

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + Keine automatisierten Abfragen Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

#### Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.



Hermonn 1858 Harbard Divinity School V. 2



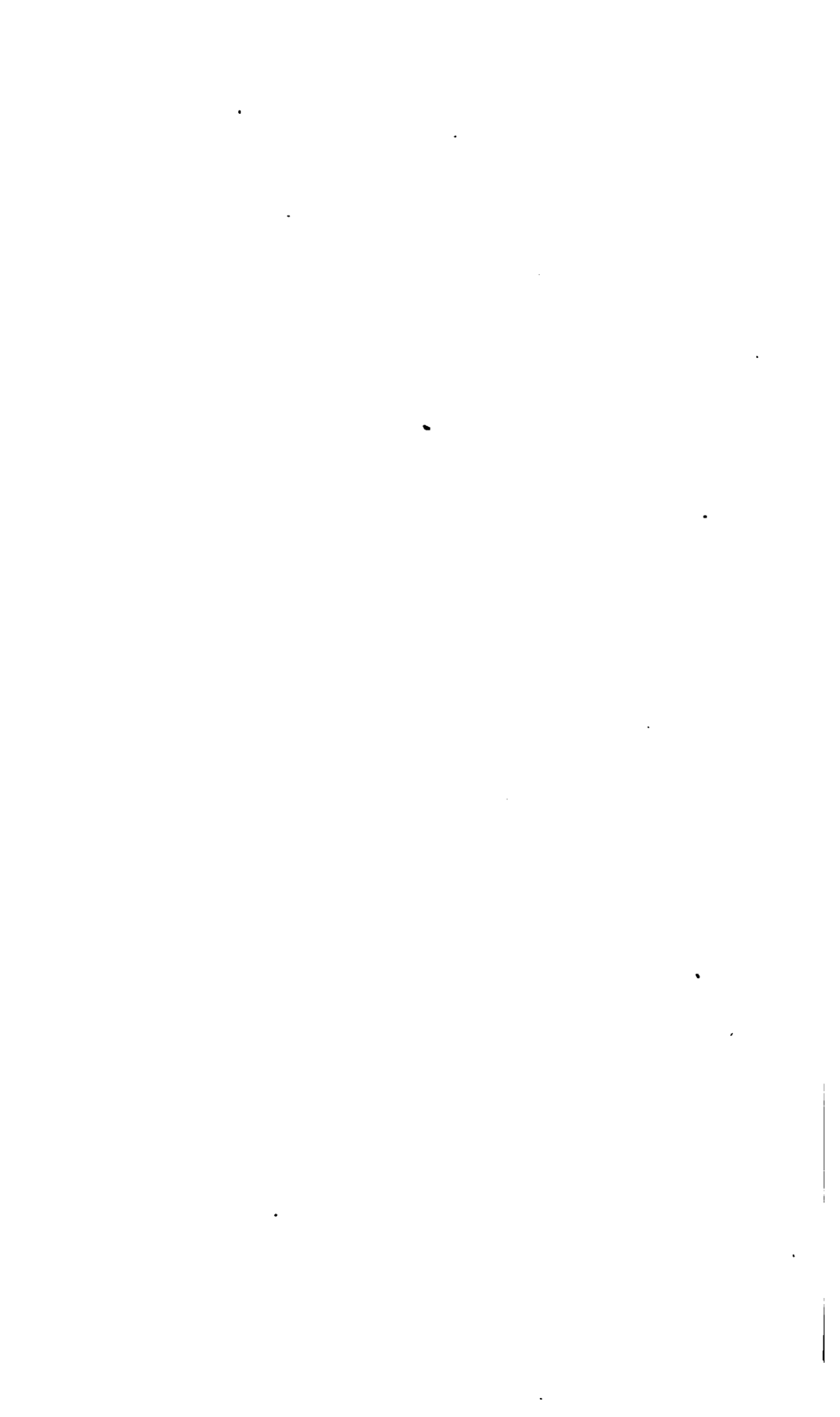
#### ANDOVER-HARVARD THEOLOGICAL LIBRARY

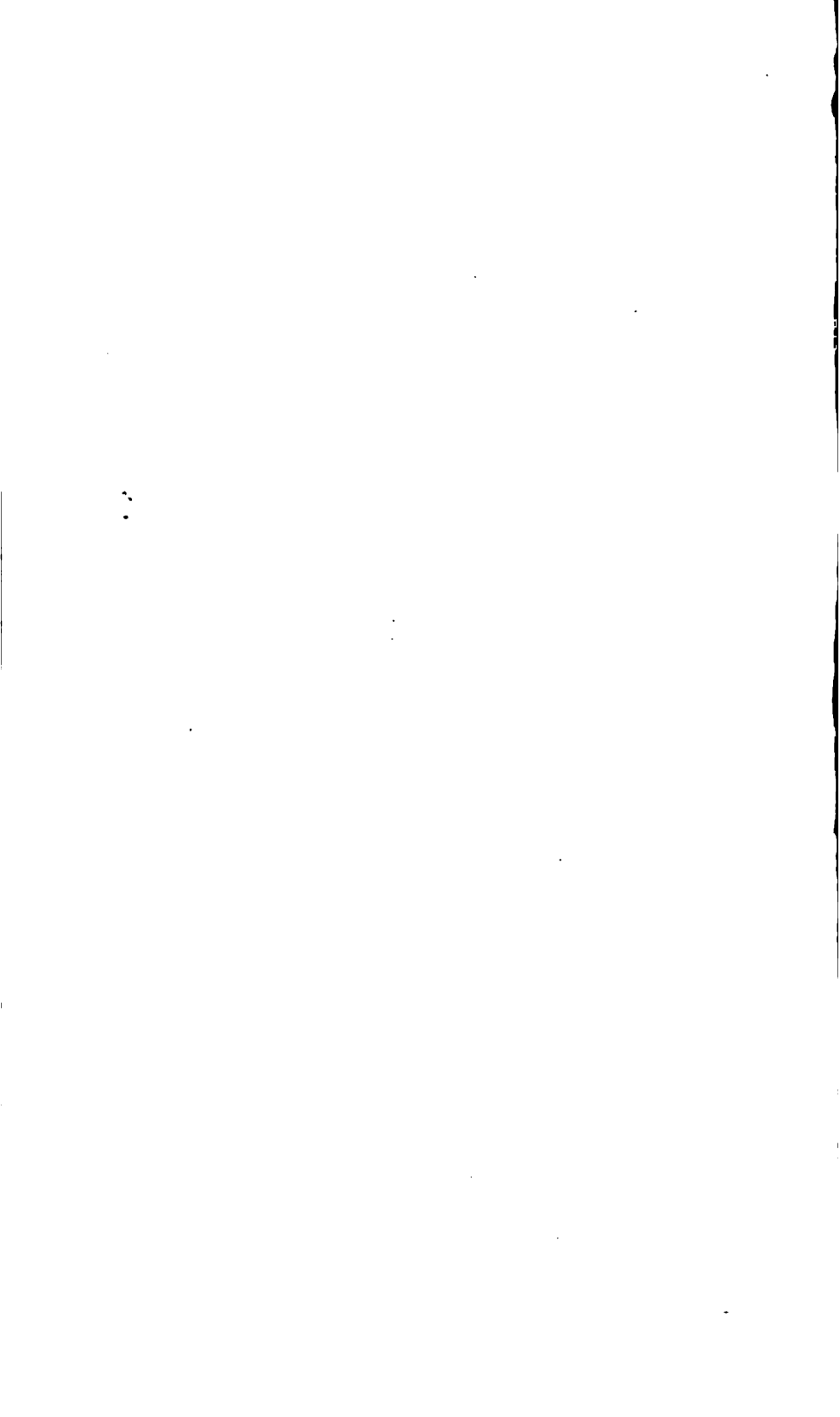
MDCCCCX

CAMBRIDGE, MASSACHUSETTS

|   | • |   |  |  |
|---|---|---|--|--|
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
| • | , |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   | • |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |







## Lehrbuch

der

# griechischen Antiquitäten

von

### Dr. Karl Friedrich Hermann,

Professor in Göttingen.

### Zweiter Theil,

die gottesdienstlichen Alterthümer.

Zweite Auflage.

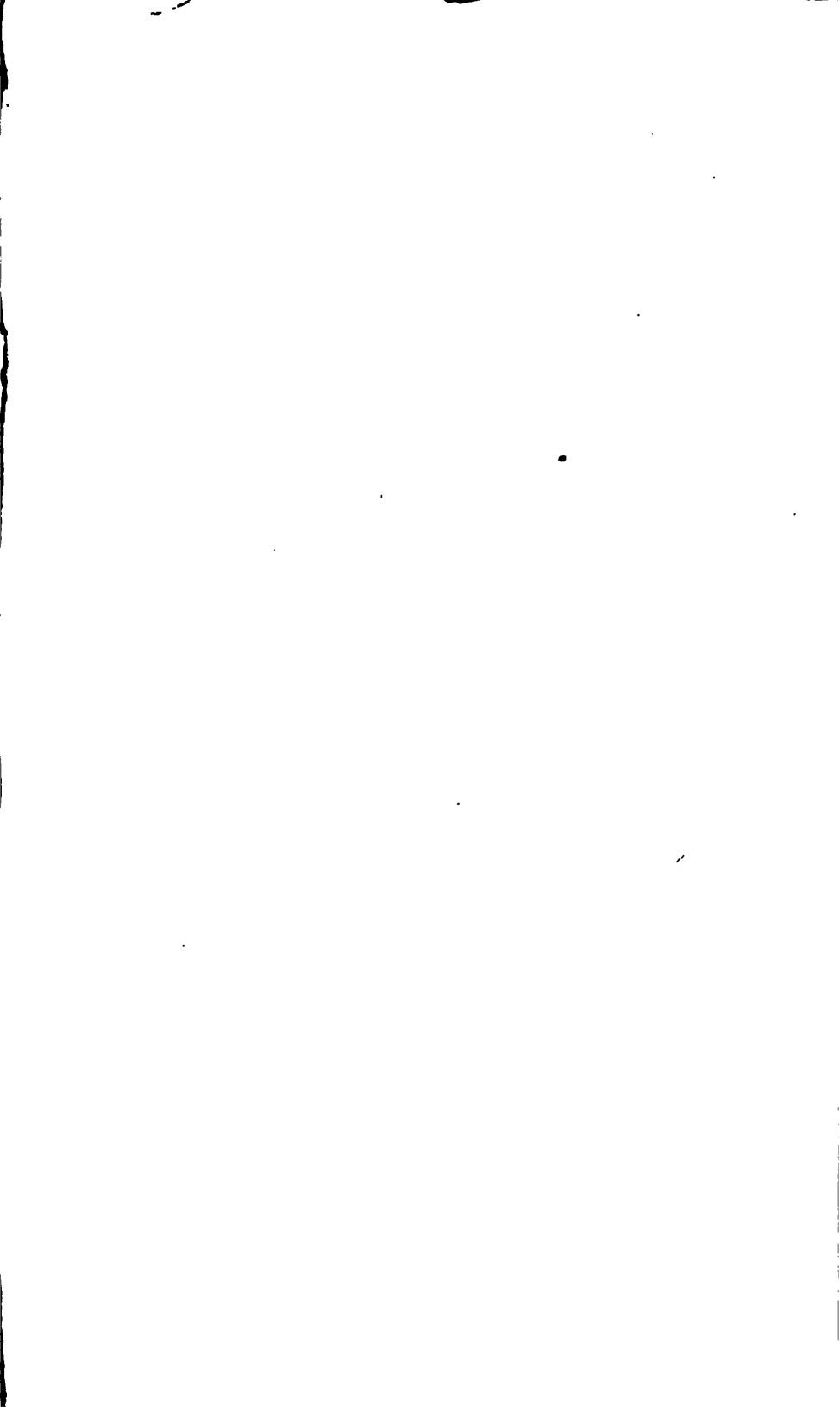
Heidelberg.

Akademische Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr. 1858.

## Theological School

IN

HARVARD UNIVERSITY.

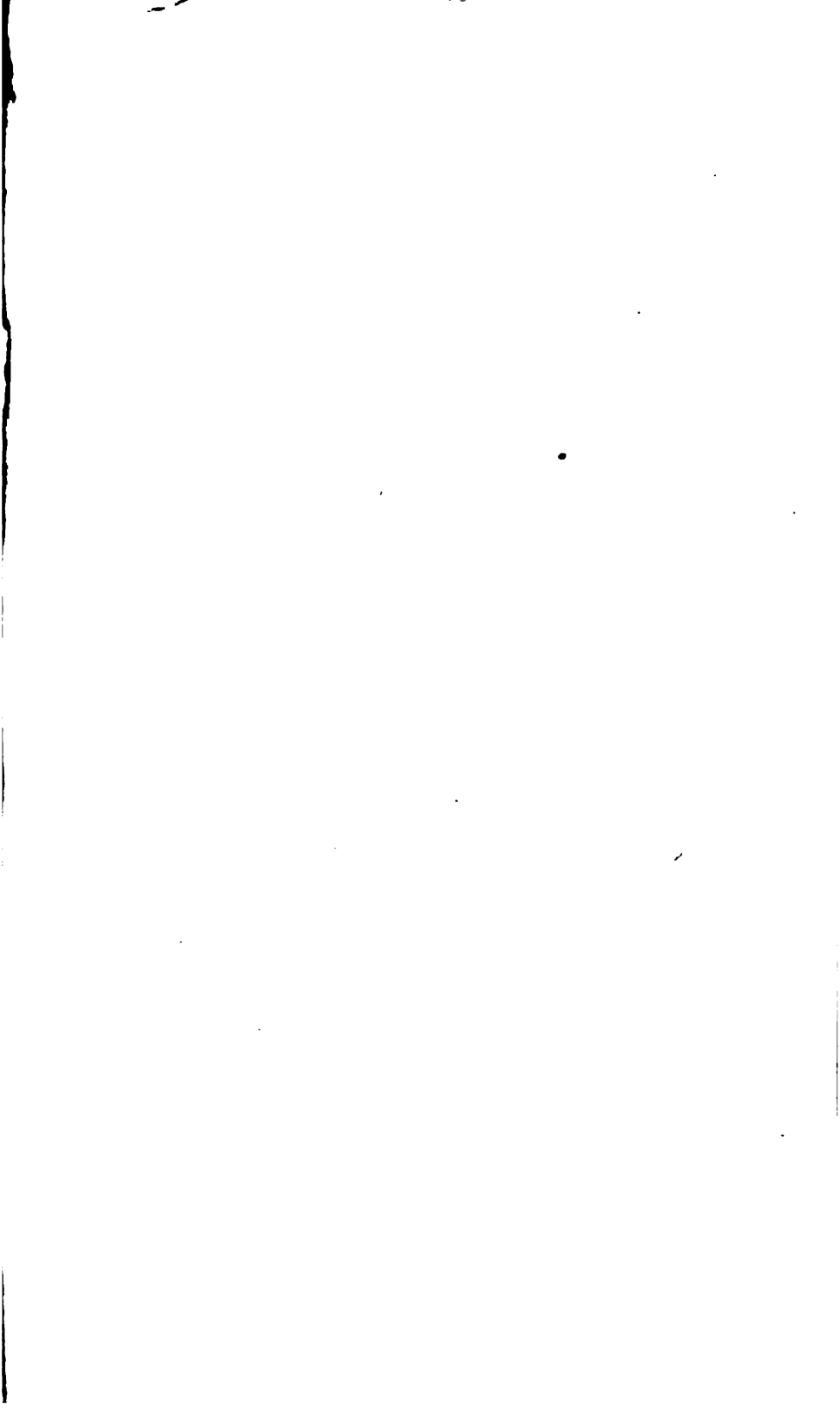


# Theological School

IN

HARVARD UNIVERSITY.

Received



### Lehrbuch

der

# griechischen Antiquitäten

VOD

Dr. Karl Friedrich Hermann, Professor in Göttingen.

### Zweiter Theil,

die gottesdienstlichen Alterthümer enthaltend.

Heidelberg.

Akademische Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr. 1858.

## Lehrbuch

der

gottesdienstlichen

## Alterthümer der Griechen

YOD

Dr. Karl Friedrich Hermann,

Professor in Göttingen.

3weite Auflage,

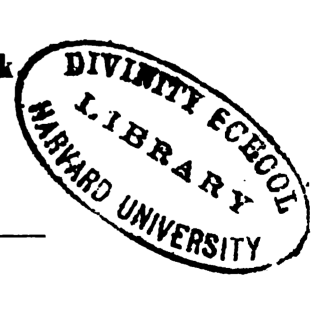
unter Benutzung des vom Verfasser hinterlassenen Handexemplars

bearbeitet

AOR

Dr. Karl Bernhard Stark,

Professor in Heidelberg.



Heidelberg.

Akademische Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr. 1858.

Keine Religionsgeschichte — jede Religion steht über ihren Gebräuchen, aber die Gebräuche drücken das jedesmalige Bewusstsein aus.

Νᾶφε και μέμνασ ἀπιστεῖν ἄρθιρα ταῦτα τὰν φρενῶν.
Ερίς har mus

## Vorrede zur ersten Auflage.

Ein Lehrbuch der gottesdienstlichen Alterthümer Griechenlands, dergleichen das philologische Publicum im Grunde seit 1734 kein eigenes mehr erhalten hat, wird wohl schon durch die Thatsache seiner Erscheinung als gerechtfertigt gelten, und in dieser Hoffnung habe ich nicht länger anstehen wollen, mein vor fünf Jahren öffentlich gegebenes Wort einzulösen, obgleich ich weit entfernt bin mir zu schmeicheln, dass die Erwartungen, welche jenes Versprechen vielleicht erregt hat, auch nur in dem Maasse erfüllt wären, wie es dem Vorgange der Staatsalterthümer entspräche. Wohl glaube ich in den funfzehn Jahren, die seit der ersten Erscheinung dieser verflossen sind, nicht stille gestanden zu sein; gerade diese Verschiedenheit meines damaligen und jetzigen Maassstabes aber dürfte auf Haltung und Fassung eines Buchs, das sich doch nicht allein zusserlich, sondern der ganzen Behandlungs- und Einkleidungsweise seines Gegenstandes nach dem früheren eng anschliessen sollte, eher hemmend als fördernd eingewirkt haben; und jedenfalls waren der Schwierigkeiten des gegenwärtigen Stoffs um so viel mehr, dass es noch eines ungleich grösseren Fortschritts in der Zwischenzeit bedurft hätte, um den Boden auch nur zu gleicher Ergiebigkeit mit dem der Staatsalterthümer vorzubereiten. Dort genügte es die reichen Strahlen des Lichtes, das namentlich durch Böckh und seine würdigen Jünger über die wesentlichsten Theile des griechischen Staatslebens ausgegossen war, unter einem

ihrer urweltlichen Wurzeln zu verfolgen. Eher werde ich mir den Vorwurf gefallen lassen müssen, hinsichtlich dieser Erscheinungen selbst nicht so weit in das Einzelne gegangen zu sein, als der Wunsch und das Bedürfniss mancher Leser verlangen könnte, zumal in der heutigen Richtung unserer Wissenschaft, die gar manchmal über dem Einzelnen das Ganze zu verlieren droht; und wenn ich auch hier nach dem polybianischen Motto der Staatsalterthümer vielmehr aus dem, was ich gesagt, als aus dem, was ich nicht gesagt habe, beurtheilt zu werden verlangen darf, so kann ich doch nicht verbergen, dass die Anlage des Buchs selbst unter der Arbeit eine solche Aenderung erlitten hat, dass ich ihm nach seinem eigenen Maassstabe jetzt etwas mehr Detail wünschen möchte. Ursprünglich nämlich war es mein Plan, in einem Bande von ähnlicher Stärke wie die Staatsalterthümer die gottesdienstlichen und Privatalterthümer zu vereinigen, wobei aber binsichtlich jener nur die beiden ersten der nunmehrigen drei Theile gerechnet war, wie denn noch jetzt Verweisungen, welche nach Thl. III gehören, auf Cap. IV (des zweiten Theils) lauten, wo nur einige der wichtigsten Feste zum Schlusse kurz behandelt werden sollten; erst im Laufe des Winters entschloss ich mich um der grösseren Nutzbarkeit willen zu der unerquicklichen Arbeit, die ganze Graecia feriata aufzunehmen, und nach dem Maassstabe dieses dritten Theiles, der nicht nur der ursprünglichen Ankündigung zuwider die Ausgabe des Buches als eines selbständigen Bandes veranlasst, sondern auch seiner Natur nach eine grössere Vollständigkeit von Nachweisungen mit sich gebracht hat, thut es mir jetzt allerdings leid, die bewährte Liberalität des Verlegers nicht schon früher zu einer Ausdehnung des ganzen Planes in Anspruch genommen zu haben. Wer inzwischen ein Lehrbuch nicht sofort als ein Repertorium betrachtet, und die Belege, wie billig, nur als Beispiele zur Erläuterung und Bestätigung allgemeiner Beobachtungen nimmt, wird sich auch an dem anfänglichen Maasse genügen lassen, zumal da ich von vorn herein noch consequenter als in den Staatsalterthümern beslissen gewesen bin, jeden irgend hedeutenden Beleg in extenso zu geben und dadurch

IX

zugleich eine Chrestomathie von Beweisstellen zu liefern, welche wie ich hoffe der Mehrzahl meiner Leser erwünschter sein soll, als der reichste Apparat von Citaten, die, wie ich mich leider bei dieser Gelegenheit oft genug überzeugt habe, mitunter das wostir sie angeführt werden gar nicht enthalten. Ueberhaupt ist quellenmässige Prüfung bei diesem ganzen Werke mein Hauptaugenmerk gewesen, das ich sowohl mir selbst zum Gesetze gemacht als auch seine Beförderung bei meinen Lesern vor Allem beabsichtigt habe, und geht diese Absicht in Erfüllung, so wird es schon in zeiner gegenwärtigen Gestalt der Wissenschaft erspriesslicher sein, als wenn ich persönlich noch eine Reihe von Jahren mehr darauf verwendet hätte; mit diesem Troste möge es also seine Wanderung antreten und älteren Freunden zu gewohnter wohlwollend nachsichtiger Aufnahme, dem jüngeren Geschlechte, zu dessen Nutzen und Frommen es eigentlich geschrieben ist, zu vorurtheilslosem und anerkennendem Gebrauche empfohlen sein.

Göttingen im Juni 1846.

# Zur Begleitung meines Lehrbuchs der gottesdienstlichen Alterthümer der Griechen von Dr. K. F. Hermann.

(Aus den Götting, gelehrten Anzeigen 1846, St. 112 besonders abgedruckt.)

Wenn ich mit gegenwärtigem Buche das Versprechen, welches ich vor fünf Jahren in der dritten Auflage meiner Staatsalterthümer gethan habe, erst jetzt löse, so wird dieses wohl um so weniger der Entschuldigung bedürfen, als das Publikum dieser Blätter aus ihnen selbst weiss, dass ich inzwischen nicht unthätig gewesen bin; obgleich ich gern einräume, dass dieser Zeitraum für mein Buch noch förderlicher gewesen sein würde, wenn Umstände und Gewohnheit mir vergönnt hätten, meine ganze Thätigkeit während desselben nur auf es zu verwenden. Dass ich es inzwischen auch auf diesem Gebiete nicht an eigenen und neuen Forschungen habe fehlen lassen, können meine Monatskunde und die Abhandlung über die Hypäthratempel beweisen, und

zugleich zeigen, wie, wenn ich in ähnlicher Art erst alle Theile desselben hätte selbständig bearbeiten wollen, die Erscheinung des Buchs noch unverhältnissmässig länger hätte verschoben werden müssen, als es wenigstens seinem Zwecke und dem Bedürfnisse, dem es vor Allem entgegen kommen will, entsprach. Denn wenn es sich nach Haltung und Fassung dem Massstabe der Staatsalterthümer anschliessen sollte, so konnte es zunächst nur darauf berechnet werden, eine gedrängte Uebersicht der bisherigen Resultate eigener oder fremder Forschung und des heutigen Zustandes seiner Wissenschaft zu geben, um derselben neue Bearbeiter im Einzelnen zu gewinnen und sie auf solche Art einer leichteren und schnelleren Vollendung nach allen Seiten entgegen zu führen; und dazu hoffe ich, dass es selbst in seiner vorliegenden Gestalt nicht unbrauchbar befunden werden soll, obschon ich weder mir noch meinen Lesern verhehlt habe, dass jene Resultate und dieser Zustand bei Weitem noch nicht so weit gediehen seien, als es den Staatsalterthümern schon bei ihrer ersten Erscheinung zu Gute kam. An rohem Stoffe fehlte es freilich auch hier nicht: um eines Bulenger und anderer bedeutender Elemente des Gronovischen Thesaurus nicht zu gedenken, hat sich ja Meursius nicht genug zu schätzender Sammelsleiss keinem Zweige der Antiquitäten mit grösserer Vorliebe zugewendet, und die zahlreichen Berührungspunkte, welche derselbe mehr als irgend ein anderer mit den römischen Alterthümern auf der einen, mit biblischen und kirchengeschichtlichen Fragen und Forschungen auf der andern Seite darbot, haben selbst da, wo man sich für sonstige Aeusserungen griechischer Volkssitte weniger interessirte, eine Aufmerksamkeit für ihn hervorgebracht, die der Ausbeutung seiner mitunter von der grossen Heerstrasse der Philologie weit abliegenden Quellen nur vortheilhaft sein konnte; aber einen Sigonius hat er bei allem dem doch nicht gefunden, und dieselben Gründe, die seine Sammlungen förderten, wurden einer unbefangenen und sachgemässen Bearbeitung derselben hinderlich. Insbesondere waren es die Theologen, die von Saubert und Spencer bis auf Bähr's mosaische Symbolik herunter bald Ideen des jüdischen oder christlichen Priesterthums auf das classische Alterthum übertrugen, bald dessen Cultus nach ihren Opfer- und sonstigen liturgischen Theorien bemassen, und so weit ich entfernt bin, die tiesbegründete Gemeinschaftlichkeit des religiösen Bedürfnisses und den echt menschlichen Factor zu verkennen, der die Formen der Gottesverehrung bei den verschiedenartigsten Völkern durchdringt, so musste doch dieser Zettel, um zu einem organischen Gewebe zu werden, mit dem Einschlage der örtlichen und nationalen Richtungen verschmolzen werden, die in jenem Bestreben höchstens in der negativen Rücksicht ihren Platz finden konnten, die Abweichungen und Mangelhaftigkeiten des heidnischen Cultus nachzuweisen, ohne diesem darum sein eigenthumliches Princip abzugewinnen; auch die Apologeten des letztern,

wie van Dale in dem bekannten Orakelstreite, haben darin kein Haar vor ihren Gegnern voraus, und selbst die Quellenbenutzung blieb bei solchen einseitigen Zänkereien auf diejenigen Quellen beschränkt, welche der einen oder anderen Ansicht bequem waren, ohne dass man auch nur in dem Sinne, wie es Meursius anstrebte, auf Vollständigkeit der einschlagenden Belege und Nachrichten bedacht gewesen wäre. Im Gegentheile sehen wir in demselben Maase, als wir uns dem gegenwärtigen Jahrhundert nähern, sogar den Stoff zusammen schrumpfen und seine quellenmässige Frische verlieren; so mangelhaft auch des alten Johann Philipp Pfeifer Antiquitatum libri in manchen der wesentlichsten Partien erscheinen, so sind sie mir doch in dieser Hinsicht noch lieber als Potter, der selbst das, was er direct aus den Alten geschöpft haben mag, durch wässerigen Aufguss aus seiner eigenen Küche verdünnt, und was diesem sein deutscher Uebersetzer Rambach aus ein Paar andern Büchern nachgetragen hat, beweist bereits deutlich, wie das vorige Jahrhundert wenigstens in Deutschland auf diesem Gebiete jede Ahnung einer Nothwendigkeit auf die Quellen zurückzugehen verloren hatte, bis diese Dürre dann in Nitsch und meines Namensverwandten Martin Gottfried Herrmann Festen von Hellas, unstreitig einem der erbärmlichsten Bücher, die je das Licht der Welt erblickt haben, eine Höhe erreichte, die keinen Zuwachs mehr zuliess. Ungleich mehr war gleichzeitig schon in Frankreich geschehen, wo sowohl grössere Werke wie Barthelemy's Anacharsis, die Mysterien von Sainte-Croix u. s. w. als auch die Denkschriften der Akademie hin und wieder ein Bestreben quellenmässiger Erneuerung zeigen, dem nur dem Charakter seines Ursprungs gemäss die solide Nachhaltigkeit und Unbefangenheit des Standpunktes abgeht; in der deutschen Literatur des achtzehnten Jahrhunderts aber macht höchstens der Helmstädter Johann Gottfried Lakemacher eine ehrenvolle Ausnahme, dessen Antiquitates sacrae nicht nur vor den in demselben Jahre 1734 erschienenen Compendien von Brunings und Steinhofer weitaus den Vorzug verdienen, sondern auch an sich betrachtet dieselbe gesunde Erudition und Kritik, von welcher auch die Observationes philologicae des nämlichen Verfassers im Einzelnen Zeugniss geben, über das gesammte Feld ihres Gegenstandes erstrecken und diesen überhaupt auf eine Art behandeln, die es mir zur Pflicht gemacht hat, den grösseren Theil ihres Inhalts, wie ich dankbar bekenne, Doch war auch dieses Werk seinem in mein Buch zu verarbeiten. ganzen Plane nach nur ein Grundriss, und weniger zu blenden als zu belehren geeignet, wesshalb es auch nicht einmal bei seinen Landsleuten die verdiente Anerkennung gefunden zu haben scheint, die sich vielmehr fortwährend an Meursius und Potter anklammerten und diesen mit ihrem ganzen Wissen zugleich die zahlreichen Missverständnisse und Schiefheiten der Aussassung und Auslegung entnahmen, die

von einem compilatorischen Verfahren unzertrennlich sind und durch die ohne selbständige Quellenforschung daraus abgeleiteten Schlüsse noch vermehrt bis auf den heutigen Tag mitunter als selbstverstandene und unbezweifelte Thatsachen von allen Philologen vorausgesetzt werden. Wohl hat die neue Richtung kritischer Autopsie und unabhängiger Reconstruction des überlieserten Stoffes, wie sie durch Böckh und seine Schule für die Staatsalterthümer so fruchtbar gewesen ist, auch dieses Gebiet nicht unberührt gelassen; aber auch dieses ist gerade da, wo es sich am Ergiebigsten und Nachhaltigsten bewährt hat, wie in den Schriften und Aufsätzen von O. Müller. Lobeck, Preller, nicht sowohl unter dem selbständigen Gesichtspunkte gottesdienstlicher Sitte, als violmehr unter dem mythologischen geschehen, von dem wir uns nicht verhehlen können, dass er gerade sein antiquarisches Material theils doch wieder von Aussen entlehnen, theils wenigstens so auslegen und anwenden zu dürsen geglaubt hat, wie es seinen Theorien am Besten entsprach; oder wo wirklich, wie in den Abhandlungen Lasaulx's und den culturgeschichtlichen Werken von van Limburg-Brouwer und Wachsmuth, jener Gesichtspunkt vorherrscht. sind doch wieder andere Nebenrücksichten und Umstände störend dazwischen getreten, um auch den reichsten Stoff nicht zu der Sichtung und unbefangenen Verarbeitung gelangen zu lassen, die einem Nachfolger die Mühe selbständiger Forschung ersparte. Wie diametral sich die Richtungen der beiden Erstgenannten entgegenstehen, weiss jeder Kenner dieser Literatur, und je weniger gleichwohl einem jeden von ihnen die Berechtigung zur Sache abgesprochen werden kann, desto weniger können wir zweifeln, dass beide nur vereinzelte Factoren oder Elemente vertreten, aus deren Verschmelzung erst eine lebendige Gesammtansicht hervorgehen kann: der eine den göttlichen Funken, der das Dasein der Völker wie der Individuen heiligt und bei aller äusserlichen Verschiedenheit und Erstarrung der Formen als ein Gemeinschaftliches im Hintergrunde durchschimmert, der andere die Gemeinheit der ausseren Erscheinung selbst, die nicht nur das einzelne Volk als solches von andern unterscheidet, sondern auch innerhalb des einzelnen wieder in eine Menge zufälliger und heterogener Züge auseinander geht; und während demnach der Erstere den gleichviel ob selbstgesammelten oder vorgefundenen Stoff lediglich als Mittel zu jenem einen Zwecke benutzt hat, ist der Andere der Gewalt seines eigenen Stoffes unterlegen, der bei allem Fleisse und aller Selbständigkeit der Sammlung doch weder zu einem concentrischen Abschlusse noch zu einer Erschöpfung seines Inhalts und seiner Andeutung gelangt ist. Was aber das treffliche Buch von Wachsmuth betrifft, so lag es schon bei seiner ersten Erscheinung vor zwanzig Jahren in der Natur der Sache, dass das ausserordentliche Material, welches die seltene Vielseitigkeit seines Verfassers hier zum ersten Male unter geistreiche und grossartige

Uebersichten vereinigt darbot, noch nicht in allen Einzelheiten durchgearbeitet sein konnte; und wenn es auch mit grossem Danke anzuerkennen ist, wie derselbe neben so vielen andern und verschiedenartigen Forschungen, die ihn mittlerweile beschäftigt haben, der zweiten Auslage sowohl durch Zuaätze als durch bequemere Anordnung mancher Partieen wesentliche Verbesserungen hat angedeihen lassen, so ist doch nicht allein manche Ungenauigkeit der ersten auch in diese übergegangen, sondern auch der ganze Standpunkt der Forschung im Wesentlichen derselbe geblieben, wie er sich dort zwar nicht ohne einzelne fruchtbare Bemerkungen und Winke, aber doch im Ganzen zumal auf dem Gebiete, von dem wir hier sprechen, unter dem Einslusse der damals herrschenden Dürre gestaltet hatte.

Unter diesen Umständen glaube ich also völlig gerechtfertigt zu sein, wenn ich in der Vorrede bei aller Dankbarkeit, die ich meinen Vorgängern schuldig geworden bin, geradezu ausgesprochen habe, dass in den meisten und wichtigsten Partieen dieses Gebietes die rechte Forschung erst noch beginnen müsse, was man mir um so weniger als Unbescheidenheit auslegen kann, als ich selbst weit entfernt bin, mir und meinem Buche einen höheren Standpunkt anzumassen, als ich ihn der gegenwärtigen Wissenschaft im Ganzen einräume, und für dasselbe wenigstens in seiner jetzigen Gestalt kein weiteres Verdienst in Anspruch nehme, als dass es brauchbar befunden werden möge, dem jüngeren Geschlechte zur Orientierung auf jenem Standpunkte und zur Anregung und Anknüpfung für solche weitere Forschungen zu dienen. Diesem Zwecke habe ich dann aber auch meine gauze Aufmerksamkeit zugewendet und zu dem Ende nicht nur alles wesentliche Material, das die ältern Bücher über diesen Gegenstand darbieten, dergestalt in das meinige aufgenommen, dass ich jene für den, dem es nicht gerade um die Geschichte der Wissenschaft zu thun ist, ziemlich überslüssig gemacht zu haben glaube, sondern namentlich auch jede Angabe, so weit es mir möglich war, aus den Quellen geprüft, berichtigt, ergänzt, und das Ganze unter solche Gesichtspunkte geordnet und vertheilt, von welchen ich hoffe, dass sie schon von selbst dazu dienen sollen, das Einzelforschen auf den rechten Weg zu leiten und vor den Begriffsverwirrungen und einseitigen Verwechselungen zu behüten, welchen der grösste Theil der auf diesem Gebiete begangenen Missgriffe und Vorurtheile zugeschrieben werden kann. Dass dieses nicht ohne eigene langjährige Quellenforschung und unmittelbare Bekanntschaft mit dem Gegenstande möglich war, versteht sich von selbst und wird man hoffentlich auch in manchen Einzelheiten, mit welchen ich den bisherigen Stoff bereichert habe, bestätigt finden; doch lege ich auf die letzteren um so weniger Gewicht, als mein persönliches Bedürfniss, wenn ich demselben in dieser Hinsicht hätte nachgeben wollen, für dasjenige, was ich wirklich Eigenes hinzugufügen hatte, sowohl eine andere Fossa

als auch eine längere Frist zur Begründung verlangt shaben würde; und so Manches ich also auch auf den Grund eigener Beobachtungen angedeutet oder die bisherige Ansicht darnach modificirt haben mag, so setze ich doch die quellenmässige Selbständigkeit meines Buchs vielmehr darein, dass so Weniges als möglich auf neuere Auctorität oder Tradition hin aufgenommen, sondern Alles auf seine Quelle zurückgeführt und durch wörtlich vollständige Anführung aller wichtigen Belege jedem Leser die sofortige Controlle möglich gemacht ist, ohne, wie dieses so oft bei blossen Citaten geschieht, durch eine Reihe von Büchern zuletzt im Cirkel herumgesührt werden. Allerdings habe ich neuere Auctoritäten anzutühren nicht verschmäht, und für den, welchem es um die Geschichte einer Disciplin zu thun ist, selbst die wichtigsten Monographien früherer Jahrhunderte anzuführen mich beslissen; um letzteres aber auch nur in der Vollständigkeit zu thun, wie es in den Staatsalterthümern geschehen ist, hätte ich einen guten Theil von Fabricii Bibliotheca antiquaria abschreiben müssen, ohne dadurch meinem Hauptzwecke, junge Forscher anzuregen und zu erleichtern, irgend Vorschub zu thun, und so beschränkt sich wenigstens der grössere Theil meiner neueren Citate auf solche Schriften, wo dieser entweder einen grösseren Vorrath secundärer Belege und Beispiele als der Plan meines Werkes zuliess, oder eigenthümliche Ansichten finden wird, die seiner Beachtung werth sein dürften, ohne geradezu in meine Darstellung einverleibt werden zu können. Namentlich gilt dieses letztere auch von mythologischen Lehren, deren nähere Erörterung der Standpunkt des Buches von vorn herein ausschloss, so wenig er sich auch die nahe Verwandtschaft und Wechselbeziehung seines Stoffs mit jenen verhehlte; und wenn ich daher auch nirgends, wo es zur Begründung und Abgrenzung einer gottesdienstlichen Erscheinung als solcher nöthig war, mein mythologisches Glaubensbekenntniss zurückgehalten oder auf ein solches verzichtet habe, so musste ich doch überall, wo eine Erscheinung in sich selbständig dastand, hinsichtlich ihres Entstehungsprocesses oder geistigen Kernes lediglich auf solche Bücher verweisen, die den jungen Forscher, wenn auch nicht direct belehren oder befriedigen, doch aufmerksam machen können, dass hinter jeder Erscheinung noch etwas mehr zu suchen sei. Denn die monographische Behandlung kann der gleichzeitigen Rücksicht auf die wenn auch verborgenen Wurzeln nicht entbehren, aus welchen der Stamm und die Zweige hervorgetrieben sind und fortwährend ihre Nahrung einsaugen; für denjenigen dagegen, der den ganzen Wald gleichsam in seinem statistischen Bestande aufnehmen soll, bedarf es dieser naturgeschichtlichen Rücksicht nur in untergeordnetem Maasse, und so wenig man von dem Verfasser eines grammatischen Lehrgebäudes verlangen oder selbst gut heissen wird, dass er sein Publicum in die Mysterien der vergleichenden Sprachforschung einführe, so bald er nur beurkundet, dass er von dieser am rechten Orte Gebrauch zu machen wisse, eben so wird man hoffentlich meine Grenzscheidung gegen das verwandte Glied der Mythologie nicht missbilligen, zumal wo es auf diesem Gebiete fortwährend so unruhig nnd gährend aussieht, dass man mitunter eher eine Grenzsperre für nöthig halten möchte. Wenigstens trage ich kein Bedenken, meine Ueberzeugung dahin auszusprechen, dass die gottesdienstlichen Alterthumer zunächst ein wenig Ruhe verlangen, um von den Gährungselementen, welche ihre jungste Verknupfung mit mythologischen Studien und Kämpfen in sie geworfen hat, wieder zu sich selbst zu kommen und aus ihrem eigenen Standpunkte feste Principien zu gewinnen, durch welche sie dann sogar vielleicht ihrerseits der Mythologie behilflich sein können, sich über das religiöse Bedürfniss des griechischen Volkes klar zu werden und aus den Formen und Veranstaltungen, wodurch sich dieses zu befriedigen gesucht hat, auf die Ideenkreise und Vorstellungsgruppen zurück zu schliessen, in welchem dasselbe dort zunächst vor das Bewusstsein getreten ist. Wäre freilich die Mythologie in sich bereits so sicher und festbegrundet, die Gegenstände des Cultus so scharf gegliedert und gruppiert, die Begriffe und Anschauungen, worauf dieselben beruhen, von den Auswüchsen und Vermischungen späterer Zeiten dergestalt gereinigt, dass wir die Verehrung der einzelnen Gottheiten bis zu ihren Anfängen zurück verfolgen könnten so würde es ungleich lebendiger und anregender gewesen sein, wie die Staatsalterthümer an den Faden der Geschichte, so die gottesdienstlichen an den der Mythologie zu reihen, und statt der allgemeinen und gleichsam abstracten Kategorien, worin sich die verschiedenartigsten Cultusformen vereinigen, die concreten Gestaltungen in den Vordergrund treten zu lassen, welche die hauptsächlichsten Religionen in ihrer Entwickelung und Verbreitung angenommen haben, und ich gestehe, dass ich wiederholt diesen Plan bei mir erwogen habe; wenn inzwischen das Resultat dieser Erwägung doch nur das gewesen ist, dass mir diese Richtung trotz der classischen Vorarbeiten, die wir für einzelne Theile derselben besitzen, sei es überhaupt oder wenigstens für meinen Massstab noch nicht durchgebildet genug erschienen ist, um aus der monographischen in die systematische Darstellung übergehen zu können, so hoffe ich daher um so mehr Entschuldigung zu erhalten, als selbst die Anknüpfung der Staatsalterthümer an die Geschichte trotz ihrer offenbaren Fruchtbarkeit von competenten Stimmen nicht gebilligt worden ist.

Ganz habe ich übrigens auch diesen Gesichtspunkt nicht aus dem Auge gelasssen und namentlich das vorhin erwähnte Bestreben, überall möglichst scharfe und bestimmte Classificationen und Unterscheidungen durchzuführen, und darauf angewendet, die besonderen Erscheinungen und Modificationen, welche innerhalb der allgemeinen gottesdienstlichen Formen aus der einen oder andern Cultusgruppe hervorgegangen sind,

anf eine Art zu scheiden, die mir leicht selbst wieder den Tadel derer zuziehen wird, die sich in der neuesten Zeit darin gefallen, die Resultate der Müllerischen Kritik hinsichtlich der apollinischen Religion, der chthonischen Gottheiten, der hilastischen und kathartischen Gebräuche, der Unabhängigkeit Griechenlands vom Auslande u. dgl. als veraltet oder verfehlt anzusechten, und in ungeduldiger Hast das kaum Gesonderte wieder unter einander zu mengen; nur ist dieses fortwährend der untergeordnete Gesichtspunkt geblieben, während als leitender Gedanke für Anordnung und Behandlung des Ganzen die Darlegung der Sitte obwaltet, welche sich aus den äusseren und inneren Bedingungen des griechischen Volkslebens für die Verehrung seiner Götter ergeben hat. Denn unter diesem Gesichtspunkt stehen die gottesdienstlichen Alterthumer eben den politischen entgegen, deren ganze Entwickelung der Idee des Rechts zustrebt, während jene in demselben Maasse, wo auch sie von dieser Idee ergriffen werden, in ihrer lebendigen Wurzel absterben oder in krankhafte Erscheinungen ausarten; ihr Princip ist nichts zu erlauben, was die Sitte nicht geheiligt hat, und wenn daraus einerseits die unendliche Mannigfaltigkeit ihres Inhalts hervorgeht, die für jedes erwachende Bedürfniss eine bestimmte Form bieten muss, so hedingt dasselbe andererseits ihre Sättigung, die es dann auch wieder viel leichter macht, alle diese Formen unter gemeinschaftliche Kategorien in einem Nebeneinander zusammen zu fassen, dessen innere Abweichungen und Unterschiede ungleich mehr örtlicher als zeitlicher Art sind und fast nur ausnahmsweise durch das Entstehen oder Vergehen einzelner Erscheinungen herbeigeführt werden. Nur in so fern der Gottesdienst auch mit dem öffentlichen Leben und der Culturentwickelung des Volkes in inniger Wechselwirkung steht, empfindet auch er die Einstusse und Folgen der verschiedenen Stadien, welche dieses im Laufe der Zeit durchmacht, sei es, dass es durch Aufnahme neuer Begriffe und Bedürfnisse seinen gottesdienstlichen Horizont erweitert, sei es dass es selbst zu den Gegenständen seiner Verehrung in ein anderes Verhältniss tritt; und dieser Entwickelungsgeschichte des griechischen Cultus in ihren Grundzügen ist daher auch der erste Haupttheil meines Buches gewidmet, der in zwölf Paragraphen das Verhältniss desselben zu den aufeinanderfolgenden Stufen und Phasen des Volksund Staatslebens betrachtet und bei dieser Gelegenheit auch die für den Cultus bestimmten Staats- oder Gemeindebeamten von den priesterlichen Beamten und Dienern des Cultus selbst scharf zu sondern bemeht ist; dann folgt aber als zweiter Haupttheil die systematische Darstellung der wesentlichsten Acussezungen des Cultus in den vier Abschnitten, die ich von Lakemacher zu erborgen kein Bedenken getragen habe, Kap. I von den Oertlichkeiten, Kap. II von den Gebestuchen, Kap. III von den Personen, und Kap. IV von den Zeiten des Cultus, zusammen in sechs und dreissig Paragraphen, die freilsch der Beschaffenheit des Stoffes gemäss oft mehr als den doppelten Umfang eines Paragraphen der Staatsalterthümer einnehmen, im Uebrigen aber, wie ich hoffe, an Uebersichtlichkeit und Präcision der Darstellung wie an Auswahl und Gedrängtheit des Materials denselben nicht nachstehend belm ersten Kapitel ist neben der allgefunden werden sollen. meinen Wichtigkeit der Oertlichkeit für die griechische Gottesverehrung zunächst auf die Vorausbestimmung aufmerksam gemacht, welche dieselbe je nach dem Charakter des verehrten Gegenstandes oft durch physische, ethische, oder geschichtliche Rücksichten erhielt, unter welchen letzteren namentlich auch die Heroengräber behandelt sind, dann aber überhaupt die Anlage und Beschaffenheit der Heiligthümer besprochen und damit zugleich die Lehre von dem göttlichen Eigenthumsrechte und den Weihgeschenken verbunden; das zweite geht von dem Gebete als der ursprünglichsten Cultusform durch die verschiedenen Arten von Weihen und Opfern zu den Belustigungen und Schaugeprängen des Cultus über und schliesst mit den Mysterien, die wesentlich unter diesem Gesichtspunkte betrachtet werden; das dritte scheidet zuvörderst Priesterthum und Weissagung, und hierauf in dieser wieder mittelbare und unmittelbare Mantik, auf welche beiden Arten dann insbesondre auch die Orakel zurückgeführt werden; das vierte skizzirt die Lehre von den Festen im Allgemeinen, sowohl in ihrer sittlichen als in ihrer chronologischen Beziehung, wo dann wieder ein ähnlicher Unterschied, wie bei den Oertlichkeiten, zwischen physischen, ethischen, und geschichtlichen Motlven nachgewiesen wird, und bahnt damit zugleich den Weg zu dem dritten Haupttheile, der die wichtigsten Feste der einzelnen Gegenden und Städte des freien Griechenlands und seiner Colonien, von den grossen Nationalspielen anhebend, in ethnographischer Ordnung durchgeht. Ursprünglich freilich lag dieser dritte Theil nicht in dem Plane des Buchs, wie er oben umrissen ist, begründet, und steht selbst Ausserlich zu den vorhergehenden in dem Missverhältniss, dass er seiner Natur nach ein ungleich grösseres Detail enthält, als ich jenen bei der anfänglichen Absicht, sie nur als erste Abtheilung des zweiten Bandes der Antiquitäten erscheinen zu lassen, zu geben gewagt hatte; doch glaube ich, dass er sich mit der Idee des Ganzen wenigstens in so fern vertragen wird, als ich ihn, ohne mich in das Gebiet der Ausdehnung eines Cultus als solchen zu verlieren, sorgfältig in den Grenzen bestimmter Cultusformen gehalten habe, die uns an den einzelnen Orten begegnen, und wenn ich auch nicht zweisie, dass meine Sammlungen in dieser Hinsicht noch nicht vollständig sein mögen, so wird es doch einem grossen Theile des philologischen Publicums gewiss nicht unlieb sein, hier nicht bloss den wesentlichen Inhalt von Meursii Graecia feriata und ihren Ergänzungen, sondern auch, wie ich denke, noch etwas darüber zu ethalten.

Mit allem diesem hin ich übrigens, wie gesagt, weit entfernt, die Arbeit auf diesem Felde auch nur in soweit für abgeschlossen zu halten, als sie es für die Staatsalterthümer heissen kann, sondern bin es gerade unter dem Schreiben und Forschen selbst, je mehr der Thon unter die Nägel trat, um so mehr inne geworden, dass die Sache noch ganz anders angegriffen werden muss, wenn diese unendliche Stofffälle in allen ihren Theilen geordnet und gesichtet vor uns liegen soll. Dahin gehört einmal, dass in ähnlicher Art, wie wir von Preller die schöne Arbeit über Polemon und die Periegeten besitzen, die Bruchstücke der sahlreichen Schriftsteller des späten Alterthums, die da περί έορτων, περί θυσιών, περί ίερουργίας, έξηγητικά α. dgl. geschrieben haben, und über deren manigfaltige Wichtigkeit schon ein Blick in die Indices auctorum zu Harpokration und Athenaus belehren kann, zusammengestellt, und in der Art verglichen werden, dass man dadurch zugleich in den Stand komme, über Quelle und Auctorität der namenlosen aber nicht minder wichtigen Notizen, welche uns theils die ältern Kirchenväter Clemens, Origenes u. A., theils Hesychius und die Scholiasten der Dichter erhalten haben, ein mehr oder minder anmäherndes Urtheil zu fällen. Zweitens wird unsere Kenntniss der gottesdienstlichen Einrichtungen und Zustände des Alterthums nie vollständig werden, wenn wir uns auf dasjenige beschränken, was in dem vorgezeichneten Rahmen irgend eines Systems Platz findet, und nicht für jeden einzelnen Zweig derselben oder vielmehr geradezu für das Gauze eine Sammlung in der Art anlegen, wie ich es für die Monatskunde versucht habe, um auf diesem Wege nicht nur so manchen vereinzelten Zug, der ausserhalb der grossen Heerstrasse fällt, wenigstens in den Gesichtskreis der Wissenschaft herein zu ziehen, sondern auch für die integrierenden Theile des Organismus Analogien und Befährungspunkte zu gewinnen, durch welche auf viele noch ein ganz anderes Licht fallen wird, als ihnen bis jetzt die nur synthetische Betrachiung verschafft hat. Drittens liegen aber auch innerhalb des Gebeetes synthetischer Betrachtung noch grosse Strecken ganz brach und und wüste, für deren Anbau mein Buch kaum den ersten Spatenstich hat thun können, die aber der monographischen Behandlung gewiss eben so wurdig und empfänglich sind, als die Orakel, die Mysterien, die Sühngebräuche, und einige andere derartige Punkte, die bereits engeordnet sind und schon ihre Früchte getragen haben; ich erwähne nur beispielsweise den gottesdienstlichen Charakter der Bilder, die Classification der Weingeschenke, die Symbolik der heiligen Thiere und Pflanzen, den Todtencultus, die apotropischen Gebräuche, worüber ich von Prellers Winken in seiner Recension der Abhandlungen von Lasaulus leider noch keinen Gebrauch habe machen können; ferner die ganze Lehre von den gottesdienstlichen Beamten, von den Exegeten, von dem heiligen Rechte, von den örtlichen und Privatgemeinden, endlich dem Zusammenhang der Festzeiten mit dem Naturkalender und den klimatischen Bedingungen ihrer Orte, woran zwar nicht nur Herrmann, sondern selbst ein ungleich besser ausgerüsteter Forscher wie Forchhammer bis jetzt gescheitert ist, wofür jedoch gewiss auf dem von Letzterem vorgezeichneten Wege autoptischer Naturbeobachtung noch ungleich mehr gewonnen werden kann, als uns die Nachrichten der Alten selbst darbieten. Viertens bedürfen und erwarten wir allerdings auch von der mythologischen Forschung noch eine grössere Anzahl solcher Einzelbilder, wie wir sie durch Müller, Preller, Wieseler von bestimmten Gottheiten und deren Cultas bereits erhalten haben; obgleich es dabei immer unserer obigen Bemerkung zufolge nicht nur für uns, sondern am Ende auch für sie räthlicher und erspriesslicher sein wird, vom dem Cultus und seiner concreten Aeusserung, also von unserem Gebiete zu dem ihrigen hinaufzusteigen, als uns von ihrem Standpunkte aus mit abstracten Idealen und Theorien zu übersluthen, in deren Folgen auch die realen Erscheinungen der Sitte nicht selten über ihre Ufer hinaus angeschwellt und in falsche Richtungen gedrängt werden, statt dass sie mit Vorsicht gesammelt und geleitet selbst zur Bewässerung jener höher liegenden Gegenden verwendet werden könnten, deren vermeinte Quellen nur zu oft nichts als stehen gebliebene Ueberreste ähnlicher Wolkenbrüche aus dem Alterthume selbst sind. Dass dabei endlich zugleich immer auf die Ausbeute zu achten ist, welche neben den Schriftstellern die Kunstwerke des Alterthums darbieten, ist gewiss und auch von mir in manigfachem Gebrauche der neuesten Entdeckungen auf diesem Felde anerkannt, so dass ich es gleichfalls mit Freuden begrüssen würde, wenn mein Buch dazu diente, einen der Glücklichen, welchen die unmittelbare Anschauung solcher Reste vergönnt ist, zu einer grösseren Sammlung für gottesdienstliche Sitte anzuregen, als sie in Panofkas Bildern antiken Lebens möglich war; doch zweisle ich, ob die Resultate einer solchen gerade in dieser Hinsicht, mit Ausnahme der öffentlichen Spiele, die doch nur theilweise auf unser Gebiet fallen, eben so fruchtbar sein würden, als sie es für eigentliche Mythologie auf der einen, für häusliches und geselliges Leben auf der andern Seite sind, und jedenfalls mögen auch die, welche zu dergleichen Sammlungen keine Gelegenheit haben, sich dadurch nicht von der Mitarbeit abschrecken lassen. Wie vieles mir selbst dazu noch ferner im Einzelnen beizutragen vergönnt sein wird, liegt im Schoosse der Zukunft; findet aber das philologische Publikum meinen Beruf dafür nur irgend bewährt, so will ich es wenigstens an mir nicht fehlen lassen, die Keime, welche ich in mein Buch gesäet habe, ferner sorgsam zu pflegen und den Fortschritt, der auch auf diesem Gebiete nicht ausbleiben wird, theilnehmend mitwirkend zu begleiten. K. Fr. H.

### Vorrede

#### zur zweiten Auflage.

Wenig über zwei Jahre ist bereits K. Fr. Hermann der klassischen Alterthumswissenschaft, in deren ganzen Umfang er so tief eingegriffen, zunächst auch der Pflege seines reifsten und mannigfaltigsten Geisteswerkes, des Lehrbuchs der griechischen Alterthümer entrissen worden. Kurz vor seinem Tode war die vierte Auflage der Staatsalterthümer von dem Verewigten in einer neuen Umarbeitung erschienen.

Als die verehrliche Verlagsbuchbandlung vor zwei Jahren dem Unterzeichneten die Bearbeitung einer zweiten Auflage von den gottesdienstlichen Alterthümern der Griechen antrug, so konnte ich mir die grossen Schwierigkeiten und die Verantwortung nicht verhehlen, die für den fremden, jüngeren Bearbeiter, abgesehen von den im Stoffe selbst liegenden Schwierigkeiten, in dem Verhältniss zu der streng durchgeführten Form eines Lehrbuches, zu der in der Art der Auffassung und im Styl so scharf ausgeprägten Eigenthümlichkeit des Verfassers, endlich in dem Missverhältnisse des eigenen Wissens zu der staunenswerthen Gelehrsamkeit des Verstorbenen gegeben waren. Dennoch habe ich mit Freude schliesslich die Aufgabe nach Kräften zu lösen unternommen, da ich der rechten Pietät gegen den Verstorbenen, ohne die eine Bearbeitung von fremder Hand nie wahrhaft gelingen kann, in mir sicher zu sein glaubte; hing der Stoff doch zugleich mit dem ganzen Kreise meiner bisherigen Studien auf das Engste zusammen und ward mir selbst dadurch Gelegenheit gegeben, vielmehr die Forderung gestellt, auch die entlegenen Theile dieser nur von allzu wenigen Vorrede xxi

wahrhaft gekannten, aber eben in voller Entwickelung begriffenen Disciplin durchzuarbeiten.

Nach einem Verlauf von zwei Jahren, seitdem dieser Antrag mir gestellt ward, liegt diese neue Bearbeitung der Sacralalter-thümer vollendet vor. Die erste Abtheilung war bereits im August v. J. abgeschlossen und ist vor einem halben Jahre ausgegeben worden. Wie schon die äussere Erscheinung ergiebt, für deren Eleganz bei grösserer Concision des Druckes man der Verlags-handlung gewiss Dank wissen wird, ist das Buch bedeutend erweitert (um mehr als 120 Seiten) und diese Erweiterung und Bereicherung fällt der Anlage nach wesentlich den Anmerkungen zu, auf denen das Hauptgewicht des Buches überhaupt ruht.

Was waren für den Bearbeiter die materiellen Grundlagen, wie stellt sich das Verhältniss des von Herman bereits gegebenen Materials zu den eigenen Zusätzen? Was hat er zweitens in der Bearbeitung des Stoffs in der Form des Ganzen erstrebt? Diese beiden Fragen werden zunächst für den Leser in Betracht kommen.

Aus dem literarischen Nachlasse des Verstorbenen stand mir das durchschossene Handexemplar zu Gebote, in welches Hermann im Verlaufe der zehn seit dem Erscheinen der ersten Auflage verflossenen Jahre das ganze hierauf bezügliche Material neu erschienener, auch älterer ihm bekannt gewordenen Schriften, vor allem Angaben von Stellen der Alten oft in sehr unleserlichen, flüchtigen Schriftzügen hineingeworfen hatte. Selten ist der Inhalt im Allgemeinen, selten die bezeichnenden Worte selbst beigefügt, noch seltener ein eigenes beistimmendes oder verwerfendes Urtheil oder eine Auslegung beigefügt. Es galt daher den Citaten selbst durchgängig nachzugehen und aus ihnen ihre Beziehung zur bestimmten Stelle des Textes oder der Noten zu ermitteln und sie dann für diese zu verwerthen. Für die Quellen ist mir das Selbstprüfen strengste Forderung gewesen und ich bin - aber ich denke in Uebereinstimmung mit dem ganzen Principe dieses Lehrbuches vielleicht scheinbar darin zu weit gegangen, die bezeichnenden Worte selbst herauszuheben und auf das Entscheidende aufmerksam zu machen. Nicht in ganz gleichem Maase konnte für die Angabe älterer und neuerer Schriften diese eigene Nachprüfung durchgeführt werden, doch habe ich, soweit die hiesige Universitäts-Biblioxxii Vorrede.

thek neben der eigenen und den literarischen Hülfsmitteln meiner Freunde mir es möglich machten, annäherungsweise wenigstens sie durchgeführt. Es war mir aber dann nicht um eine blosse Literaturangabe zu thun, sondern ich hielt es für meine Pflicht, mit meinem Urtheil nicht zurückzuhalten. Ob dies freilich immer mit dem des Verstorbenen gestimmt haben würde, vermag ich nicht zu entscheiden, jedoch ist es auch äusserlich als nicht von ihm ausgehend bezeichnet.

Für die eigenen, von den Notizen Hermann's unabhängigen Zusätze, welche durch Klammern ([]) unterschieden sind, galt es zunächst die seit Hermann's Tode neu eröffneten Quellen oder neuen, in den Bereich der Sacralalterthümer einschlagenden Arbeiten möglichst umfassend zu benutzen. Dass die Ausbeute nicht gering war, dass dadurch eine Menge von Hermann zunächst unberücksichtigt gelassener Stellen verwerthet werden konnten, zum Beweise davon bedarf es wohl blos der Erwähnung des zweiten Bandes der Antiquités Helléniques von Rangabé, des Baumkultus der Hellenen von Bötticher, der Mythologien von Gerhard, Preller, Welcker, der nachhomerischen Theologie von Nägelsbach, der neuesten Arbeiten von Böckh, Petersen, Wieseler u. a. Eine Reihe neuer Resultate sind dadurch gewonnen worden, die in wenig Worten zusammengedrängt werden mussten.

Ich komme hiermit auf die Form des Buches. Hermann hat selbst treffend genug die für den Zustand dieses Theiles der Antiquitäten ganz besonderen Schwierigkeiten der Form eines Lehrbuchs herausgehoben, müssen doch grosse Abschnitte desselben erst gleichsam aus der roben Compilation in einen Gedankenfluss gebracht werden und durch monographische Behandlung ihre entscheidenden und allein fruchtbaren Gesichtspunkte erhalten. Es lässt sich daher nicht läugnen, der Text erschien in einzelnen Paragraphen als ein fast dürftiger, den Inhalt der Anmerkungen lose verknüpfender. Absichtlich hatte der Verf. die strengste Scheidung von dem mythologischen Standpunkte, von der religiös-speculativen und ethischen Betrachtung sich zur Pflicht gemacht; er hatte freiwillig auf das Herausheben der Einheitspunkte verzichtet, die seiner Anschauung wahrlich nicht fehlten. Nun ist der Fortschritt auf dem Gebiete der Mythologie in den letzten Decennien ein so

grosser, die Einwirkung der ganzen Hebung des religiösen Lebens und Forschens auf das Gebiet der Alterthumswissenschaft ein so erfolgreicher, dass es für den neuen Bearbeiter Pflicht und Freude war, oft nur in wenig Worten in den Hermann'schen Text jene tieferen Beziehungen zu verweben und auch in den Anmerkangen ein flüssigeres Element der Behandlung einzuführen. An der Ordnung des Stoffes zu ändern, erschien nach vielfachem Ueberlegen nicht räthlich, obgleich ich so sehr als Hermann selbst, ja wohl noch lebendiger die nothwendig mit dieser Ordnung gegebenen Uebelstände empfand. So ist die Zugehörigkeit des grossen und wichtigen Gebietes der Mantik unter die Personen des Cultus eine rein äusserliche, von Hermann selbst die scharfe Scheidung vom Priesterthum ausgesprochen, so würde die Lehre von den Festen sich enger an die von den Opfern anzuschliessen haben, so sind die Uebergänge von den politischen Festbeamten zu den priesterlichen, ihr Zusammenbang ein ganz offenbarer, obgleich die Lebre derselben hier in den ersten und zweiten Theil vertheilt ist. Schliesslich hätte man die ganze Eintheilung des Buches, besonders die wieder so übersichtliche nach Ort, Form, Personen, Zeiten des Cultus über den Haufen werfen müssen, ohne doch gerade für ein Lehrbuch eines günstigeren Erfolges, einer mehr genetischen Anordnung sicher zu sein. Und der neue Bearbeiter hatte doch vor allem dem Buche den ihm von Hermann aufgedrückten Charakter zu wahren. Der erste Theil, die allgemeine Geschichte des Cultus, hat am wenigsten Umgestaltung erfahren, nicht weil er dazu keine Veranlassung gegeben; im Gegentheil, weil, wurden einmal die vom Vers. gesteckten Gränzen überschritten, wurde z. B. neben dem von demselben mit so grossem Recht betonten Verhältnisse zu dem politischen Leben das Verhältniss zu den anderen Lebenskreisen gleichmässig berücksichtigt, die Erweiterung und Umgestaltung eine sehr weitgehende hätte werden müssen. Und wir haben ja zu einer griechischen Religionsgeschichte, deren äussere Seite dieser Abschnitt darstellt, kaum die ersten Lineamente.

Wie sehr der zweite Theil, der den eigentlichen Kern dieser Disciplin enthält, wie der dritte Theil, diese geographische Cultus- übersicht in der neuen Bearbeitung bereichert ist, muss ich dem aufmerksamen Leser, — und solchen ist ja nur ein solches Werk

bestimmt, das absichtlich das ganze wissenschaftliche Gerüste jedweder Hülle entkleidet bat — zur Beurtheilung anheimgeben. Bei dem dritten Theil drängt sich die grosse Schwierigkeit an vielen Punkten auf, nur von bestimmt bezeugten Festen und Festgebräuchen des freien Griechenlands zu reden, da hochangesehene Tempelstätten, z. B. die der Aphrodite zu Kythera dadurch für uns ausfallen und ausserdem die zeitlichen Gränzen der Existenz eines Cultus rückwärts oft schwer für uns zu bestimmen sind. Es stellt sich als ein nothwendiges Ziel, eine möglichst vollständige Cultusstatistik des griechischen Alterthums überbaupt heraus, eine sehr grosse und schwierige Aufgabe; bis sie irgend genügend gelöst ist, wird die beschränktere Statistik, wie sie in diesem dritten Theile versucht ist, ibren Werth nicht verlieren.

Zum Schlusse ersuche ich den Leser dringend um die Berücksichtigung des angehängten Druckfehlerverzeichnisses und der
nothwendig gewordenen Nachträge. So sehr ich auch bestrebt war,
der bei dieser Art Bücher so schwierigen Correctur, welcher kein
geübter Corrector zu Hülfe kam, meine Sorgfalt zuzuwenden, so
sehr ich mich auch gedrungen fühle, meinem verehrten Collegen,
Geh. Hofrath Bähr, für seine bereitwillige Unterstützung in diesem
Geschäfte öffentlich zu danken, so sind doch der Versehen und
Ungleichheiten mehr stehen geblieben, als mir lieb ist. Die Nachträge beziehen sich wesentlich auf literarische Erscheinungen, die
nach dem Druck oder während desselben mir erst zukamen.

Und so möge denn das Buch seine zweite Wanderung antreten und nach des Verewigten Worten, älteren Freunden zu gewohnter, wohlwollend nachsichtiger Aufnahme, dem jüngeren Geschlechte zu vorurtheilslosem und anerkennendem Gebrauche empfohlen sein! Möge es in dieser neuen Gestalt das dankbare Andenken an seinen Verfasser lebendig erneuen, für den Bearbeiter aber ein Zeugniss ablegen, dass er nicht unwürdig an die Ausführung und Vollendung des von dem Meister einst begründeten und wieder neu begonnenen Werkes gegangen ist!

Heidelberg, im März 1858.

B. Stark.

## Inhalt

| Erster naup                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | rrnerr       |       |          |          |                   |            |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------|----------|----------|-------------------|------------|---|
| Allgemeine Geschichte der Gottesverein und Staatsle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _            | grie  | chis     | cher     | 1                 |            |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>a</b> 1.  |       |          |          |                   | Seit       |   |
| §. 1. Patriarchalischer Charakter des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              | •     | • •      | •        | •                 | -          | 1 |
| §. 2. Früheste Entwickelung des Cu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |       | • •      |          |                   |            | 6 |
| §. 3. Fremde Elemente im griechise                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |       |          |          |                   |            |   |
| §. 4. Auflösung des patriarchalische                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |       |          |          |                   | . 10       | 6 |
| §. 5. Einflüsse der dorischen Wande                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | rung         | •     |          | •        | •                 | . 2        | 1 |
| §. 6. Verhältniss des Cultus zu Poe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | sie und Ku   | nst   |          | •        | •                 | . 2        | 5 |
| §. 7. Fortwährende Mannichfaltigkei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | t des Cultus | 8.    |          | •        | •                 | . 29       | 9 |
| §. 8. Erweiterte Wirkungen des Cul                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | tus          | •     |          |          | •                 | . 3        | 5 |
| §. 9. Der Cultus als Stütze des bür                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |       |          |          |                   |            | 0 |
| §. 10. Rechtliches Verhältniss des C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |       |          |          |                   |            |   |
| §. 11. Staatsbeamte für den Cultus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |       |          |          |                   |            |   |
| §. 12. Entartung und Untergang de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |       |          |          |                   | . 5        |   |
| Zweiter Haus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ottheil.     |       |          |          |                   |            |   |
| Uebersicht des griechischen Cultus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              | nzell | reite    | n se     | ine               | <b>.</b> P |   |
| Aeusserun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |       | 20-10    |          |                   | ,•         |   |
| CAP. I. Die Oertlichkeiten des Cul                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •            | rar 1 | 3 6 6    | . 11 f 1 | n <b>w</b>        | o          |   |
| und Anwendung für dense                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              | • • • | <i>,</i> | u        | <b>4</b> <i>1</i> | •          |   |
| §. 13. Oertlicher Charakter des gried                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              | ltne  |          |          |                   | . 6        | 9 |
| §. 14. Ortsbestimmung durch physis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |       |          |          |                   | -          |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |       |          |          |                   |            |   |
| §. 15. Ortsbestimmung durch ethisc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |       |          |          |                   |            |   |
| §. 16. Ortsbestimmung aus historise                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |       |          | •        | •                 | . 7        |   |
| §. 17. Menschliche Bezeichnung der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Cultusorte:  | Alt   | LTO .    | •        | •                 | . 8        |   |
| §. 18. Tempel und Bilder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              | •     | • •      | •        | •                 | . 9        |   |
| §. 19. Anlage und Theile der Temp                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              | •     | • •      | •        | •                 | . 9        |   |
| §. 20. Vom Eigenthume der Götter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              | •     | • •      | •        | •                 | . 10       | 6 |
| CAP. IL Die Gebräuche des Cultus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •            |       |          |          |                   |            |   |
| §. 21. Vom Gebete                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              | •     |          | •        | •                 | . 11       | 4 |
| §. 22. Von Flüchen und Eidschwür                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | en           | •     |          | •        | •                 | . 11       | 9 |
| §. 23. Von Reinigungen und Sähn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ingen        |       |          | •        | •                 | . 12       | 4 |
| §. 24. Von Weihen und Opfern übe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              | •     |          | •        | •                 | . 13       | 4 |
| §. 25. Von den verschiedenen Arter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              | •     |          | •        |                   | . 14       | 0 |
| §. 26. Von den Thieropfern insbeso                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _            |       |          |          |                   | . 14       |   |
| §. 27. Von Menschenopfern und ihr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |       |          | •        |                   | . 15       |   |
| §. 28. Von den Opfergebräuchen .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              | •     |          | •        | •                 | . 16       |   |
| or many the many of the state o |              | -     | -        | -        | -                 | - '        |   |

XXVI

|      |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Seit        |
|------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|      |                | Von festlichen Gesängen und Tänzen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 171         |
|      |                | Von den Kampfspielen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 178         |
|      |                | Von grösseren Festlichkeiten und Aufzügen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 180         |
|      | <u> </u>       | Von den Mysterien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 192         |
| CAP. |                | ie Personen des Cultus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
|      |                | Priesterthum und Weissagung im Verhältniss                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 204         |
|      | -              | Von der Bestellung der Priester                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 208         |
|      | _              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 214         |
|      | -              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 221         |
|      | _              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 226         |
|      |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 234         |
|      | -              | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 243         |
|      |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 252         |
|      | -              | Von Traum - und Todtenorakeln                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 262         |
|      |                | Von Privatwerkzeugen des Aberglaubens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 270         |
| CAP. | _              | ie Zeiten des Cultus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
|      | _              | Von Festen und festlichen Zeiten überhaupt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 280         |
|      | _              | Gottesdienstliche Wichtigkeit der Zeitrechnung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 286         |
|      | _              | Mängel der griechischen Zeitrechnung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 290         |
|      | _              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 298         |
|      | _              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 302         |
|      | §. 48.         | Feste sittlicher oder geschichtlicher Bedeutung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>3</b> 06 |
|      |                | Dritter Haupttheil.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
|      | Die h          | auptsächlichsten Feste und Festgebräuche des freien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
|      |                | Griechenlands und seiner Colonien.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
|      | §. 49.         | Die vier grossen Nationalfeste                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 312         |
|      | §. 50.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 321         |
|      | §. 51.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>33</b> 0 |
|      | §. 52.         | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 388         |
|      | §. 53.         | the state of the s | 347         |
|      | §. 54.         | Attika. Hekatombäon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>B</b> 58 |
|      | §. 55.         | Attika. Metageitnion. Boedromion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>367</b>  |
|      | §. 56.         | Attika. Boedromion. Pyanepsion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>B80</b>  |
|      | §. 57.         | Attika. Maemakterion. Poseideon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>390</b>  |
|      | §. 58.         | Attika. Gamelion. Anthesterion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 397         |
|      | §. 59.         | Attika. Elaphebolion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 105         |
|      | §. 60.         | Attika. Munychion. Thargelion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 118         |
|      | §. 61.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 119         |
|      | §. 62.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 127         |
|      | §. 63.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 138         |
|      | §. 64.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 145         |
|      | §. 65.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 152         |
|      | §. 66.         | ———————————————————————————————————————                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 161         |
|      | <b>§</b> . 67. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 168         |
|      | _              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 176         |

# Gottesdienstliche Alterthümer.

# ERSTER HAUPTTHEIL.

# Allgemeine Geschichte der Gottesverehrung im griechischen Volks – und Staatsleben.

- P. van Limburg-Brouwer Histoire de la civilisation morale et religieuse des Grecs. Groningue 1833-42. VIII Vols. 8.
- W. Wachsmuth Hellenische Alterthumskunde aus dem Gesichtspunkte des Staats, B. II. Zweite Aufl. Halle 1845. 8. S. 457 fgg.
- [P. F. Stuhr die Religions-Systeme der Hellenen in ihrer geschichtlichen Entwickelung bis auf die makedonische Zeit. Berlin 1838.]
- M. W. Heffter die Geschichte der Religion der Griechen. Brandenburg 1845. 8.
- K. Eckermann Lehrbuch der Religionsgeschichte und Mythologie, nach der Anordnung K. O. Müllers. Halle 1845. 8. S. 205 fgg.
- W. Fr. Rinck die Religion der Hellenen aus den Mythen, den Lehren der Philosophen und dem Kultus entwickelt und dargestellt. Zürich 1853. 8. Bd. L. 1854. 8. Bd. II.
  - E. Gerhard Griechische Mythologie. Berlin 1854. 8. Bd. I. S. 1-61.
- L. Preller Griechische Mythologie. Leipzig 1854. 8. Bd. I. S. 1—20.
  Georg Grote Griechische Mythologie und Antiquitäten nehst dem Kanif
- Georg Grote Griechische Mythologie und Antiquitäten nebst dem Kapitel über Homer etc. Uebersetzt von Dr. Theod. Fischer. Leipzig, Verlag von Teubner. Bd. I. 1856.
- Duncker Geschichte des Alterthums. Berlin 1856. 8. Bd. III. S. 27—195. 284—315. 528 ff.
- K. Fr. Hermann Culturgeschichte der Griechen u. Römer. Göttingen 1857 Bd. I, S 46-75. 124-129.]

#### § 1.

Dass die Verehrung der Gottheit mit den ältesten Zuständen des griechischen Volks auf das Engste verbunden war, geht sowohl aus der Natur der Sache als aus bestimmten Nachrichten hervor, welche sie bereits von den Pelasgern herleiten<sup>1</sup>), und auch ohne den Eigennamen, welchen spätere Sagen einen besonderen

Antheil hieran beimessen, irgend ein Gewicht beizulegen<sup>2</sup>), finden jene Nachrichten eine allgemeine Bestätigung darin, dass noch bis tief in die geschichtliche Zeit hinein der Cultus vorzugsweise mit solchen Erscheinungen des bürgerlichen Lebens zusammenhängt, die deutlich den patriarchalischen Charakter jener ältesten Periode tragen<sup>3</sup>). Hat es auch die politische Entwickelung Griechenlands nie zu einer eigentlichen Priesterkaste kommen lassen, deren Mitglieder unter sich eine engere Gemeinschaft gebildet oder aufgehört hätten, integrirende Theile ihrer einzelnen Stämme und Gemeinden zu seyn 4), so dauert doch das erbliche Verhältniss einzelner angesehener Geschlechter zu bestimmten Culten, welche sie im Namen ihrer Gemeinde versehen, in vielen Gegenden fort (St. A. § 5, n. 16); Gemeinden, deren politischer Zusammenhang schon in vorgeschichtlicher Zeit aufgelöst sein soll, finden sich noch nach Jahrhunderten als religiöse Verbände wieder<sup>5</sup>); und wenn wir sehen, wie auch nach dem Untergange jeder politischen Bedeutung des Königs- oder Häuptlingstitels in den griechischen Republiken diesem gleichwohl fortwährend gottesdienstliche Verrichtungen anhaften (St. A. S. 5, n. 13), so können wir nicht zweifeln, dass die Verknüpfung des religiösen und bürgerlichen Elements im früheren Volksleben dieselbe gewesen seyn müsse, wie sie später noch die häuslichen und geschlechtlichen Kreise durchdringt 6). In welchem innigen Verkehr man sich überhaupt die ältesten Menschen mit der Gottheit dachte, zeigt die alte Sage von dem goldenen Weltalter, der wir unbedenklich den Sinn beilegen dürfen, dass die unmittelbare Verehrung der umgebenden Natur und ihrer Kräfte, die auch anderweit als früheste Gestalt der griechischen Religion bezeugt ist, alle Aeusserungen des täglichen und geselligen Lebens mit dem Bewusstseyn göttlicher Nähe erfüllte 7); und je wesentlicher dieses ganze älteste Volksleben auf dem Boden der Sitte wurzelte, in desto engere Wechselwirkung musste auch der Cultus mit dieser treten, und, während er ihr ihre Heiligkeit und die Voraussetzung ihres höheren Ursprungs mittheilte, von ihr selbst die Stätigkeit und Selbstverstandenheit seiner Formen empfangen, die ihm auch unter ganz veränderten Umständen stets eigen blieb 8). Denn für den Standpunct der Sitte ist alles verboten, was sie nicht ausdrücklich erlaubt; und

so nothwendig also auch ihre Herrschaft aus dem Selbsterhaltungstriebe des Ganzen hervorging, ehe der Einzelne so weit herangebildet war, um ohne Nachtheil für das Ganze sich selbst bestimmen zu können, so konnte sie doch eben desshalb dem Einzelnen nur unter der Gestalt eines übermenschlichen Gebotes entgegentreten<sup>9</sup>); andererseits aber war auch der Glaube an das Uebernatürliche selbst noch zu sehr an die Scholle gebunden, um sich anders als innerhalb der Gränzen jenes Triebes äussern zu können <sup>10</sup>); und so behielt der griechische Gottesdienst, auch nachdem die Freiheit des bürgerlichen und geselligen Lebens die Bande der Sitte gelockert hatte, am längsten diesen Charakter eines lebendigen Herkommens bei, das sich ohne geschriebene Satzungen<sup>11</sup>) in der Ueberlieferung seiner Verwalter und der fortwährend aus den edelsten Geschlechtern hervorgehenden Ausleger des göttlichen Rechtes <sup>12</sup>) vererbte.

- 1) Herodot. II. 50-53; vgl. Wachsmuth H. Alt. I, S. 53 und Creuzer Symb. I, S. 5 fgg. IV, S. 479 fgg.
- 2) Clem. Alex. Protrept. p. 28: εἴτε Φορωνεὺς ἐκεῖνος ἡν εἴτε Μέροψ εἴτε ἄλλος τις, οἳ νεως καὶ βωμοὺς ἀνέστησαν αὐτοῖς. Lactant. I. 22. 19: Didymus in libris Πινδαρικής ἐξηγήσεως ait Melissea Cretensium regem primum diis sucrificasse ac ritus novos sacrorumque pompas introduxisse; vgl. Hoeck Kreta I, S. 186.
- 3) Staatealt. §. 5 und 6; vgl. C. M. Fleischer de mythi imprimis Graeci natura, Hal. 1838. 4, p. 12 fgg.; H. Köchly in Zeitschr. f. d. Alterth. 1843, S. 3; C. F. Dorfmüller de Graeciae primordiis, Stuttg. 1844. 8.; Planck in N. Jahrbb. f. Philol. u. Pädag. 1855. Hft. 7. S. 77 ff.
- 4) Bückh C. Inser. II, p. 30: nimirum in eo cernitur praestantissima Graecorum indoles, quod quum ab initio eorum instituta non magnopere diversa a barbaris essent, non constiterunt Graeci in primitivis cultus civilis rudimentis, sed excusso casoae displinae jugo ad perfectiorem properarunt rerum statum, quanquam no ab initio quidem tam certis finibus disjuncta apud Graecos quam apud Aegyptios aut Indos vitae genera fuisse consentaneum est, sed eatenus, quatenus ipsa natura, soli ingenium, varia gentium origo ferebat ad diversa negotiu tractanda . . . . omnibusque vitae generibus communia apud Graecos sacerdotia fuisse multa docent indicia: vgl. Heeren Ideen III, S. 61; Müller Sacr. Min. Poliad. p. 9 fgg. und Prolegg. z. wissenschaftl. Mythol. S. 249; Meier de gentil. Attica, Hal. 1835. 4. p. 5; Limburg-Brouwer T. I, p. 268 fgg.; Heffter S. 35.
- 5) Examples in Attika, C. I. n. 82, vgl. Staatsalt. §. 91, n. 11. Eben so Mesoyateis, Bull. dell' Inst. archeol. 1840, p. 68; Curtius Inscr. Att. duodecim, Berl. 1843. 8, p. 2.

- 6) Vgl. Hüllmann Anfänge d. griech. Geschichte. Königsberg 1814. 8. S. 125 fgg. und Staatsrecht d. Alterthums. Cöln 1820. 8., auch Haupt de necessitudine, quae apud Graecos inter res sacras et civiles intercessit, in s. Quaestt. Aeschyl. spec. II, p. 100 fgg.
  - 7) Hesiodus bei Orig. adv. Cels. IV, p. 216 und Schol. Arat. Phaen. 91: ξυναλ γὰς τότε δαϊτες ἔσαν, ξυνολ δὲ θόωκοι άθανάτοισι θεοΐσι καταθνήτοις τ' ἀνθοώποις:
- vgl. Paus. VIII. 2. 2, so wie Plat. Politic. p. 271 und Legg. IV, p. 713 mit Stallbaum's Osterprogramm, Lpz. 1845 und Bernhardy gr. Liter. I. S. 190, auch Bergk com. Att. reliq. p. 188 fgg. und Huschke Anal. litt. p. 328—334, namentlich zu Plat. Phileb. p. 16 C: οί μὲν παλαιοὶ κρείττονες ἡμῶν καὶ ἐγγυτέρω θεῶν οἰποῦντες κ. τ. λ. Dahin auch die Bezeichnung so vieler Dinge als ἱερὰ noch bei Homer; vgl. Nitzsch z. Odyss. I, S. 195, Jacob Quepicc. p. 10, Schoemann d. sittl. relig. Verhalten der Griechen zur Zeit ihrer Blüthe. Greifsw. 1848, S. 35, Lübker zur Gesch. d. relig. Bewusstseins bei d. Hellenen in Ges. Schrift. 1852, S. 12 ff. und im Allg. Jacobs verm. Schr. III, S. 49.
- 8) Isocr. Areop. §. 30: ἐκεὶνο μόνον ἐτήρουν, ὅπως μηδὲν μήτε τῶν πατρίων καταλύσουσι μήτ ἔξω τῶν νομιζομένων προςθήσουσι: vgl. dens. ad Nicocl. §. 20 und Hesiod bei Porphyr. de abstin. II. 18: ῶς κε πόλις φέζησι νόμος δάρχαὶος ἄριστος: auch das drakonische Gesetz bei dems. IV. 22: θεοὺς τιμᾶν καὶ ῆρωας ἐγχωρίους ἐν κοινῷ ἐπομένους νόμοις πατρίοις: und Plat. Legg. V, p. 738: περὶ θεῶν τε καὶ ἱερῶν, ᾶττα τε ἐν τῆ πόλει ἑκάστοις ἱδρῦσθαι δεῖ καὶ ὧν τινῶν ἐπονομάζεσθαι θεῶν ἢ δαιμόνων, οὐδεὶς ἐπιχειρήσει κινεῖν νοῦν ἔχων κ. τ. λ.
- 9) Dio Chrysost. Orat. LXVII, p. 648: ἔστι δὲ τὸ ἔθος γνώμη μὲν τῶν χρωμένων κοινὴ, νόμος δὲ ἄγραφος ἔθνους ἢ πόλεως . . . εῦρημα δὲ ἀνθρώπων οὐδενὸς ἀλλὰ βίου καὶ χρόνου: vgl. Strabo XVI, p. 1105: τὸ δὲ πρόςταγμα διττὸν, ἢ γὰρ παρ' ἀνθρώπων ἢ παρὰ θεῶν καὶ οῖ γε ἀρχαῖοι τὰ παρὰ θεῶν ἐσέμνυνον μαλλον καὶ ἐπρέσβευον, und mehr St. A. §. 5, n. 15.
- 10) Artemid. Oneirocr. IV.2: τῶν δὲ νενομισμένων ἃ μὲν συνθέμενοι ἀλλήλοις οἱ ἄνθρωποι αὐτοὶ ἑαυτοῖς πράττουσι, καὶ καλεῖται τὸ τοιοῦτον ἔθος, ἔστι δὲ, ὡς ἡ φήμη λέγει, νόμος ἄγραφος · ἃ δὲ φόβφ τοῦ παραβαίνεσθαι γραψάμενοι νόμους καλοῦσι . . . κοινῆ μὲν οὖν ἑαυτοῖς ώμολογήκασι μυστήρια καὶ τελέτας καὶ πανηγύρεις καὶ ἀγῶνας καὶ στρατείαν καὶ γεωργίαν καὶ πόλεων συνοικήσεις καὶ παίδων ἀνατροφὰς, καὶ ὅσα ἄλλα τούτοις ὅμοια . . . ἄλλα δὲ ἄλλοις νόμιμα · σφέτερα δέσεικται ἑκάστοις, φησιν ὁ Πίνδαρος: oder vielmehr σφετέραν δ΄ αἰνέει δίκαν ἕκαστος, vgl. Schneidewin in Ritschl's Rh. Mus. II, S. 298.
- 11) Des Kirchenvaters Theodoretus priesterliches Alphabet (Genes. quaestt. 16: ἐν τοῖς Ἑλληνικοῖς ναοῖς ἴδιοί τινες ἦσαν χαρακτῆρες γραμμάτων, οῦς ἐερατικοὺς προςηγόρευον) wird eine besonnene Forschung eben so wenig für das Gegentheil anführen, als die Satzungen des Buzyges, Triptolemus u. s. w.,

worüber Schneidewin de Pittheo Troezenio im Ind. lectt. Gott. 1842, p 3 und G. G. A. 1844, S. 340 fgg. gehandelt hat, oder die er σανίσιν άναγραφαλ des Orpheus im Heiligthum des Dionysus auf dem thrakischen Hämus, von denen Herakleides (nach Cobet Herakleitos der Philosoph) nach Hörensagen spricht (Schol. Eurip. Cobet p. 278), oder die in Kreuser's Vorfragen über Homeros S. 127 fgg. gesammelten Beispiele ältester Schrift, die ohnehin im günstigsten Falle doch nur für Weihgeschenke entscheiden würden. Aber auch wenn Nitzsch Melett, de hist. Homeri T. I, p. 15 fgg. 29 fgg. das unbestreitbare Alter gottesdienstlicher Gebräuche in Griechenland so auffasst: ut sacrorum poëtarumque usibus multo ante literas frequentarint quam vel publica monumenta uberiora conderent vel muneribus civilibus reliquisque vitas utilitatibus literaturae multum adhiberent, so vermissen wir dazu eben so wohl die Thatsachen, wie wenn Heffter Gesch. d. Relig. S. 57 auch nur die Möglichkeit "blosser Ritualbücher, die das Aeussere eines Cultus sestsetzten", einraumt. Die δέλτοι χαλκαί bei Poll. 8, 128: δέλτοις χαλκαίς ήσαν πάλαι έντετυπωμένοι οί νόμοι οί περί των ίερων και των πατρίων (vgl. Schneidewin zu Soph. Trach. 683) sind zusammenzuhalten mit Lysias adv. Nicom. § 17: ώς χρή θύειν τὰς θυσίας τὰς ἐκ τῶν κύρβεων καὶ τῶν στηλῶν πατά τὰς συγγραφάς, der offenbar nur die solonische Gesetzgebung und etwaige Orakel im Auge hat; vgl. Preller ad Polemon. p. 90. Die γοάμματα έχοντα ές την τελετην in dem πέτρωμα bei dem Eleusinion von Pheneos, die jährlich vorgelesen werden (Paus. VIII. 15. 1) und das πινάπιον γεγραμμένον έχον τὰ ές την τελετην (Paus. VIII. 37. 1) zwischen den Reliefs der Stoa des Despoinaheiligthums bei Megalopolis beziehen sich auf speciellen Mysteriendienst jüngerer Zeit; vgl. Preller Demeter S. 168. Was aber Lobeck Aglaoph. p. 194 oder E. v. Lasaulx über den Entwickelungsgang d. griech. Lebens. München 1847. p. 9 gesammelt hat, gehört abergläubischen Privatculten oder späterer Fälschung an, und dahin rechne ich auch die Zinntafeln bei Paus. IV. 26 und die kretischen αντίγραφα Κορυβαντικών ίερων bei Porphyr. abstin. II. 21, die Creuzer Symb. B. I, S. 36 fgg IV, S. 777 nicht mit der mossischen Gesetzgebung in Parallele stellen durfte.

12) Plut. V. Thes. c. 25: εὐπατρίδαις μὲν γινώσκειν τὰ θεῖα καὶ καρέχειν ἄρχοντας ἀποδοὺς, καὶ νόμων διδασκάλους εἶναι καὶ ὁσίων καὶ ἱερῶν ἐξηγητάς: vergl. Lysias adv. Andoc. §. 10: μη μόνον χρῆσθαι τοῖς γεγραμμένοις περὶ αὐτῶν νόμοις, ἀλὶὰ καὶ τοῖς ἀγράφοις, καθ' οῦς Εὐμολπίδαι ἐξηγοῦνται, und über die ἐξηγηταί überhaupt Poll. VIII. 124, Ruhnken. ad Tim. lex. p. 109—118 und Bergk com. Att. reliqu. p. 49. Man hat solche ἐξηγηταὶ Jünglingen gegenüber im Parthenonfries gesehen. [Ueber das attische Collegium der drei Exegeten s. Böckh C. I. I, p. 513. Schoemann Antiquitt. p. 261, 36. Gr. Alterth. I, S. 431.] Später freilich scheint, wie Bergk richtig bemerkt, ihre Wissenschaft auch schriftlich niedergelegt worden zu seyn; vgl. Athen. IX. 78: παρέθετο ταῦτα καὶ Δωρόθεος φάσκων καὶ ἐν τοῖς τῶν θυγατριδῶν (Müller zu Aesch. Eumen. S. 163 will εὐπατριδῶν, Lobeck Aglaoph, p. 184 φυταλιῶν) πατρίοις τάδε γεγράφθαι

περί τῆς τῶν [κετῶν καθάρσεως: den erblichen Charakter aber bezeichnen fortwährend ἐξηγηταὶ ἐξ Εὐμολπιδῶν (C. I. n. 392) und ἐξ εὐπατριδῶν (das. n. 765); vgl. dazu Schoemann de theogonia Hesiodea in sacris non adhibitis im Ind. lect. Gryph. 1845 und Petersen Exegeten S. 55—60.

#### §. 2.

Damit war jedoch eine allmälige Entwickelung des Cultus und seiner Formen eben sowenig ausgeschlossen, als die Sitte selbst des organischen Lebens entbehrte, dessen Gesetz es ist, wenigstens innerhalb seines bestimmten Kreises sich immer reicher und mannichfaltiger zu entfalten, und nicht eher stille zu stehen, als bis dieser völlig ausgefüllt und vollendet sey 1). Anfänglich können wir ihn freilich sowohl der Natur der Sache als den Angaben des Alterthums nach nur als eine einfache Anbetung der unmittelbaren Kräfte denken, deren Gewalt der Mensch in seiner physischen Umgebung empfand, ohne in seinem eigenen Bereiche etwas Analoges zu kennen?); in demselben Maasse aber, wie er sich jene durch symbolischen Ausdruck vergegenständlichte und zuletzt geradezu unter menschliche Gesichtspuncte brachte, musste sein Cultus die Gestalt der nämlichen Pflege oder pflichtmässigen Aufmerksamkeit annehmen, wie sie ihm der moralische Instinct gegen die Höheren unter seines Gleichen eingab, und kein Mittel unbenutzt lassen, welches die technische oder gesellige Bildungsstufe seiner Gemeinde dazu darbot<sup>3</sup>). Dazu kam die physische Beschaffenheit des griechischen Landes und Bodens selbst, welche in derselben Art, wie sie dessen Bewohner anfänglich aus einander hielt und auf einem verhältnissmässig geringen Flächenraume die grösste Mannichfaltigkeit von Beschäftigungen und Interessen herbeiführte, auch den symbolischen und gottesdienstlichen Ausdruck dieser unter den einzelnen Stämmen verschieden und bei jedem scharf und eng begränzen musste 4); und so einseitig dieses auch von einigen alten Philosophen dahin beschränkt wird, dass der Ackerbau den Grund zu aller Götterverehrung gelegt habe 5), so liegt doch das Wahre darin, dass die bestimmte Lebensart eines Volkes die wesentlichste Quelle für seinen Cultus und durch diesen auch für seinen Mythus selbst war, der gewiss schon frühe von jenem eben so viele Wirkungen empfangen als auf ihn aus-

geübt hat 6). Wohl konnte Gegenstand des ältesten Cultus nicht seyn, was ausserhalb des physischen oder moralischen Gesichtskreises seiner Gemeinde lag, und insofern hat man mit Recht diesem für den Anfang wenn auch keinen monotheistischen in unserm Sinne, doch einen einzelgöttischen Charakter beigelegt?); dabei konnte jedoch die innere Entwickelung des Cultus eben so weit fortschreiten, als es der zeitweilige Standpunkt der bürgerlichen und technischen Cultur möglich machte<sup>8</sup>); und je grössere Mannichfaltigkeit aus dieser Vereinzelung für das Ganze hervorging, desto reicher musste, sobald jene Schranke fiel, der griechische Cultus schon an der Schwelle der geschichtlichen Zeit anlangen 9). Niemand wird die lange Entwickelungsreihe verkennen, welche jene einfache Anbetung der Gestirne und der umgebenden Natur mit der bunten Fülle anthropomorphischer Wesen und diesen zugehöriger Sagen verbindet, deren Elemente die homerische Götterwelt jedenfalls der vorhergehenden Periode verdankt 10); dasselbe Verhältniss wiederholt sich aber auch zwischen dem anfänglichen Naturdienste und den mannichfachen Gebräuchen, mit welchen die homerische Menschheit ihre Götter verehrt und die im Grund schon dieselben sind, welche die ganze geschichtliche Zeit hindurch von der Sitte geheiligt fortdauern 11); und je weniger diese Zeit dazu angethan erscheint, dergleichen für das eigene Bedürfniss aus sich zu erschaffen, desto mehr innere Wahrscheinlichkeit haben die wenn auch mythisch verbrämten und mit späteren Zusätzen verfälschten Nachrichten, welche jener frühen Periode bereits den ganzen Apparat eines sinnlichen Gottesdienstes, als Lobgesänge, Tänze, Opfer, ja selbst rohe Götterbilder und Tempel mit ihrem Zubehör einräumen 12).

<sup>1)</sup> G. F. Puchta Gewohnheitsrecht (Erlangen 1828. 8) I, S. 229: "aber zwischen dem Herkommen, dessen Inhalt gesetzliches Recht ist, und zwischen der Sitte ist ein sehr bedeutender Unterschied, welcher nur zum Vortheile der letzteren sprechen kann: dieser Unterschied besteht darin, dass in dem zweiten Palle das Herkommen eine sich fortbildende, selbstthätige, lebendige Grundlage hat, so dass hier Herkommen und Gewöhnung ohne den Nachtheil der Stabilität vorhanden ist, und Rechtsänderung ohne Unterbrechung der Gewohnheit geschieht."

<sup>2)</sup> Plat. Crat. p. 397 C: φαίνονται μέν οί πρώτοι τών άνθρώπων τών κερί την Ελλάδα τούτους μόνους τοὺς θεοὺς ήγεῖσθαι, οῦςπερ νῦν

πολλοί των βαρβάρων, ηλιον και σελήνην και γην και άστρα και ούρανόν: vgl. Aristot. Metaph. XI. 8: παραδέδοται δε παρά των άρχαίων καὶ παμπαλαίων ἐν μύθου σχήματι καταλελειμμένα τοῖς ὖστερον, ὅτι θεοί τε είσλυ ούτοι καλ περιέχει τὸ θεῖου τὴυ ὅληυ φύσιν· τὰ δὲ λοιπὰ μυθικώς ήδη προςήκται πρός την πειθώ των πολλών και πρός την είς τούς νόμους και τὸ συμφέρον χρησιν. άνθρωποειδείς τε γάρ τούτους και των άλλων ζώων όμοίους τισι λέγουσι, και τούτοις ακόλουθα έτερα καλ παραπλήσια τοῖς είρημένοις. ὧν εί τις χωρίσας αὐτὸ λάβοι μόνον τὸ πρώτον, ὅτι θεοὺς ῷοντο τὰς πρώτας οὐσίας είναι, θείως ἂν είρῆσθαι νομίσειεν: und dazu G. J. Vossius de theol. gentili II. 38 fgg.; Limburg-Brouwer II, p. 43 fgg.; Heffter in Schmidt Zeitschr. f. Geschichte. Dec. 1846; Bernard étude sur les variations du polythéisme grec. Paris 1852. es die Natur und ihre Kräfte selbst oder nur menschlich gedachte Götter derselben gewesen seyen, die den Gegenstand der ältesten Verehrung bildeten (Heffter S. 28), ist ein sehr müssiger Streit, da das Wesen dieser Stufe gerade in der unreflectirten Vermischung beider Sphären besteht, welche die einzelnen Wirkungen immerhin in Attributen personificiren kann, ohne desshalb die Substanz menschlich zu denken; vgl. Müller's Prolegg. S. 324 u. 378; wenn aber Andere, wie Zoega (Abhh. herausg. v. Welcker, Gött. 1818. 8. S. 268 fgg.) solchem Naturdienste noch eine Periode des Fetischismus vorausgehen lassen, oder überhaupt, wie Böttiger (Ideen zur Kunstmythologie, Dresden 1826. 8. I, S. 14 fgg.) und Benj. Constant (De la religion considérée dans ses sources, ses formes et ses développemens. Paris 1825. 8. II, p. 324 fgg.) dem ältesten griech. Cultus vorausschicken, ohne ihren Begriff, wie Meiners (Comm. Soc. Gott. T. VII, p. 71; Gesch, d. Relig. I, S. 142), auch über jenes Gebiet zu erstrecken, so wird dieser Irrthum unten Th. II, C. 1 bei den Götterbildern seine Erledigung finden.

- 3) Θεραπεία, vgl. Plat. Euthyphr. p. 13, Rep. II, p. 362, Arrian. Epict. I, 19. 4, und die Zusammenstellung mit εὐεργετεῖν τοὺς φίλους und ώφελεῖν τὴν πόλιν bei Xenophon M. S. II, 1. 28; auch Dio Chr. XII, p. 212, und Athen. VIII. 65: οἱ ở ἀρχαῖοι καὶ τοὺς Θεοὺς ἀνθρωποειδεῖς ὑποστησάμενοι (Herod. I. 131) καὶ τὰ περὶ τὰς ἑορτὰς διέταξαν κ. τ. λ. Eben dahin γέρας: vgl. Nägelsbach homer. Theol. S. 173.
- 4) Vgl. Müller Prolegg. S. 226 u. 331, Bernhardy griech. Lit. I,S. 142 ff., 196 ff. u. die reiche Zusammenstellung bei Wachsmuth S. 475—538, der diese Idee ganz vorzüglich aufgefasst und durchgeführt hat; Einzelnes auch, obgleich nach Inhalt und Darstellung verworren, in Haupt's allg. wiss. Alterthumskunde, Altona 1839. 8. II, S. 11 fgg. Dass dagegen alle Götter dieser örtlichen Culte nur verschiedene Prädicate einiger weniger Lichtwesen seyen, wie Uschold (Vorhalle zur griechischen Geschichte und Mythologie, Stuttgart 1838. 8. I, S. 21) behauptet, wird, sich in dieser Allgemeinheit eben so wenig wie Forchhammer's entgegengesetzte Ableitung aller griechischen Mythen aus wässerigen Naturerscheinungen (Hellenika; Griechenland im Neuen das Alte. Berlin 1837. 8) billigen lassen, so richtig auch namentlich bei letzterem die örtlichen Grundlagen mancher Sage nachgewiesen sind.

- 5) Vgl. Prodikus bei Themist. Orat. XXIX, p. 349 B, og isqovqylav masav åvoquimuv nal mavnyviqsis nal teletàs tov yemqylas nalov éfámter; Max. Tyr. 30, 5, und mehr bei Lobeck Agl. p. 136 und Welcker Rh. Mus. I, S. 607. Auch Neuere, wie Völcker Mythol. des Iapet. Geschlechts, Giessen 1824. 8. S. 369: "der Grundcharakter aller pelasgischen und somit griechischen Mythologie ist agrarisch."
- 6) Cultusmythen; vgl. Müller Prolegg. S. 108 fgg. und Nitzsch, die Heldensage der Griechen in ihrer nationalen Geltung, in Kieler philol. Studien S. 407 fgg.
- 7) Vielleicht etwas zu schroff, aber richtig verstanden wahr sagt Eckermann (Melampus und sein Geschlecht, Gött. 1840. 8. S. 25): "man thut den Griechen Unrecht, wenn man ihnen von Ansang an Polytheismus ausbürden will; jeder Stamm hatte seine eigene Gottheit, und diese eine Gottheit war ihm Repräsentant alles Göttlichen in der Natur" u.s. w. Vgl. Osterberg de zolverő-vyrog origine. Regensb. 1782. 4. Zoega Abhandll. Göttingen 1817. S. 268—279. Höck Kreta II, S. 171. E. R. Lange Einleitung in das Studium der griech. Mythologie, 1825. 8. S. 30 fgg. Paulus ausklärende Beiträge zur Dogmen-, Kirchen- und Religionsgeschichte. Bremen 1830. 8. S. 50 fgg. Heffter S. 27 fgg.
- 8) Gerhard Grundzüge d. Archäologie, in s. hyperboreisch-römischen Studien, Berlin 1833. 8. S. 23: "alle alten Religionen huldigten als Naturreligionen Bildern der augenfälligen Natur, und alle Kunst der alten Welt ging von dem Ausdruck göttlicher Naturkräfte aus . . . so folgte es aus dem unaufhaltsamen Gange verschwisterter Religion und Kunst im Alterthume, dass beide ein Naturabbild der Gottheit begehrten" u. s. w.; vgl. dessen Prodromus mythologischer Kunsterklärung, München 1828. 4.
- 9) Vgl. Müller in Wiener Jahrb. d. Literat. XXXVI, S. 179 und Thiersch Epochen d. bildenden Kunst unter den Griechen, München 1829. 8. S. 5 fgg., welche bei aller Verschiedenheit der Herleitung doch in der thatsächlichen Anerkennung übereinstimmen, dass schon die homerische Zeit eine reiche Technik, auch für Verherrlichung des Cultus zeige.
- 10) Nitzsch erkl. Anmerk. z. Odyssee II, S. 96: "bei Homer erscheint der Götterstaat so fertig und ausgebildet, dass man auch daraus schliessen muss, nicht bloss die Götter schaffende Zeit, sondern auch die der Mittheilung derselben von einem Stamme zum andern liege weit hinter ihm"; vgl. Heyne de origine et causis fabularum Homericarum in Comm. nov. Soc. Gott. VIII, p. 65 fgg.; Heeren Ideen III, S. 67 fgg.; Creuzer Symbol. III, S. 64; IV, S. 659 fgg.: Müller Prolegg. S. 347 fgg.; Bernhardy Grundriss der griech. Lit. S. I, 260; Ulrici Gesch. d. hellen. Dichtkunst, B. I, S. 70; Helbig sittl. Zust. d. homer. Heldenalters S. xxviii; Nägelsbach homer. Theol. S. 4 fgg.; Bäumlein pelasgischer Glaube und Homers Verhältniss zu demselben, in Zeitschr. f. d. Alt. 1839, S. 1182 fgg.; Schöll zu Soph. Ajas S. 37; Seebeck in Ritschl's Rh. Mus. III, S. 507; Eckermann Religionsgeschichte I, S. 269 u. s. w.
- 11) Vgl. Eberh. Feithii Antiquitates Homericae, Argent. 1743. 8, deren Brauchbarkeit durch die neue Bearbeitung von Terpstra, Antiquitas Homerica,

Lugd. 1831. 8, um so weniger aufgehoben ist, als dieser die äusserst fruchtbaren Parallelen mit späteren Gebräuchen weglässt. In kurzer Uebersicht auch Hase, class. Alterthumskunde, Dresden 1828. 8. I, S. 87 fgg.; Cammann Vorschule zum Homer, Leipz. 1829, 8. S. 262 fgg.; Helbig sittl. Zust. d. Heldenalters S. 45—52.

12) Ueber Tempel (Trophonius und Agamedes, Paus. IX. 37. 8) und Bilder (Dädalus, Id. IX. 40. 2, Odysseus als Stifter, Id. III. 12. 4, die Argonauten, Id. IV. 34. 4) vgl. Thiersch Epochen S. 16 fgg. und Ross έγχειο. άρχαιολογίας, Athen 1841. 8. S. 18 fgg. und über die aus Götterbildern hervorgegangenen Mythen: Vater Verhältniss der Linguistik und Mythologie. Kasan 1846. S. 75; über Poesie des ältesten Cultus: Müller Gesch. d. griech. Liter. I, S. 18 fgg., auch Ulrici hell. Dichtk. II, S. 45 fgg. und Einzelnes mehr bei Bode, namentlich auch de Orpheo poëta, Gott. 1824. 4, und Lobeck, Aglaoph. p. 234 fgg.; wenn aber dieser selbst sich (s. insb. p. 312) mit Voss u. A. zu der Ansicht bekennt, die am dürrsten von Schubarth Ideen über Homer u. s. Zeitalter, Breslau 1821, 8. S. 39 ausgesprochen ist, dass alle "Einführung, Sonderung und Enthüllung der religiösen Dinge", nicht allein Orakel und Mysterien, sondern auch "Culte mit besonderen Priestern und Ceremonien" erst aus den Anregungen und Veränderungen der dorischen Wanderung ihre Entwickelung und Begründung gewonnen hätten, so kann man darauf nur mit Müller Prolegg. S. 354 antworten: "es ist aber überhaupt sonderbar, wie sehr sich viele Gelehrte bemühen, aus dem Homer den Cultus herauszubringen, als wenn Homer nicht den Götterdienst im vollständigsten Sinne des Wortes kennte"; vgl. Nitzsch Melett. I, p. 29: as reste mihi contendere videor, Graecos prius sacra sacrorumque apparatum quam rerum publicarum ac civilium rationes accuratius distinxisse uberiusque instruxisse; auch Limburg-Brouwer I, p. 335; Eckermann I, S. 228 fgg.; Petersen zur Geschichte der Religion und Kunst bei den Griechen. Hamburg 1845; J. Figurski die Götter des homerischen Zeitalters und deren Cultus. Posen 1852.4; [Schömann griech. Alterthümer. Berlin 1855. I, S. 59—67.]

# §. 3.

Wenn nun aber auf solche Art die Entwickelung des griechischen Cultus in der vorhomerischen Zeit aus ihrem eigenen inneren Gesetze hervorgeht, so bedarf sie nichts weniger als der Annahme [übermächtiger] ausländischer Einflüsse, welche sie erst zur Reife ihrer geschichtlichen Erscheinung hätten bringen müssen; und wenn gleich auch dafür einzelne Stimmen aus dem Alterthume selbst sprechen 1), so dürfen wir diese doch um so mehr zurückweisen, als die etwaige Uebereinstimmung mit fremden Gebräuchen in den gemeinschaftlichen Grundzügen jedes ältesten Völkerlebens ihre hinlängliche Erklärung findet 2), daneben aber zwischen den grie-

chischen und orientalischen Culten wieder so wesentliche Abweichungen obwalten, dass selbst da, wo geschichtliche Spuren auf cine Verpflanzung letzterer nach Griechenland führen, an eine Verschmelzung und Verbreitung derselben über andere selten und kaum zu denken ist. Wie verschieden insbesondere die ägyptischen Opfer und ähnliche Gebräuche von denjenigen sind, in welchen wenigstens die meisten und bedeutendsten griechischen Culte übereinstimmen, ist bei näherer Betrachtung eben so klar<sup>3</sup>), als die Unähnlichkeit der griechischen Götternamen, welche Herodot ausdrücklich aus Aegypten herleitet, mit den ägyptischen, welchen sie gerade entsprechen sollen, ins Auge springt4); gesetzt also auch, wir wären besser berechtigt, als wir es wirklich sind, bestimmte griechische Festgebräuche aus jenem Lande herstammen zu lassen 5), so würde sich diese Ableitung doch nur gerade auf das beschränken müssen, was dieselben vor andern Auszeichnendes und Eigenthümliches hatten, und an Einfluss derselben auf den herrschenden Götterdienst in grösserem Kreise nicht zu denken So unterliegt es allerdings keinem Zweifel, dass der Verehrung einzelner griechischer Gottheiten, wie namentlich der Aphrodite 6), [des Poseidon, weniger des Apollo] phönicische oder sonstige asiatische Elemente beigeschlt sind?); Aehnliches gilt von den orgiastischen Bestandtbeilen des Bacchuscultus, die mit ihrer Flötenund Cymbelmusik auf dieselben phrygischen Gebräuche zurückweisen, welchen auch die Korybanten der grossen Göttermutter angehörten 8); aber gerade hier bleibt der Contrast mit den übrigen eigentlich hellenischen Religionen fortwährend so sichtbar, dass kein Grund vorhanden ist, zwischen solcher Einbürgerung auswärtiger Culte und derjenigen, welche auch die geschichtliche Zeit mehrfach kennt, einen grösseren Unterschied anzunehmen, als dass höchstens ein einzelner Stamm oder Zweig des Ganzen sich durch den Schimmer des fremden Glanzes zum Tausche verleiten liess, ohne dass darum der Fremde als solcher ein wesentlicher Antheil an der Gestaltung des griechischen Götterdienstes überhaupt gebührte. Auch was der jedenfalls nur halbgriechische Stamm der Leleger von Mythen und Gebräuchen zu der Gesammtmasse des griechischen Cultus beigesteuert hat, wird sich durch sorgfältige Behandlung dergestalt aus dem tibrigen pelasgisch-hellenischen

herausschälen lassen, dass dieser, wenn auch vielfach damit untermengt, doch in seiner eigentlichen Substanz ganz unabhängig davon erscheinen muss 9); und Aehnliches gilt von den Einflüssen aus dem Norden, wo wir, wenn auch nicht den hyperboreischen Apollocultus 10), doch die Thracier und ihren mythischen Repräsentanten Orpheus immerhin als Träger einer eigenthümlichen Culturreligion betrachten dürfen, ohne desshalb ihrer Thätigkeit eine solche Ausdehnung zu geben, wie es in alter und neuer Zeit von Manchen geschehen ist 11). Ja näher betrachtet werden wenigstens diese letzteren überhaupt nicht sowohl als Fremde, sondern als einer der zahlreichen Stämme des griechischen Urvolkes selbst erscheinen 12), deren jeder, wie bemerkt, sein Gottesbewusstseyn nach Massgabe seiner besonderen Umgebung und Geistesrichtung verschieden ausgeprägt hatte, und wo es dann lediglich von den späteren politischen Schicksalen des einzelnen abhing, ob sein Cultus bei den übrigen zu allgemeiner öffentlicher Anerkennung gelangen, oder in seiner örtlichen Abgeschiedenheit fortdauern, oder, wie dieses bei den Resten jener Thracier der Fall gewesen zu seyn scheint, in der Zerstreuung umhergetragen und bald hier bald da angesiedelt werden sollte.

1) Vor Allem Herodot, der zu allermeist aus Aegypten, dann aber auch aus Libyen und Phönicien den griechischen Gottheiten ihre Namen und Culte zukommen lässt (vgl. insbes. auch Π. 58: πανηγύρις δὲ ἄρα καὶ πομπάς καὶ προςαγωγάς πρώτοι άνθρώπων Αίγύπτιοί είσιν οί ποιησάμενοι, καὶ παρά τούτων Ελληνες μεμαθήκασι· τεκμήριον δέ μοι τούτου τόδε· αί μέν γάρ φαίνονται έκ πολλού τευ χρόνου ποιεύμεναι, αί δε Ελληνικαί νεωστί έποιήδησαν), und nach dessen Vorgange dann, um älterer unkritischer Compilatoren zu geschweigen, Creuzer, Thiersch, Walz (Verhandl. d. Philologenversammlung zu Ulm 1842, S. 144 fgg.), Merklin (über den Einfluss des Orients auf das griechische Alterthum, Dorpat 1851) u. A. noch bis heute den ausländischen Ursprung des griechischen Cultus und seiner Kunst behaupten, obgleich dagegen schon im Alterthume Einsprache erhoben war; vgl. Plutarch. de malign. Herodoti c. 13 und Diodor I. 69: οσα μέν οδν 'Ηρόδοτος καί τινες των τας Αλγυπτίων πράξεις συνταξαμένων έσχεδιάκασιν, έκουσίως προκρίναντες της άληθείας τὸ παραδοξολογείν και μύθους πλάττειν ψυχαγωγίας Ενεκα, παρήσομεν und die jetzt gegen Creuzer gerichtete Kritik von Aug. Jacob zur griechischen Mythologie. Berlin. 1848. 8. Was allerdings Thiersch Epochen S. 22 fg. sagt: "dass Griechenland in seiner frühesten Entwickelung dem mannigfaltigen Einflusse aller Völker, die es und seine Meere umwohnten, als das jüngste von allen offen lag, dass Thracier, Karier, Lycier, Phönicier, Aegyptier, und libysche Völker dem bildsamen Stoffe ein Gepräge gaben, dessen Spuren noch spät bemerkt wurden, dass endlich in der Vielseitigkeit der Eindrücke, die Griechenland in Sitten, Religion, Wissenschaft, und Kunst erhielt, eben so sehr wie in der Vielgestaltigkeit seiner Stämme, der Grund seiner vielseitigen Entwickelung zu suchen ist," können wir uns wenigstens in sofern aneignen, als wir es theils nicht auf die vorhomerische Zeit allein beschränken, theils nur als ein accessorisches Moment zu den Wirkungen jener inneren Vielgestaltigkeit selbst betrachten; wenn derselbe aber dann fast alle Götter der einzelnen Stämme aus Aegypten herleitet und S. 35 schliesst: "die Verehrung so verschiedener Götter schlug in den genannten griechischen Staaten zuerst Wurzel, und breitete sich, aus ihnen erwachsen, in zahllosen Abschösslingen und Zweigen umher, die am Ende alle Stämme des griechischen Volkes umfassten, und den Saamen der Gesittung und Kunst zu vielfältiger Frucht ausstreuten," so sehen Andere gerade in den Geheimculten den Sitz auswärtiger Religionen: vgl. Constant T. I, p. vui: les mystères furent le depôt des doctrines, des traditions, et des cérémonies étrangères, précisement parcequ'il y avait repugnance entre ces choses et la religion publique, und mehr T. V, p. 10 fgg.

- 2) Auch hier gilt II. Ritter's Urtheil Gesch. d. Philos. B. I, S. 60: "wenn sich ähnliche Ansichten, ja ähnliche Irrthümer finden, so ist dieses kein Beweis, dass ein Volk sie von dem andern überliefert erhalten habe; eben so wenig wie ähnliche Tugenden und ähnliche Laster bei verschiedenen Völkern Beweis eines geschichtlichen Zusammenhangs zwischen ihnen werden können; die Elemente der menschlichen Denkweise sind überall dieselben, und die innere Einheit der menschlichen Art verbindet die Völker genauer, als ihre äusserlichen Berührungen und Verhältnisse zu einander;" vgl. A. W. v. Schlegel Werke VIII, S. 264, Schöll Mittheilungen aus Griechenland, Frankf. a. M. 1843. 4. S. 31—35 und Thirlwalls gr. Geschichte I, S. 65; auch G. L. König, num theologiae graecae origines ex Aegypto sint repetendae? Utini 1830. 4.; Th. Studer oratio inaug. qua fide dixerit Herodotus Graecos ab Aegyptiis deos suos ac religiones accepisse. Bern. 1830. 4.; A. H. Kellgren de cosmogonia Graecorum ex Aegypto profecta. Helsingfors. 1850.
- 3) S. Herod. II, 38 fgg., wo sich gleichfalls bestätigt, was Preller Demeter u. Persephone, Hamburg 1837. 8. S. 39 von Herodots Aegyptomanie überhaupt sagt: "aber so gross ist seine historiographische Ehrlichkeit, dass er seine Hypothese auch nicht im Geringsten auf die Ueberlieferung wirklicher Facta influiren lässt;" auch Plutarch de Iside et Osiride c. 31 und mehr im Allg. bei K. Chr. W. F. Bähr Symbolik des mosaischen Cultus, Heidelb. 1839. 8. II, S. 228—237; Prichard Darstellung der ägyptischen Mythologie, übers. von J. Haymann, Bonn 1837. 8. S. 299—307; Wilkinson the manners and customs of the ancient Egyptians, London 1841. 8. II, 2, p. 316 fgg. Wo findet sich z. B. in dem gemeinen griechischen Cultus das Verbot des Kuhopfers? wo die Bedingung der rothen Farbe für den Opferstier? Diodor I. 88.

- vgl. Philologus I, p. 167, das Wehklagen beim Fallen des Opfers (planctus Aegyptiorum) Minuc. Fel. 21. Lucian. de sacrif. c. 15 oder das Abschneiden des fluchbelasteten Kopfes, für welchen die Aegypter gewiss nicht würden an den griechischen Kaufleuten Abnehmer gefunden haben, wenn diese nicht ganz verschiedene Cultusbegriffe gehabt hätten? Hebt nicht Herodot (II, 37. VIII, 41) und Diodor (I, 73: οὐ γὰρ ῶσπερ παρὰ τοῖς Ελλησιν —) die Masse und Erblichkeit der mit dem Opferdienst beschäftigten Priester der Aegypter im Gegensatz zu dem bei den Hellenen einem Manne oder einer Frau übertragenen Priesteramt hervor? Die ägyptischen Tempel liegen gegen Mittag (Lyd. de ostent. p. 300), die griechischen von Ost nach West. Man vgl. auch die weiter unten §. 29, 14. 25. 34, 13 angeführten Stellen. Und doch ist es ein bekanntes Gesetz im Alterthume, dass erborgte Culte dem ursprünglichen Ritus noch treuer als einheimische bleiben!
- 4) Vergl. schon Heeren Ideen III, 1. S. 62. Creuzer Symb. III, S. 7 fg. und nach ihm Bähr ad Herod. II, 50 wollen diese Schwierigkeit dadurch heben, dass sie Herodots Nachricht von übersetzten Namen verstehen; aber die von jenem angezogene Stelle des platonischen Critias p. 113 A sagt im Gegentheil nur, dass die Aegypter fremde Namen in ihre Sprache übersezten; und so gering man auch unsere Kenntniss der altägyptischen Sprache anschlage, so ist doch ihre Verwandtschaft mit der heutigen koptischen zu wahrscheinlich, um nicht gegen solche Deutungen, wie sie Herodot II, 42. 59. 144 gibt, gerechte Zweifel zu erregen. Dass derselbe II, 143 πίρωμις, Mensch, fälschlich durch καλὸς κάγαθός gegeben habe, bemerkt neuerdings Wilkinson II, 1. S. 170; und von den fünf Etymologien, welche Prichard S. 81 für Osiris aus dem Koptischen aufführt, entspricht keine dem griechischen Διόνυσος, wie denn auch andere Griechen jenen Namen vielmehr durch πολυόφθαλμος übersetzen; vgl. Wyttenb. ad Plut. Morr. II, p. 182. Richtig steckt hier die Gränzen Gerhard Gr. Mythol. I, S. 31.
- 5) Wie die Elsusinien nach ägyptischer Angabe bei Diodor I. 29, der jedoch selbst hinzufügt: πολλὰ δὲ καλ ἄλλα παραπλήσια τούτοις λέγοντες φιλοτιμότερον ήπερ ἀληθινώτερον, ῶς γ΄ έμοι φαίνεται, τῆς ἀποικίας ταύτης ἀμφισβητοῦσι διὰ τὴν δόξαν τῆς πόλεως, und ebenso I, 96 ff. den ägyptischen Ursprung der Orphika u. s. w. nur als dortigen Anspruch erwähnt; ferner die Thesmophorien, die nach Herodot II. 171 die Töchter des Danaus zu den Pelasgern gebracht hätten, wogegen Preller a. a. O. S. 302 und Eckermann I, S. 220 fgg.; der Athenedienst zu Lindus, den ders. II. 189 von denselben herleitet, vgl. Heffter Götterdienste auf Rhodus, Zerbst 1829. 8. II, S. 48 fgg. und dessen eigene Retractation III, S. vi; das dodonäische Orakel und die Haruspicin nach dems. II, 57; endlich die Linuskiage, bei der jedoch Herodot II. 79 mit seiner eigenen Theorie ins Gedränge kommt, vgl. auch Paus. IX. 29. 3 und mehr bei Welcker kl. Schriften I, S. 9 und von Lasaulx vor dem Würzburger Lectionskataloge 1842—43. (Akadem. Abhandl. p. 345 ff.)
- 6) Nach Paus. I. 14.6 ist in dem attischen Demos Athmonon der Dienst der Aphrodite Urania gegründet von Porphyrion noch vor König Aktaios. Ist

Porphyrion = Phoenix? Im Alig. vgl. Manso Versuche aus d. Mythol. S. 246; Böckh expl. Pind. p. 611 und metrol. Unters. S. 44; Böttiger Kunstmythol. I, S. 410; H. Barth Corinth. comm. et mercat. hist. Berl 1844. S. p. 7; Curtius Peloponnes I, p. 476; über Kythera II, p. 299; Preller in Jena. L. Z. 1846. p. 902 und Mythol. I, p. 210; auch Völcker über Spuren ausländischer Götterculte bei Homer, in Welcker's Rh. Mus. I, S. 213 fgg., wogegen Engels, von Müller (Dor. I, S. 305), Heffter und von Gerhard (Mythol. I, S. 378) getheilter Widerspruch (Kypros. B. II, Berlin 1841. 8.) die ursprünglich pelasgische, der dodonäischen Dione gleiche Seite der Aphrodite [mit Recht] betont.

- 7) Ueber sonstige phönicische Einflüsse auf griechischen Cultus (Herakles Melicertes Kabiren Kronos) vgl. H. J. Meyerhoff de Phoenicum in antiquissima Graecia vestiglis, Gott. 1794. 4.; Creuzer Symb. II, S. 612 fg.; Hüllmann Anfänge d. griech. Geschichte S. 9 fgg.; Höck Kreta I, S. 68 fg.; Kreuser Vorfragen über Homer S. 76 fgg.; und namentlich Böttiger Vasengemälde I, 2. S. 97, Amalthea II, S. 307 fgg., Kunstmythol. I, S. xxxvm—xxvm und S. 205 fgg. 307 fgg., obgleich dessen [unbedingte] Ausdehnung über Poseidon und Hermes jedenfalls zu weit geht. Ueber die fremdartigen Elemente im Poseidon vgl. Gerhard Ursprung, Wesen und Geltung-des Poseidon. Berlin. 1851 und Stark Gaza S. 288 fgg., im Apollon vgl. Schönborn über das Wesen Apollons etc. Berlin 1854, der nur darin sehr irrt, dass er aus der Natur des Branchos den ganzen Apollocult ableitet.
- 8) Heyne de religionibus et sacris cum furore peractis, in Comm. Soc. Gott. T. VIII, p. 4 fgg.; Bode de Orpheo p. 176; Böttiger kl. Schriften I, S. 7 fgg.; Lobeck Agl. p. 639 fgg.; Voss Antisymbolik I, S. 47 fgg. und mythol. Forschungen herausgeg. von Brzoska, Lpz. 1834. II, S. 1 fgg. mit den Rec. von Heffter in Zeitschr. f. d. Alt. 1834, S. 899 fgg. und Bode G. G. A. 1836, N. 17—20; auch Völcker a. a. O. S. 191—213, der nur das Phrygische selbst wieder als thracisch auffasst; Petersen geh. Gottesdienst S. 40.
- 9) Helena, Dioskuren, Iphigenia, und Artemis Tauropolos mit ihrem ganzen Cultuskreise, wozu wahrscheinlich auch der ephesische Tempeldienst gehört, vgl. Nagel Gesch. der Amazonen, Stuttg. 1838. S. 111 fgg. Weiteren Stoff für den noch lange nicht hinlänglich durchforschten Gegenstand bieten einzelne der St. A. §. 8, 15 n. 9 citirten Schriften, namentlich Uschold Gesch. d. trojan. Kriegs S. 116 fgg. und dess. Abh. über die historische Bedeutung der Pelopiden in Zeitschr. f. d. Alt. 1836, N. 45; auch Schneidewin Diana Phacelitis et Orestes apud Rheginos et Siculos. Gott. 1832. 8.; Meyen de Diana Taurica et Anaitide, Berl. 1835. 8.; Bröndstedt Reisen und Untersuch. II, p. 265; Curtius de portubus Athenarum p. 24; Stakelberg Apollotempel p. 54 fgg., Guhl Ephesiaca p. 132; Goettling de Amazonibus, Jenae 1848 (anders). Hierodulendienst behandelt Jacobs Verm. Schr. IV, S. 44 fgg. Welcker A. Denkm. II, p. 146. Ebendahin gehören vielleicht die Spuren der Hierodulie der Lokrer, die nach Aristoteles lelegischen Ursprungs waren (St. A. §. 6, n. 11), bei Plutarch de sers num, vind. c. 12 mit der Note von Wyttenb. p. 66, Casaubon ad Aen. Tactic. c. 31, p. 244 ed. Orelli und Justin. XXI 8.

- 10) Insofern dieser allerdings mehr symbolisch als, wie z. B. von Schubart de Hyperboreis, Marb. 1825. 8., historisch aufgefasst werden muss; vgl. Müller Dorier I, S. 267 fgg. und Prolegg. S. 227; Uschold Vorhalle II, S. 279—295; F. G. Schwartz de antiquissima Apollinis natura, Berl. 1843. 8. p. 54 fgg.; und über den Mythus selbst mehr bei Spanheim ad Callim. H. in Del. v. 281 und Bergk com. Att. reliqu. p. 39—45.
- 11) S. Suidas T. II, p. 205: λέγεται γὰο, ὡς Ὀρφεὺς Θοὰξ ποῶτος ἐτεχνολόγησε τὰ Ελλήνων μυστήρια, καὶ τὸ τιμᾶν θεὸν θοησκεύειν ἐκά-λεσαν, ὡς Θοακίας οὖσης τῆς εὐρέσεως, und mehr bei Lobeck Agl. p. 240, so dunkel auch die sonstige Etymologie dieses Wortes ist; vgl. Lennep. Etym. l. gr. p. 258 und Döderlein Reden und Aufsätze S. 379; über die vermeinte Herleitung alles griechischen Cultus aus dem Norden aber s. Levesque sur l'origine septentrionale des Grecs prouvée par quelques unes de leurs opinions et de leurs pratiques religieuses, in s. Uebers. d. Thucydides T. III, p. 278 fgg. und mehr in St. A. §. 4, n. 9; dazu den Aufsatz von Laforet Orphée ou de la Théologie mystique de la Grèce primitive in Mém. de la Soc. de l'univ. cathol. de Louvain. 1850. T. 5. p. 1—83.
- 12) Strab. X, p. 722: τον δὲ Ἑλικῶνα καθιέρωσαν Μούσαις Θρᾶκες οἱ τὴν Βοιωτίαν κατοικήσαντες, οἱ δὲ ἐπιμεληθέντες τῆς ἀρχαίας μουσικῆς Θρᾶκες λέγονται, wogegen Lobeck's Machtspruch Agl. p. 294 billig befremdet; vgl. St. A. §. 6, n. 14 und mehr bei Ulrici Gesch. d. hell. Dichtkunst I, S. 124 fgg.; Bode Gesch. d. epischen Dichtkunst S. 92 fgg.; Müller Gesch. d. griech. Lit. I, S. 43 fgg.; Eckermann Melampus S. 25 fgg.

#### **§. 4.**

Hiermit stehen wir übrigens bereits an der Gränze der Periode, welche jener patriarchalischen Einheit des bürgerlichen Lebens mit dem Cultus in der Sitte ein Ende gemacht und die freiere Entwickelung des ersteren zum Selbstbewusstseyn begründet haben muss, mit welchem dann der Cultus in seinem fortwährenden Festhalten an dem Principe der Sitte in den bereits oben angedeuteten Gegensatz tritt, und dessen Verselbständigung diesem gegenüber schon die homerische Zeit nicht verläugnen kann 1), obgleich die einzelnen Thatsachen dieses Uebergangs eben desshalb vor alle Geschichte fallen. Nur in vereinzelten Spuren der Sage klingt die Erinnerung gewaltiger Kämpfe zu uns herüber, welche die Religion und ihre Vertreter mit dem jugendlichen Uebermuthe eines kriegerischen Theils der Nation bestanden haben müssen<sup>2</sup>), als dieser der Kindheit jenes patriarchalischen Zustandes entwachsen zugleich mit der Fessel der Gewohnheit auch die

Scheu vor dem Heiligen selbst abwarf: doch werden jene Entweihungen des delphischen und anderer Tempel, die sich an Tityus, Phlegyas, Erysichthon, und ähnliche Namen knüpfen<sup>3</sup>), und jene tollkühnen Frevel, mit welchen Sisyphus, Salmoneus, Tantalus die Götter selbst herausfordern 4), um so mehr hierher gezogen werden dürfen, als dieselben Namen, welche die Sage in dieser Hinsicht brandmarkt, auf der andern Seite zu den Ahnen und Sippen der berühmtesten Stämme und Königsgeschlechter der Heroenzeit gehören<sup>5</sup>); und je wesentlicher wir Religion und Cultus als Grundlagen der geselligen Ordnung des ältesten Griechenlands betrachten, desto leichter lassen uns die Zeichen gräulicher Unordnung und Verwilderung des Landes und Bodens selbst, wie sie uns in den Mythen von Herakles und Theseus Thaten begegnen, namentlich auch das Walten solcher Unholde, wie Sinis, Sciron, Prokrustes u. s. w.6), auf eine Erschütterung beider schliessen, deren allgemeine Umrisse auch in dem zweiten und dritten der hesiodischen Weltalter nicht zu verkennen sind?). Insbesondere aber scheint das Geheimniss, in welches wir später, dem eigentlichen Charakter des griechischen Volkes ganz zuwider, so manche seiner örtlichen und geschlechtlichen Culte gehüllt sehn, weit entfernt, eine ursprüngliche oder gar bewusste und beabsichtigte Geheimlehre im Gegensatze des öffentlichen Gottesdienstes zu enthalten, nur eine Folge dieser Bewegungen zu seyn, wenn einzelne Gegenden oder Geschlechter sich und ihre angeerbten Gebräuche vor den Stürmen der Zeit verschlossen oder auch von denselben entwurzelt und verschlagen wurden 8); so dass sie, wenigstens nach Abrechnung der Wirkungen, welche theils die gewaltsame Unterbrechung ihres organischen Lebens auf der einen, theils der Mangel öffentlicher Aussicht und Controle auf der andern Seite hervorbrachte, in ihren Grundzügen oft gerade noch als die treuesten Bewahrer und Zeugen der alten Sitte dastehen 9). Erst der Heraklidenzug machte diesen Bewegungen in sofern ein Ende, als er das erschütterte Gleichgewicht des gottesdienstlichen und bürgerlichen Elementes wieder herstellte; selbst die Heroenzeit, wie sie uns das griechische Epos schildert, lässt trotz der zurückgekehrten Sittigung, die eben in Namen wie Theseus und Herakles personificirt ist 10), den Cultus nur als ein vereinzeltes Moment des grossen und reichen

Volks- und Staatslebens erscheinen; und diese Verselbständigung des letzteren bleibt dann auch fortwährend der Grund und Boden für die ganze gesellige und geistige Entfaltung der hellenischen Nation, an welcher der Cultus trotz der wesenttlichen Stelle, die er in dem Leben des Ganzen behauptet, immer nur einen verhältnissmässig geringen Antheil nimmt.

- 1) Vgl. Lobeck Agl. p. 256 fgg. und die einzelnen freilich mit Fremdartigem vermischten Beispiele bei Tittmann griech. Staatsv. S. 81 fgg., Constant de la religion II, p. 289 fgg., Limburg-Brouwer I, p. 318 fgg., auch Humpert de civitate Homerica, Bonn 1839. 8. p. 13 und Schönwälder Darstellung des religiösen und politischen Bildungszustandes der Hellenen im heroischen Zeitalter, Brieg 1843. 4.
- 2) Vgl. Constant II, p. 311 fgg. und Köchly in Zeitschr. f. d. Alt. 1843 6: naus dem Schoose des Pelasgerthums selbst geben jene streitbaren, kühnen, geharnischten, wagenkämpfenden Heroen, jene Ritter hervor, welche in einer langen Reihe von Kämpfen die alten einfachen Verhältnisse umstossen, in den einzelnen griechischen Landschaften die Bewohner unterjochen, zugleich aber zum Stamme vereinigen, sich zu regierenden Herren machen, und an die Stelle der patriarchalischen Familie und Gemeinde den in zwei Stände schroff gesonderten Staat treten lassen"; auch Creuzer's Briefe über Homer S. 46 fgg. und A. W. Schlegel in Heidelb. Jahrb. 1816, S. 856 fgg.
- 3) Ueber Tityus vgl. Ephorus bei Strabo IX, p. 647; über Phlegyas und sein Volk Paus. IX. 36 und mehr bei Müller Orchom. S. 188 fgg. und Tittmann Amphikt. S. 100; inshes. auch Hom. h. in Apoll. 279: of dids our alsyoutes έπὶ χθονὶ ναιετάασκον, mit Schol. Iliad. XIII. 302 und Eustath. p. 904; über Erysichthon Callim. H. in Cerer. v. 33 fgg. mit d. Abh. von Schwenck in Zeitschr. f. d. Alterth, 1841, S. 649 fgg. und Prelier Demet. u. Perseph. S. 329 fg.; über Sauros, den von Herakles bekämpften Wegelagerer an der von Arkadien nach Elis führenden Strasse Paus. VI. 21. 3; über Syleus Con. Narrat. 17. Apollod. II. 6. 3; über Kyknos, den Wegelagerer an apollinischer Feststrasse, ja bei dem apollinischen Heiligthum zu Pagasä selbst Hes. Sc. Here, 479 ff. Pind. Ol. XI. 15 ff. mit d. Schol.; Laogoras der Dryoperkönig, ein ύβοιστής und Genosse der Lapithen, schmaust im Heiligthum des Apollo Apollod. II. 7. 7; Phylas der Dryoperkönig im nachher Melischen Gebiet, hat gegen das Heiligthum in Delphi gesündigt Diod. IV. 37; Epopeus König von Sikyon. verwüstet τὰ τεμένη καὶ τοὺς βωμοὺς, fordert die Götter zum Kampfe heraus Diod. Exc. de virt. et vit. p. 545 ed. Wessel.; Phlegyer, Dryoper, Krissäer stellt zusammen Epist. Socr. 30. Aehnlich auch Paus. X. 6. 3: léyerai de και ώς Κοιού δυναστεύοντος άνδρός περί Εύβοιαν παίς γένοιτο ύβριστης και ἐσύλησε μὲν τοῦ θεοῦ τὸ [ερὸν, ἐσύλησε δὲ και οἴκους ἀνδρών εύδαιμόνων.

- 4) Vgl. Nitzsch erkl. Anmerkungen z. Odyssee III, S. 319 fgg. und über Salmoneus Heyne ad Virg. Aeneid. VI. 585. Auch Cäneus bei Schol. Iliad. I. 264: γενναιότατος τῶν καθ' αὐτὸν ὑπάρξας καὶ δή ποτε πήξας ἀκόντιον ἐν τῷ μεσαιτάτῳ τῆς ἀγορῶς θεοῖς τοῦτο προςέταξεν ἐναριθμεῖν· δι' ῆν αἰτίαν ἀγανακτήσας ὁ Ζεὺς τιμωρίαν τῆς ἀσεβείας παρ' αὐτοῦ εἰςεπράξατο, und der ὑβριστὴς Echetus bei Hom. Od. XVIII. 85, Apoll. Rhod. IV. 1092, wo der Schol. Αυσίππου Ἡπειρώτου ἀσεβῶν κατάλογον citirt, und Suidas v. βίαιοι und ἔχετος.
- 5) Salmoneus und Sisyphus Söhne des Aeolus; Tantalus Stammvater der Pelopiden; vgl. Beck Welt - u. Völkergeschichte S. 865 fgg. und über das Verhältniss dieser Stämme zu der geschilderten Umwälzung mehr bei Völcker Iapet. Geschl. S. 343 fgg. Wie vieles hier freilich geschichtlichen Kern, wie vieles nur symbolische Bedeutung habe, ob namentlich auch die Titanomachie und die Prometheussage (vgl. Welcker äschyl. Trilogie, Darmstadt 1824. 8; B. G. Weiske Prometheus und sein Mythenkreis, herausgeg. von H. Leyser, Lpz. 1842. 8; E.v. Lasaulx vor dem Würzb. Lectionskat. 1843-44, jetzt Akad. Abdll. S. 316 ff.; Schömann zu Aeschylus gefess. Prometheus, Greifsw. 1843. 8. S. 35 fgg.) zu den myth. Spuren dieser Culturentwickelung zu rechnen seyen, bedarf weiterer Untersuchung; im Ganzen liegt jedoch viel Wahres bei Ulrici hell. Dichtkunst I, S. 60: "liegt hierin einerseits unzweifelhaft die feindliche Begegnung zweier sich widerstreitender Religionssysteme mythisch angedeutet, so ist es andererseits charakteristisch, dass gerade das Urgeschlecht des hellenischen Stammes sich in stolzer Kühnheit und riesiger Kräft gegen die herrschenden Götter, sey es dass in ihnen bloss die Gewalt der Natur oder bereits zugleich das ordnende Gesetz apotheosirt war, empörte; es ist darin das erhebende Gefühl der menschlichen Freiheit und Selbständigkeit gegenüber der Nothwendigkeit und Herrschaft der Natur ausgesprochen, jenes Gefühl, welches zuerst im griechischen Geiste zur Erkenntniss und zum Bewusstseyn gelangte" u. s. w.
- 6) Vgl. Diodor IV. 17 fgg. und 59 fgg., Plut. V. Thes. c. 9—11 und mehr in St. A. §. 8, n. 2; über die agrarische Bedeutung der Arbeiten des Herakles aber Buttmann Mythologus II, S. 97, und Uschold Gesch. d. trojan. Kriegs S. 222 fgg., so verkehrt dieser auch den Helden als Pelasger auffasst.
- 7) Hierüber habe ich in der Philologenversammlung zu Gotha 1840, S. 70 gesprochen und kann mich über den Widerspruch von Bamberger in Ritschl's Rh. Mus. I, S. 524 fgg. und Schömann im Greißwalder Lectionskataloge für 1842 durch Küchly's Beistimmung trösten, Zeitschr. f. d. Alt. 1843, S. 108: "das eherne Zeitalter bezeichnet den gewalfsamen Untergang des Pelasgerthums durch das Erstehen der Heroen, die natürlich roh, wild, und gewalthätig, von ungeheuerer Kraft, ganz von Erz erscheinen und in ruhelosem Kampf sich aufreibend namenlos untergehen." Dass einzelne Namen aus dieser Zeit erhalten sind, durfte ein Philologe dem νώνυμνοι des Dichters nicht entgegenhalten; vgl. Eustath. ad Iliad. XII. 70: νώνυμνοι δὲ εἶτε νώνυμοι οἱ ἐστερημένοι τοῦ ὀνομάζεοδαι ἢ ὑμνεῖοδαι, ὅ ἐστιν οἱ ἀνώνυμοι ἢ ἀκλεεῖς. Preller (Philol. VII, p. 39) rechnet auch Giganten und Kyklopen dahin.

- 8) Müller Aegin. p. 172: quid enim mysteria sunt, nisi sacrorum, quae olim per totam Graeciam evulgata fuerant, irrumpente e septentrione feriori populo (nur dieses dürste eine Modification erleiden) disjectorum fragmenta quaedam, quae apud quasdam gentes delituerunt? Vgl. Bode de Orpheo p. 129: quum autem certum sit a Pelasgis imprimis Graecorum mysteria originem ducere; deinde quum aeque certum sit mysteria tum demum oriri solere, quum sacra, quae aliquando per Graeciam publice colebantur (nam quis orediderit mysteria cum Graecorum origine conjuncta esse?) potentiorum populorum imperio suppressa in templorum claustra se receperint, ibique in sancto recessu postea commissa sint quodnam temporis momentum huic rei accommodatius esse potest, quam ipsum illud efstorescente heroica aetate suppressum Pelasgorum imperium? und mehr unten Th. II, C. 2 extr.
- 9) In so fern sprechen wir unbedenklich mit Creuzer Symb. IV, S. 298: "je älter ein griechischer Localdienst war, desto mehr glich er in Symbolen und Mythen dem barbarischen", ohne desshalb die äussere Ableitung aus der Fremde mit ihm zu theilen, oder in dieser die Einheit für die Mannichfaltigkeit der griechischen Localculte zu finden; vgl. B. III, S. 65, und Preller Demeter und Persephone S. 18 fgg.; wenn aber Lobeck nach Andern dem symbolischen Inhalte der Mysterien denselben jungen Ursprung beimisst, wie wir ihn für die Form des Geheimnisses gern einräumen, so ist dieses eben so verfehlt, wie wenn Dorfmüller S. 66 fgg. 83 fgg. den Uebergang des pelasgischen Lebens in das hellenische durch die Mysterien selbst vermittelt glaubt! Sehr richtig heisst es auch im Cambridger Philol. Museum II, p. 356: I cannot believe that such a change as the introduction of this remarkable class of rites could have taken place after the Homeric age, and that every kind of historic evidence respecting it should have disappeared, and their whole institution have been referred to the times before Homer and generally to the very earliest times . . . it is probable too, that the growing prevalence of the Hellenic mythology gave in great measure to these rites of an earlier and ruder religion their mystical charakter; the orgies with which some of them were accompanied led the worshippers to withdraw themselves of the observation of the magistrates etc.
- 10) Herakles bei Isocr. Philipp. §. 111: ἐκεῖνος γὰς ὁςοῦν τὴν Ἑλλάδα πολέμων καὶ στάσεων καὶ πολλῶν ἄλλων κακῶν μεστὴν οὖσαν παύσας ταῦτα καὶ διαλλάξας τὰς πόλεις πςὸς ἀλλήλας ὑπέδειξε τοῖς ἐπιγιγνομένοις, μεθ' ῶν χρὴ καὶ πςὸς οῦς δεὶ τοὺς πολέμους ἐκφέςειν: vgl. Ael. Aristides I, p. 53 Dind. mit Schömann zu Aesch. Prom. 8.56, und Buttmann Mythol. I, S. 246 fgg. Wie mannichfaltige Spuren frühester Sittigung sich an seinen Namen knüpften, St. A. §. 18, n. 2; viele derselben aber theilt er geradezu mit Theseus, in dessen Namen manche sogar den Ordner (Φέσθαι, vgl. Creuzer Symb. IV, S. 269) erkennen wollten; und wie dieser eben so wohl seine ἄθλους oder Arbeiten hat (Näke Opuscc. II, p. 165), so stellt ihn auch sonst das Sprichwort ἄλλος οὖτος Ἡςακλῆς jenem völlig gleich; vgl. Phot. Bibl. c. 190 und Paroemiogr. Gotting. I, p. 190.

### §. 5.

Ganz blieb inzwischen auch dieser dem neuen Aufschwunge nicht fremd, welchen der Heraklidenzug und seine Folgen, insbesondere die durch denselben begründete Uebermacht des dorischen Stammes dem gesammten griechischen Volksleben mittheilte; und so berechtigt wir sind, in den Cultusformen, welche die homerischen Gedichte schildern, die wesentlichen Umrisse der griechischen Götterverehrung sür die ganze Folgezeit zu erblicken, so bietet doch diese letztere noch eine Menge einzelner Züge dar, von welchen Homer nichts weiss, und die auch nicht immer erst nach ihm entstanden oder eingeführt zu seyn brauchten, um gleichwohl erst später zu der allgemeinen Anerkennung zu gelangen, deren sie in der geschichtlichen Zeit genossen 1). Dahin gehört vor Allem der Einfluss, welchen die eigenthümliche Religion des dorischen Stammes selbst, der Apollocult mit seinen grossartigen Institutionen, die in den homerischen Gedichten kaum angedeutet sind<sup>2</sup>), auf die übrigen Stämme des Mutterlandes, und namentlich auf Athen gewann, wo selbst einheimische Gebräuche ihm und seinen Begleitern, der Verehrung der Artemis und des Herakles, wichen 3); die ethische Richtung, zu welcher er jedenfalls schon frühe die natursymbolische Bedeutung seines Gegenstandes als Lichtwesen gesteigert hatte 4), trat unter der Form mannichfacher Reinigungs- und Sühngebräuche zugleich mildernd und adelnd neben die mechanische Strenge des alten Cultus 5), und die begeisterte Weissagung, die er auf ähnliche Art der technischen Mantik des homerischen Glaubens an die Seite setzte 6), verschaffte dem hellenischen Gottesbewusstseyn eine Gewähr, welche die sinnlichen Begriffe, woraus jener hervorgegangen war, lange überdauerte. Welche Gewalt die Orakelstätte des dorischen Stammheiligthums zu Delphi auf alle griechischen Angelegenheiten ausübte, wie kein wichtiger Beschluss ohne seinen Rath gefasst, keine Colome ohne seine Genehmigung gegründet, Krieg und Frieden durch seine Auctorität bestimmt wurde, wie Thronstreitigkeiten durch dasselbe entschieden wurden, ist bekannt?); ganz besonders aber ward es zu einem Mittelpuncte des griechischen Cultus, den es in seiner vollen örtlichen Mannichfaltigkeit schützte<sup>8</sup>), und dabei gleichwohl

als eine höhere Einheit dergestalt über dem Ganzen schwebte 9). dass eine jede Veränderung desselben von seinem Gutachten abhängig gemacht, und jede Streitfrage auf diesem Gebiete seiner Entscheidung unterzogen ward 10). Selbst die übrigen Orakel, welche das geschichtliche Griechenland besass, mögen erst diesem Beispiele die Erweiterung ihrer Wirkungskreise verdankt haben; und gewiss ist dieses von den grossen Nationalspielen, welche, auch ohne ursprünglich dorisch zu seyn, doch die allgemeine Bedeutung, welche sie später vor Hunderten ähnlicher Feste auszeichnet, erst von der Herrschaft oder wenigstens dem Schutze der Dorier erhielten 11), die nicht allein den ganzen Peloponnes mit dem Glanze ihres Namens erfüllten, sondern auch durch die delphische Amphiktyonie keine geringe Stimme unter den Völkern des nördlichen Griechenlands besassen. Auch ausserdem lag es übrigens in der Natur der Sache, dass schon die vielfachen Berührungen und Durchkreuzungen des Völkerverkehrs, welche der dorischen Wanderung theils vorausgegangen, theils auf sie gefolgt waren, die engen Bande örtlicher Beschränkung lockern und einen Austausch der Gottheiten und ihrer Verehrung herbeiführen mussten 12): die Eroberer oder Colonisten brachten ihre Stammculte in die neuen Sitze mit, und verbanden sie dort mit den örtlichen des Landes, das sie einnahmen; politische, ja mercantilische Rücksichten prägten sich in der Form religiöser Modificationen aus; und die ästhetischen Anregungen, welche in Musik, Poesie, und bildender Kunst zuerst von den Colonien, dann von den Hauptorten des Mutterlandes selbst ausgingen, konnten auch auf die Gestalten und Gebräuche des Cultus nicht ohne Rückwirkung bleiben.

<sup>1)</sup> Was hier Voss und Lobeck durch chronologische Sichtung aufgeräumt haben, ist dankbar zu erkennen, ohne desshalb dem Mechanismus zu huldigen, der das Daseyn eines Cultus von der ersten zufälligen Spur seiner Erwähnung datirt. Lobeck's Trugschluss: num, quia non demonstrari potest Homerum haec ignorasse, oredendum est, eum non ignorasse? ist gut widerlegt von Limburg-Brouwer p. 335; man kann aber auch unbedenklich einräumen, dass Homer wirklich manches gleichzeitig Existirende gleichwohl nicht gekannt habe; oder sollen wir mit dem Rhapsodenschüler bei Xenophon Symp. IV. 6 sprechen: iste γὰρ δήπου, ὅτι ὁ Ὁμηρος ὁ σοφώτατος πεποίημε σχεδὸν περὶ πάν-

ters too described? Vgl. vielmehr Plat. Legg. III, p. 680 D: of percos Accessicó ys álle tiva lessis plou diegéquetai énderote, und demgemes Heibig griech. Heldensiter S. xxvIII: "dieses soldiesse das Vorhandenseyn anderer, vielleicht sogar mystischer Elemente in den dem ionischen Diehter fremden Kreisen, z. B. dei Delphi und auf Kreta, nicht sus;" auch Müller Prolegg. S. 127 u. 394. Eher geht Preller's Mittelweg a. s. O. S. 21: "Demeter mag gleichzeitig, ja älter als Homer seyn, aber sie hat in seinen Gedichten noch nicht jene Vermittelung gefünden und ist also für uns jünger als Homer, vielleicht aus dem Grunde, weil die Hellenen Homers noch nicht in dem Umfange Hellenén waren wie später;" obgleich letztere Aeusserung richtiger auf den Apollocult passt. Vgl. Figurski die Götter des Homer. Zeitalters und deren Cultus. Posen 1851. 4.

- 2) [Hain und Fest des Apollon in Ithaka Od. XX. 278;] Päane Iliad. I. 473; Orakel IX. 405 und Odyss. VIII. 79; Mordsühne Iliad. XXIV. 482 nach der Lesart αγνίτεω für αφνειού, welche Müller zu Aeschyl. Eum. S. 184 (anders dagegen im Ind. lectt. Gott. 1838: disputatio de exilii poena p. 5) in Schutz minimt, obgleich Schol. Venet. zu II. XI. 680 ausdrücklich sagt: παξ Όμήρο ούκ οίδαμεν φονέω καθαιρόμενον, άλλὰ άντιτίνοντα καί φυyadevouevov, und das älteste Papyrusfragment im Cambr. Philol. Mus. I. p. 177 aprecov schreibt; vgl. Lobeck Agl. S. 300; Hoeck Krets III, S. 275; Terpstra antiqu. Homer. S. 89; Nägelsbach homer. Theol. S. 250; Nitzsch z. Odyss. II, S. xxII und im Kieler Lect. Kat. 1835-36; Welcker Ep. Cykl. II, S. 227. Richtig im Allg. auch Geppert über den Ursprung d. homer. Gesange, Leipz. 1840. 8. I, S. 113: "doch jene Andeutung... steht in der Iliade vereinzelt da, und es findet sich weder sonst in Griechenland ein Ort, wo ein Tempel des Gottes genannt wird, noch sieht man Helden seines Stammes unter den griechischen Fürsten;" was Nägelsbach S. 104 und Schwartz de Apoll. natura p. 6 fgg. nicht genug von seiner allgemeinen mythologischen Erscheinung bei Homer geschieden haben.
- 3) Vgl. Haupt de Apollinis cultu post Trojana tempora propagato et amplificato in Allg. Schulz. 1830, S. 593 fgg. und Stuhr die Religionsysteme der Hellenen in ihrer geschichtl. Entwickelung, Berlin 1838. 8. S. 187 fgg., obgleich die Einzelheiten hier noch mancher Läuterung bedürfen. Wie im attischen Cultus der ionisch-delische Gott mit dem pythischen verschmolz, ist bereits St. A. §. 96, n. 8—11 angedeutet; eben dahin gehört die Verdrängung ionischer Monatsnamen in Attika durch apollinische; s. m. Abh. über griechische Monatskunde, Gött. 1844. 4. S. 23.
- 4) Ob Apoll ursprünglich Sonnengott, ist ein alter Streit (vgl. Näke Opuscc. II, p. 45 fgg.), dem man jedenfalls so viel einräumen muss, dass vor den Tragikern (Aeschyl. Sept. c. Theb. 843, Suppl. 210) in den erhaltenen Denkmälern keine Spur davon vorkommt; vgl. Voss mythol. Br. II. S. 184 u. 378 fgg., Müller Dor. I, S. 280 fgg., Matthiä in Illgen's Zeitschr. f. histor. Theol. 1832. II, S. 19 fgg., Schwenck mythol. Skizzen, Fft. 1836. 8. S. 98 fgg., und, wenn gleich im Uebrigen abweichend, Schwarz l. c. p. 19 fgg. und Gott-

schieck Apollinis cultus unde ducendus sit, Berl. 1839. 4.; dass jedoch sowohl seine einzelnen Mythen und Attribute als auch seine mehrfache Verschmelzung mit offenbaren Sonnengottheiten kaum anders als aus einer ursprünglich natursymbolischen Bedeutung zu erklären möglich sey, scheint von Creuzer, Welcker, Baur u. A. fortwährend mit Recht behauptet zu werden; vgl. Buttmann Mythol. II, S. 1 fgg., G. Hermanni Opuscc. VII, p. 289 fgg., Gerhard Vasenb. I, S. 94 und Lichtgottheiten in Abhh. d. Berl. Akad. 1840, [derselbe Mythol. I, S. 307 fgg, Preller Mythol. I, S. 151 fgg., Schömann de Apolline custode Athenarum. Gryphisv. 1856. 4. p. 21 fgg.]; auch die Erklärer des Dreifussraubes auf Kunstdenkmälern, Panofka in Ann. dell' Inst. arch. II, p. 203 und Roulez mélanges de philologie, Brux. 1843. 8. IV. p. 1 fgg., mit der Bezeichnung des Apollo als Usil (Monum. dell' Inst. arch. II, 60) und die freilich minder bedeutenden Abhh. von Chr. Fresenius de Apollinis numine solari, Marb. 1840. 8. und Haym de Apollinis origine, Lauban 1841. 4., jetzt de Apollinis origine et cultus vi quam ad Hellenes habuerit, Lauban 1853. 4.

- 5) Müller Dor. I, S. 324 fgg. und zu Aeschyl. Eum. S. 140 fgg., Preller Demeter S. 249, Ulrichs Reisen und Forschungen S. 78 fgg.; auch Limburg-Brouwer VII, p. 262 fgg., obgleich hier das dorische Gepräge dieses Cultus mit gestissentlichem Leichtsinne verkannt ist.
- 6) Paus. I. 34. 3: χωρίς δὲ πλην ὅσους ἐξ ᾿Απόλλωνος μανηναί φασι τὸ ἀρχαῖον, μάντεών γ᾽ οὐδεὶς χρησμολόγος ην, ἀγαθοὶ δὲ ὀνείρατα ἐξηγήσασθαι καὶ διαγνῶναι πτήσεις ὀρνίθων καὶ σπλάγχνα ίερῶν: vgl. Lobeck Agl. S. 260 fgg.
- 7) Ephorus bei Strab. IX, p. 647: ὅτι εἰς ἡμερότητα προύκαλεῖτο καὶ έσωφρόνιζε τοῖς μὲν χρηστηριάζων, καὶ τὰ μὲν προςτάττων, τὰ δὲ ἀπαγορεύων, τους δ' ούδ' όλως προςιέμενος: Wahl des βασιλεύς zu Larissa durch die Pythia aus den an den delphischen Gott eingesandten φουκτοί, auch gegen den Willen des Vaters bei Plut. de fraterno amore c. 21; ähnlich in Argos. Vgl. Jacobs verm. Schr. III, S. 356 und mehr im Allg. bei Hommel de Apolline juris perito in s. Opuscc. juris universi ed. Rössig, Baruth. 1785. 8. p. 1-62; Merxlo de vi et efficacia oraculi Delphici in Graecorum res, Traj. ad Rh. 1822. 8.; Wilster de religione et oraculo Apollinis Delphici, Havn. 1827. 8.; Heinsberg de consilio Amphictyonum ad oraculum Delphicum relato, Leobschütz 1828. 4; Piotrowski de gravitate oraculi Delphici, Lips. 1829. 8; Hüllmann de Apolline civitatum auctore, Regiom. 1811. 4. und Würdigung des delphischen Orakels, Bonn 1837. 8.; Götte das delphische Orakel in seinem politischen, religiösen und sittlichen Einfluss auf die alte Welt, Lpz. 1839. 8.; Schömann Antiqu. jur. publ. p. 393; [Duncker Geschichte des Alterthums. 1856. III, S. 533-553, Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 183-188].
- 8) Xenoph. M. S. IV. 3. 16: ὁρᾶς γὰρ ὅτι ὁ ἐν Δελφοῖς θεὸς, ὅταν τις αὐτὸν ἐπερωτᾶ, πῶς ἄν τοῖς θεοῖς χαρίζοιτο, ἀποκρίνεται νόμφ πόλεως: vgl. I. 3. 1, Demosth. Mid. §. 51, Anaxim. Rhetor. II. 3, Cic. Legg. II. 16, Porphyr. abstin. II. 59 u. s. w.

- 9) Bernhardy gr. Lit. I, S. 106: "die Hoheit und Sittenreinheit dieses Apollokultus, der von aller phantastischen Mythologie entkleidet sich einem monotheistischen Glauben nähert, ist ein ehrenvolles Eigenthum der Dorier; hierdurch wurden die übrigen religiösen Formen nebst den Spielarten von Dämonen und Heroen sichtbar zurückgedrängt;" vgl. Göttling im Hermes XXIX, S. 255 und ad Hesiod. edit. II, p. xlvn: postea tribus his primariis aetatibus adjecta a Graecis quarta est, cujus princeps dicendus Apollo, rex vere ethicus et ut ita dicam aesymnetes.
- 10) Plat. Legg. VI, p. 759 C: ἐκ Δελφῶν δὲ χοὴ νόμους περὶ τὰ θεῖα πάντα πομισαμένους καὶ καταστήσαντας ἐκ' αὐτοῖς ἐξηγητὰς (§. 1. n. 12) τούτοις χρῆσθαι; vgl. VIII, p. 828 A und Republ. IV, p. 427 B mit Gernhard Quaestt. Plat. spec. L. Weimar 1839. 4.; ferner Plut. adv. Colot. c. 17: φορτικοὶ δὲ οἱ τῆς Ἑλλάδος νομοθέται τὰ μέγιστα καὶ πλεῖστα τῶν ἱερῶν πυθόχρηστα καθιστάντες. Einzelne Beispiele geben Ulrichs Reisen und Forschungen S. 91 und Limburg-Brouwer VI, p. 131 fgg.; in wie fern kann man jedoch mit Eckermann Relig. Gesch. I, S. 235 sagen, dass der griechische Götterstaat namentlich von den delphischen Amphiktyonen ausgegangen sey?
- 11) Ueber Lykurgs Theilnahme an der Herstellung der olympischen Spiele s. St. A. §. 23, n. 19, [Dunker III, S. 352. 381 fgg.]; wie aber auch die allgemeinere Anerkennung der nemeischen und isthmischen Spiele wesentlich mit der durch spartanischen Einfluss bewirkten Vertreibung der Tyrannen von Sicyon und Korinth zusammenhängt, habe ich das. §. 65, n. 4 angedeutet.
- 12) Buttmann Mythol. I, S. 23: "denn dieses war die Sitte der alten Völker, und besonders der Griechen, dass sie keine Religion, weder ihrer Vorfahren noch der einzelnen Stämme ihres Volkes, auch nicht einmal der fremden Völker... für gänzlich nichtig hielten, sondern vielmehr sie ihrem Glauben und ihren Sagen einwebten;" vgl. Eckermann I, S. 232, auch für geschlechtliche Culte, obgleich diese nach Wachsmuth's schöner Bemerkung H. A. II, S. 461 nicht so leicht wie örtliche von anderen Stämmen angenommen wurden.

## **§.** 6.

Nur muss man sich hüten, zumal was den zuletzt berührten Punct betrifft, nicht alle Fälle, wo die Poesie oder Kunst des Alterthums sich mit Gegenständen beschäftigt, die in das Gebiet des Cultus zu gehören scheinen, sofort mit letzterem in unmittelbare Berührung zu setzen, oder gar den Umfang und Charakter desselben nach demjenigen zu bemessen, welchen die griechische Götter- und Heldensage in den Händen der Dichter und Künstler erhalten hat, wodurch man eben so wohl die schöpferische Freiheit der einen, als die Gebundenheit des andern verkennen würde,

die durch die Fortschritte des Lebens höchstens gelockert, nie ganz aufgehoben werden konnte 1). Wohl fehlte es nicht an Culten, die zur Ausschmückung ihrer Tempel und zur Verherrlichung ihrer Götter die gesteigerten Mittel der Architektur und Plastik in Anspruch nahmen, und in ibren Hymnen und musikalischen Weisen wie in der ganzen sonstigen Ausstattung ihres Gottesdienstes mit der Entwickelung des Kunstgeschmackes gleichen Schritt zu halten suchten, der ja lange Zeit selbst an dieser Arbeit für das religiöse Bedürfniss eine wesentliche Nahrungsquelle fand 2); bis zur höchsten Vollendung aber scheinen immerhin nur wenige dieser Entwickelung gefolgt zu seyn; und wie es später Hunderte von Götterbildern gab, die nur zum Schmucke der Tempelhallen und öffentlichen Plätze dienten, ohne jemals Gegenstand eines eigentlichen Cultus zu werden<sup>3</sup>), so blieben hinwieder nicht wenige Tempel übrig, die ihre Götter geslissentlich auf der rohesten Stufe der Bildschnitzerei zurückhielten und dieser Hartnäckigkeit selbst einen grösseren Geruch der Heiligkeit verdankten 4). Eben so lässt es sich allerdings nicht läugnen, dass das künstlich gegliederte Göttersystem der homerischen und hesiodischen Gedichte auch in der geschichtlichen Zeit noch hier und da auf den Cultus gewirkt und theils die Menge der verehrten Wesen, theils die Art ihrer Verehrung bestimmt haben mag 5); gleichwohl aber würde man sehr irren, wenn man die Mythologie des Cultus und der Dichtersage vermengen, und von dieser auf jene zurückschliessen wollte: so wenig die überlieferte Dichter- und Künstlermythologie die unendliche Menge symbolischer Gestalten und Sagen erschöpft, welche dem Cultus in der Mannichfaltigkeit seiner örtlichen Erscheinung zu Grunde liegen 6), eben so wenig hat dieser sich allen den Modificationen angeschmiegt, welche jene Gestalten durch die Phantasie der Dichter oder die äusseren Rücksichten, welchen diese huldigten, angenommen haben, und selten sind auch nur alle die Gottheiten, welche jene in gleichem oder ähnlichem Range verbindet, gleichzeitig am nämlichen Orte Gegenstand ausdrücklicher und besonderer Verehrung geworden?). Im Gegentheil wird in dem nämlichen Maasse, wie die epische Poesie ihr anthropomorphisches System abschliesst, eine Reaction der alten Localculte bemerklich, die theils durch ahnungsreichere Mythen die Gebildeten,

theils durch das bedeutsame Gepränge ihrer Festgebräuche die Menge anziehen, und bisweilen in directem Gegensatze mit dem Epos an der lyrischen oder dramatischen Poesie ihre Träger finden<sup>8</sup>); selbst die in's Dunkel des Geheimnisses zurückgezogenen lüften dem steigenden religiösen Bedürfnisse ihren Schleier; und ganz besonders macht sich in dieser Hinsicht neben den heiteren Gestalten des homerischen Olympus und der Erhabenheit des apolitnischen Cultus als dritte Hauptmacht der griechischen Götterwelt ein Kreis chthonischer Gottheiten geltend<sup>9</sup>), die trotz mannichfacher örtlicher Verschiedenheit ihrer Aeusserungen in der Hinweisung auf ein jenseitiges Leben übereinstimmen, und dadurch eine Aufmerksamkeit erregen, die z. B. in den eleusinischen Mysterien dem delphischen Orakel und den grossen Nationalspielen an allgemeiner Bedeutung nichts nachgibt <sup>10</sup>).

- 1) Müller Archäol. S. 489: "das mystische, der Religion so wesentliche Element, in welchem wir das göttliche Daseyn als ein Unendliches, vom Menschlichen absolut Verschiedenes ahnen und fühlen, war, wenn auch nie völlig zurückgedrängt, doch besonders durch die Poesie in den Hintergrund geschoben worden; die Sagen, welche das geheime Walten von universellen Naturmächten in oft absichtlich seltsamen und formlosen Bildern malen, waren dem Griechen schon in homerischer Zeit zum grössten Theile bedeutungslos geworden; die Festgebräuche, welche auf diesem Grunde wurzelten, wurden als alte Ceremonien nach väterlicher Weise fortgeübt, die Poesie aber verfolgte den ihr nothwendigen Weg" u. s. w. Vgl. Lefebvre Essai sur l'origine, la nature et la chute de l'idololatrie in Mém. de la soc de l'univ. cathol. de Louvain. 1848. IV, p. 221—296. Petersen (geheime Dienste S. 2) scheidet in der griechischen Religion drei grosse Abstufungen: Vergötterung der Natur, Religion der Schönheit, Pantheismus.
- 2) Ramshorn de statuarum in Graecia multitudine, Altenb. 1814. 4. p. 14: adhue sola paene religio, artis fingendi quasi mater et altrix, eam sustentaverat; inter illas ipsas procellas... deserta profecto et otiosa jacuisset, nisi decrum simulacra facienda fuissent, nam praeter haec nulla artificum illius temporis opera reperimus; vgl. Plin. H. N. XXXIV. 9: transiti deinde ars ubique vulgo ad effigies decrum, und mehr bei Winkelmann Gesch. d. Kunst I, S. 317 und Jacobs über den Reichthum der Griechen an plastischen Kunstwerken, München 1810. 4. und verm. Schr. III, S. 442 fgg.
- 3) Als ἀναθήματα, nicht als βρέτη; vgl. die Zeusbilder in Olympia bei Paus. V. 23 fgg. und die Kolosse zu Tarent, Liv. XXVII. 16 u. s. w. Mit welchem Rechte sagt aber Tholuck in Neander's Denkwürdigkeiten I, S. 74 fgg.. dass das Verderben der griechischen Religion darin zu suchen sey, dass sie

der Kunst hingegeben wurde? Auf Mythen, die aus Götterbildern erst hervorgingen, macht aufmerksam Vater Linguistik und Mythologie S. 75 fgg.

- 4) Porphyr. abstin. II. 18: τὸν γοῦν Αἰσχύλον φασὶ τῶν Δελφῶν ἀξιούντων εἰς τὸν θεὸν γράψαι παιᾶνα εἰπεῖν ὅτι βέλτιστα Τυννίχω πεποίηται παραβαλλόμενον δὲ τὸν αὐτοῦ πρὸς τὸν ἐκείνου ταὐτὸν πείσεσθαι τοὶς ἀγάλμασι τοῖς καινοὶς πρὸς τὰ ἀρχαὶα ταῦτα γὰρ καίπερ ἀπλῶς πεποιημένα θεῖα νομίζεσθαι, τὰ δὲ καινὰ περιεργῶς εἰργασμένα θαυμάζεσθαι μὲν, θείου δὲ δόξαν ήττον ἔχειν: vgl. Paus. II. 4. 5: Δαίδαλος δὲ ὁπόσα εἰργάσατο, ἀτοπώτερα μέν ἐστιν ἔτι τὴν ὅψιν, ἐπιπρέπει δὲ ὅμως τι καὶ ἔνθεον τούτοις, und einzelne Beispiele bei dems. IX. 40. 2 und Plut. de mus. c. 14, mit Thiersch Epochen S. 59 fgg., Creuzer Symbol. IV, S. 639 fgg., Böttiger Kunstmythol. II, S. 136 fgg. Freilich verkannte man auch ihre Lächerlichkeit nicht, wovon ein interessanter Fall bei Athen. XIV. 2: πάντα τὰ κατὰ τὴν νῆσον θαυμάζων ἤλθε καὶ εἰς τὸ Λητῶον, νομίζων τῆς ᾿Απόλλωνος μητρὸς ἄγαλμά τι θεωρήσειν ἀξιόλογον, ἰδῶν δ΄ αὐτὸ ξύλινον ἄμορφον παραδόξως ἐγέλασε: doch ahmte man selbst zerstörte mitunter genau in denselben Formen nach, Paus. VIII. 42. 4.
- 5) Dahin die berühmte Stelle Her. II. 53: οὖτοι δέ εἰσιν οἱ ποιήσαντες θεογονίην Ἑλλησι καὶ τοῖσι θεοῖσι τὰς ἐπωνυμίας δόντες καὶ τιμάς τε καὶ τέχνας διελόντες καὶ εἴδεα αὐτῶν σημήναντες: vgl. Müller Lit. Gesch. I, S. 153 und die Nachweisungen bei Creuzer homer. Br. S. 27, Ulrici hell. Dichtk. I, S. 103 [und Excurs. VII ad Herodot. l. l. T. I, p. 855 seqq. ed. Bähr]. Üeber Homers Einfluss auf Phidias Strab. VIII, p. 543 und Dio Chrysost. XII, p. 212. XV, p. 237. Ueber Hesiods Einfluss s. Schömann procem. Hesiodeum 1846 (?), Dens. das sittlich-religiöse Verhalten der Griechen. 1848 S. 14 fgg.
- 6) Müller Prolegg. S. 242: "auf keinen Fall aber darf man sich denken, dass dieser homerische Götterkreis eine vollständige Vereinigung aller geglaubten Gottheiten enthalten habe; denn er ging doch ohne Zweifel von einem bestimmten Flecke Griechenlands aus, und vereinigte, was von diesem aus gesehen bedeutend und wichtig erschien;" vgl. Schömann im Greifsw. Lect. Katal. 1843—44, p. 4: quam multa tamen etiam post excultam vulgoque receptam hanc poëticam mythologiam apud singulos Graeciae populos permanserint opiniones et fabulae prorsus diversae, et quae conciliari cum illa nullo modo possint, neminem latet paulo peritiorem.
- 7) Was Müller Prolegg. S. 238 sagt: "es gab wohl keinen bedeutenden Staat, der nicht alle Hauptgötter, wenn auch manche nur auf eine wenig feierliche Weise verehrt hätte," dürfte nur mit Vorsicht anzunehmen seyn: höchstens vereinigte man sie in einem βωμὸς κοινὸς κάντων θεῶν, wie in Elis bei Paus. V. 15, oder doch τῶν δώδεκα, vgl. Herod. II. 7; VI. 108; Thucyd. VI. 54; Paus. I. 40; VIII. 25; Schol. Pind. Olymp. V. 5; und mehr bei Lakemacher Obss. philol. VIII, p. 145 fgg., Böttiger Kunstmythol. II, S. 53, und Gerhard über die Zwölfgötter Griechenlands in Abhh. d. Berl. Akad. 1840, womit übrigens auch Schwenck in Hall. A. L. Z. 1844, N. 140 zu verbinden ist. Auch gemeinschaftliche Anrufung war üblich, wie Demosth. Mid. §. 52:

θεοίς Όλυμπίοις πάντεσσι καὶ πάσαις: vgl. Menand. bei Ath. XIV. 78 und C. Inscr. II, p. 880 n. 1060, nebst dem lequis τῶν πάντων θεῶν zu lium das. n. 3599; ein gemeinschaftlicher Cultus der Einzelnen gehört aber gewiss erst später Zeit an, wie das leqoθύσιον zu Messene, wovon Paus. IV. 32: ἔχει μὲν θεῶν ἀγάλματα ὁπόσους νομίζουσιν Έλληνες.

- 8) Nitzsch in Kieler philol. Stud. S. 401: "nirgends so schroff als in solchen Fällen stehen sich die epische und die Localsage entgegen; die lyrischen oder tragischen Dichter stehen dabei gar oft auf der Seite der Localsage." Vgl. die Palinodie des Stesichorus bei Pausan. III. 19. 11, und was ders. VIII. 37. 3 nach Her. II. 156 von Aeschylus erzählt: Δήμητοος δὲ Αρτεμιν δυγατέρα εἶναι καὶ οὐ Λητοῦς Λίσχύλος ἐδίδαξε τοὺς Ἑλληνας.
- 9) Demeter, Persephone (Kora Despöna), und Hades (Klymenus), welcher letztere dann wieder mehrfach mit dem thracischen Dionysus (Iacchus Zagreus) verschmolzen oder vertauscht wird; vgl. ausser den später anzuführenden Schriften über die Mysterien selbst Ebert de Cerere Chthonia, Regiom. 1826; Haupt kurze Geschichte des Cultus der mystischen Gottheiten bei den Griechen, in Allg. Schulz. 1828, S. 932—956 und dens. de religione Cabiriaca in Zeitschr. f. d. Alt. 1834, S. 1162—1175; Creuzer Symb. IV, S. 239; Preller Demeter und Perseph. S. 183 fgg.; Eckermann Melampus S. 109 und Relig. Gesch. I, S. 317; Müller griech. Lit. I, S. 416; und insbes. Gerhard hyperb. röm. Studien S. 34 fgg.
- 10) Diodor V. 4: καὶ τοῖς ἐν Ἐλευσίνι μυστηρίοις, ἃ διὰ τὴν ὑπερβολὴν τῆς ἀρχαιότητος καὶ ἀγνείας ἐγένετο πασιν ἀνθρώποις περιβόητα. Paus. X. 31. 4: οἱ γὰρ ἀρχαιότεροι τῶν Ἑλλήνων τελετὴν τὴν Ἐλευσινίαν πάντων ὁπόσα ἐς εὐσέβειαν ῆκει τοσούτω ῆγον ἐντιμοτέραν, ὅσω καὶ θεοὺς ἐκίπροσθεν ἡρώων. Ders. V. 10: μάλιστα δὲ τοῖς Ἐλευσίνι δρωμένοις καὶ ἀγῶνι τῷ ἐν Ὀλυμπία μέτεστιν ἐκ θεοῦ φροντίδος. Vgl. Nitzsch de Eleusin. ratione publ. 1842; Stoll in Jahn's Archiv f. Philol. 1847. XIII, p. 81.; Limburg-Brouwer VI, S. 338 und die Parallele, welche dieser ganze Band zwischen den Orakeln und Mysterien zieht, obgleich die Auffassung derselben etwas niedrig ist; vgl. S. 3: au contraire les oracles et les mystères, bien que devant leur origine à ces notions populaires, peuvent être considérés comme des moyens employés par un petit nombre d'individus pour modifier les idées déjù existantes ou même pour obtenir quelque influence tant sur la marche générale des événemens que sur le sort des individus! Würdiger Stuhr Belig. Syst. d. Hell. S. 440 fgg.; Preller S. 273 fgg.

#### **§.** 7.

Ueberhaupt kann es nicht genug hervorgehoben werden, dass der griechische Cultus als solcher seinen ursprünglichen Particularismus örtlicher oder sonstiger Beschränkung nie ganz aufgab, welcher nur durch positive äussere Umstände in der Art ausgedehnt

ward, dass entweder Auswanderer die heimischen Götter auch in die Fremde mitnahmen 1), oder ein einzelner Tempel im weiteren Kreise dieselbe Anerkennung fand, die ihm eigentlich und zunächst nur von seiner Ortsgemeinde gebührte<sup>2</sup>). Selbst die nämliche Gottheit ward nicht leicht an verschiedenen Orten auf dieselbe Art verehrt, wofern diese nicht durch ursprüngliche Stammverwandtschaft oder Vertragsverhältniss positiv verbunden waren 3); und eben so wenig genossen die verschiedenen Götter desselben Landes alle der nämlichen Verehrung, sondern zerfielen selbst wieder in sehr verschiedene Kategorien, deren Scheidung eine der wichtigsten Aufgaben mythologischer Forschung ist<sup>4</sup>). Namentlich waren es immer nur sehr wenige, deren Gemeinde ein ganzes Volk mit derselben Nothwendigkeit bildete, wie es die Mitglieder einer Familie für die Götter des Hauses waren: die eigentlichen Stammoder Staatsgötter<sup>5</sup>), in welchen sich die sittliche Idee der Staatsgemeinschaft selbst ausprägte, und deren Existenz mit dieser dergestalt verwachsen schien, dass ihre Verehrung zur Lebensbedingung des Gemeinwesens ward; die meisten übrigen dagegen hatten entweder kleinere Gemeinden, wo sich das ähnliche Verhältniss auf engere Kreise beschränkte b, oder waren auf die freiwillige Verehrung der Gläubigen angewiesen, die nur insofern sie zugleich Tempel hatten, durch deren Priester geregelt, geleitet, oder vertreten ward?). Was jene engeren Gemeinden betraf, so war ihre Zahl und Beschaffenheit eben so mannichfach als die Kreise des bürgerlichen und geselligen Lebens selbst, die auch in der geschichtlichen Zeit nicht aufhörten, ihr sittliches Band durch irgend einen gemeinschaftlichen Cultus zu heiligen; und wenn es auch in den meisten Fällen Wesen der herrschenden Mythologie sind, deren sie sich dazu bedienen, so begegnen uns doch auch in dieser Hinsicht mitunter selbstständige Abweichungen 8), und jedenfalls hängen jene Wesen stets so enge als möglich mit dem Begriffe der betreffenden Gemeinschaft zusammen. War diese örtlicher Art, so verstand es sich von selbst, dass das Heiligthum in ihrer Mitte liegen musste, wo sich dann die nähere Beschaffenheit des Cultus aus dem Charakter der Oertlichkeit von selbst ergab; aber auch wo Geschlechtsgenossenschaft oder gleiche Berufsart das Band derseiben ausmachte, lag ihr gottesdienstlicher

Vereinigungspunkt in der Regel symbolisch oder mythisch in der Beschaffenheit dieses Bandes begründet 9), und erst spät scheint der umgekehrte Gebrauch willkürlicher Sodalitäten oder Brüderschaften Eingang gefunden zu haben, wo die gemeinschaftliche Verehrung irgend eines beliebig gewählten Gottes den einzigen Grund des Vereines bildete 10). Solche Vereine schlossen sich dann auch wohl einsach an einen bereits bestehenden Tempelcultus an; im Uebrigen aber war jeder Cultus einer grössern oder kleinern Gemeinde zunächst deren ausschliessliches Eigenthum, für dessen Bestehen sie zu sorgen, die Kosten des Gottesdienstes durch Abgaben oder Stiftungen zu bestreiten, die Gebäude zu erhalten, und die zu allen diesen Geschäften nöthigen Personen aus ihrer Mitte zu bestellen hatte 11); und auch wo dieses nicht der Fall war, bildete jeder Tempel mit seiner Priesterschaft zunächst ein geschlossenes Ganzes, das sich aus seinen Einkünften erhielt und nach deren Maassgabe für die Verehrung seines Gottes in den hergebrachten Formen sorgte 12).

- 1) Vgl. Müller Prolegg. S. 156 fgg. und als einzelne Beispiele aus vielen: Strabo IV, p. 271 sagt von den Culten in Massalia: ἐν δὲ τῆ ἄνρα το Ἐφέσιον ίδουται καὶ τὸ τοῦ Δελφινίου Απόλλωνος ίερόν τοῦτο μέν κοινὸν 'Ιώνων άπάντων, τὸ δὲ Ἐφέσιον τῆς Αρτέμιδός ἐστι νεως τῆς Ἐφεσίας· άπαίρουσι γάρ τοις Φωκαιεύσιν έκ της οίκείας λόγιον έκπεσείν φασιν ήγεμόνι χρήσασθαι τοῦ πλοῦ παρὰ τῆς Ἐφεσίας Αφτέμιδος λαβοῦσι.... ξυ τε ταϊς άποίκοις πόλεσι πανταχοῦ τιμῷν ἐν τοῖς πρώτοις ταύτην την θεον και του ξοάνου την διάθεσιν την αύτην και τα άλλα νόμιμα φυλάττειν τὰ αὐτὰ, ἄπερ ἐν τῆ μητροπόλει νενόμισται; Paus. IV. 34. 6 berichtet von den vom Parnass nach Messenien verpflanzten Asinäern: zal των ίερων τα άγιώτατα είσι δηλος κατά μνήμην πεποιημένοι των ποτε έν Παρνασσφ σφίσιν ίδουμένων; auch C. L. n. 2655: τους γεγενημένους άπὸ τῆς κτίσεως ίερεις τοῦ Ποσειδώνος τοῦ καθιδουθέντος ὑπὸ τών την αποικίαν έκ Τοοιζηνος αγαγόντων, und Jamblich. V. Pythag. II. 4: του δε τας αποικίας έκ των τόπων των προειρημένων συνελθείν σημετόν έστιν ού μόνον αί των θεών τιμαλ καλ θυσίαι, διότι μετηγμέναι τυγχάνουσιν έκ τῶν τόπων κ. τ. λ. Die dii municipes im Gegensatz zu den unrömischen Minuc. Felix c. 6. [Man beachte, welchen Frevel Lycurg (in Leocr. 25) in dem Uebertragen der legà πατρώα auf fremden Boden, in dem ίδρύσασθαι έπι ξένης και άλλοτοίας ohne feierlichen und legitimirten Akt erblickt,
- 2) Dahin vor Allem die Amphiktyonen und sonstigen Festvereine, wovon St. A. §. 12 fgg., mit ihren dem Cultus mutterstädtischer Gottheiten nachge-

bildeten Festgesandtschaften, Θεωρίαις δενατηφόροις (Spanheim ad Callim. H. in Del. v. 278 fgg.), oder was sonst durch Orakel (Eleusis bei Isocr. Paneg. §. 31) oder Vereinbarung in dieser Hinsicht festgesetzt war, vgl. C. I. n. 1193: διότι ἀποδέχεται ἀ πόλις τῶν ᾿Ασιναίων τῷ Δάματρι τῷ χθονίᾳ: und mehr in Meier's Gratulationsprogramm zum Gött. Jubiläum, Halle 1837. 4. p. 28 fgg.; woraus dann aber selbst Kriege zur Aufrechthaltung solcher Theilnahme entstehen konnten; z. B. Thuc. V. 53: τοῦ δ΄ αὐτοῦ θέρους Ἐπιδαυρίοις καὶ ᾿Αργείοις πόλεμος ἐγένετο περὶ τοῦ θύματος τοῦ ᾿Απόλλωνος τοῦ Πυθαέως, ο δέον ἀπαγαγεῖν οὐν ἀπέπεμπον Ἐπιδαύριοι κ. τ. λ.

- 3) Die Bedeutung der Stammesverwandtschaft setzt ans Licht Gerhard Griechenlands Volkstämme und Stammesgottheiten in Abhdl. Berl. Acad. 1853. S. 429 ff. Ueber ἀφίδονσις und ein auf solchem Wege erhaltenes Cultusbild ἀφίδονμα vgl. Strab. VIII, p. 590: τούς γὰο ἐκ τῆς Ελίκης ἐκπεσόντας Ἰωνας αἰτεῖν πέμψαντας παρὰ τῶν Ἑλιπέων μάλιστα μὲν τὸ βρέτας τοῦ Ποσειδῶνος, εἰ δὲ μὴ, τοῦ γε ἱεροῦ τὴν ἀφίδονσιν: vgl. dens. VI, p. 418; VIII, p. 552; IX, p. 618; und mehr bei Alberti ad Hesych. I, p. 643, Wessel. ad Diodor. XV. 49, Lobeck Agl. p. 274, Müller Archäol. S. 63. Osann Cornut. p. 283, und besonders Bötticher Tektonik II, 9. §. 9. p. 159—162. Umgekehrt ward das ursprüngliche Cultusbild auch verpflanzt und eine Copie zurückgelassen: so kam das alte Schnitzbild des Dionysos von Eleutherae nach Athen, das dortige ἐς μίμησιν ἐκείνον πεποίηται Paus. I, 38. 8. Erst später scheint jener Ausdruck schlechthin jedes Cultusbild zu bedeuten, vgl. Plut. de Musica c. 14, Cic. Att. XIII. 59 u. s. w. Analog ist das πῦρ ἐπάγεσθαι aus Heiligthümern, Paus. VIII. 15. 4. Philostr. Hero. 19, 14.
- 4) Wachsmuth's Eintheilung (II, S. 458) in ursprüngliche und nachgebildete Culte reicht nicht aus; jedenfalls muss man noch angeeignete dazwischen schieben, und diese selbst wieder in vorgefundene und entlehnte, so wie die ursprünglichen in autochthonische und mitgebrachte, die nachgebildeten in Vergötterungen von Naturwesen und von Menschen scheiden.
- 5) Θεοὶ πατρώοι, nicht zu verwechseln mit den πατρίοις, wie Lobeck Agl. p. 277 thut; vgl. Meier de gentil. Att. p. 28 und Schömann im Greifsw. Lect. Katal. 1829 und ad Isaeum p. 218, obgleich ich diesem nicht beipflichten kann, wenn er sagt: nam πατρώος semper dicendus est is, qui non publice ab universa civitate, sed a singulis gentibus vel familiis privatis cerimoniis colitur, quamvis ad omnes cives haec religio pertineat, unde πατρώος est τη πόλει. Allerdings unterscheiden die Grammatiker (Ammon. diff. vocab. p. 111 und Thom. Magist. p. 295) richtig: πατρώα τὰ ἐκ πατέρων εἰς νίους χωρούντα ... πάτρια δὲ τὰ της πόλεως ἔθη, vgl. Hemsterh. Anecdd. ed. Geel p. 1000 und G. Hermann Opuscc. III, p. 195; daraus folgt jedoch nur, dass in der Verehrung dieser Götter der Staat wie eine grosse Familie erscheint, daher sie dann auch γενέθλιοι (Aesch. Sept. 951), ἀρχηγέται (Paus. I. 42. 5), πατρογένειοι (Plut. Symp. VIII. 8. 4), πατριώται (C. Inscr. I, p. 683) heissen und als die Penaten der Stadt betrachtet werden können, während πάτριοι alle gesetzlich recipirte Götter sind; vgl. Lobeck Agl. p. 1288, Zeitschr. £ Alterth.

- 1851. S. 114, Philol. V, p. 645 und Einzelnes mehr bei Bähr de Apolline Patricio et Minerva Primigenia Atheniensium, Heid. 1820. 4, ohne desshalb dessen Gesammtansicht zu theilen. [Schömann (Dissert de Apolline custode Athenarum. 1856. p. 8, auch Opusco. acad. I, p. 318 ff.) erinnert gegen die obige Ansicht, dass der Cult der Seol πατρώοι zwar bei allen Familien, aber nicht zu gleicher Zeit Statt fand.] Die Einheit der Staats- und Religionsgeseilschaft in Attika behandelt Hüllmann in s. griech. Denkwürdigkeiten. Bonn 1840, S. 85 ff.
- 6) Όργεωνες oder διασώται, vgl. St. A. §. 98, n. 10; Osann ad Pompon. Orig. jur. p. 158 ff., insbes. van Dale diss. antiqu. et marm. illustr. IX, p. 728-804; [über die Unterscheidung der όργεῶνες von γεννῆται vgl. Schömann Gr. Alterth. I, S. 367]; auch ¿carioral, insofern sie zugleich durch den Zweck wechselseitiger Unterstützung, [auch gemeinsamer Begräbnisskosten] verbunden sind, wie C. I. n. 2525 b und Athen. VIII. 64: τους μέν ουν θιάσους άπὸ τοῦ θεοῦ προςηγόρευον καὶ γὰρ αὐτοὺς τοὺς θεοὺς οί Δάκωνες σιούς φασι . . . καλείται δε δ αύτὸς καὶ ξρανος καὶ θίασος και οί συνιόντες έρανισται και συνθιασώται, [und Inschrift im Philol. X. 2. S. 298], mit St. A. §. 146, n. 9. Im Allg. aber siehe Athen. V. 2: of de voμοθέται τὰ μὲν φυλετικά δείπνα καλ τὰ δημοτικά προςέταξαν, ἔτι δὲ τους διάσους και τὰ φρατρικά και πάλιν όργεωνικά καλούμενα; Poll. VIII. 9. segm. 107: ὀργεώνες οί κατὰ δήμους εὐτακταίς ἡμέραις δύοντες Φυσίας τινάς; derselbe III. segm. 52: (die φράτορες) έκαλοῦντο δε ούτοι παὶ ὁμογάλαπτες παὶ όργεῶτες; Photius Exc. 82, und Aristot. Eth. Nic. VIII. 9.5: αί μεν οὖν ἄλλαι κοινωνίαι κατά μέρη τοῦ συμφέροντος έφίενται, . . . όμοίως δε και φυλέται και δημόται. Ενιαι δε των κοινωνιών δί ηδονήν δοκούσι διασωτών καλ έρανιστών . . . δυσίας δε ποιούντες καλ περί ταύτας συνόδους τιμάς τε άπονέμοντες τοίς θεοίς καί ξαυτοίς άναπαύσεις πορίζοντες μεθ' ήδονης κ. τ. λ. Τὰ θιασωτικά καὶ τὰ πατριωτικά verbunden bei Aristot. Oecon. II. 2. Dekrete gehen aus von τὸ ποινόν των διασωτών und deren Beamten, dem ταμίας und of σύνεπιμεληταί C. I. I, n. 109. 110, von τὸ κοινὸν τῶν ἐρανιστῶν C. I. n. 267; ein ταμίας τῆς συνόδου τῶν κυνηγῶν auf Inschrift aus Haliartos Annali dell Inst. arch. 1848, p. 55; eine ὁμόνοια τοῦ διάσου Rh. Mus. VIII, S. 126; Keil Inscr. Boeot. p. 94, Sched. epigr. p. 38 ff.; Annali dell' Inst. archeol. 1849, p. 162. [Grundbesitz verkauft von διασώται Rangabé Antt. Hell. II, p. 578. n. 885, Ehre des Kranzes ertheilt von θιασώται oder τὸ κοινὸν τῶν θιασωτών Rangabé Antt. Hell. II, p. 794. n. 1247.] Im Allgemeinen vgl. Bergk Com. att. reliqu. p. 88, Petersen geh. Gottesdienst, S. 23-38.
- 7) Ίερατικαὶ θυσίαι, im Gegensatze derjenigen, welche ἀπὸ τῆς κοινῆς ἐστίας ἔχουσι τὴν τιμήν, Aristot. Politic. III. 9. 7; VI. 5. 11; vgl. Nägelsbach homer. Theol. S. 174: "der priesterliche Gottesdienst ist zuvörderst an heilige Stätten geknüpft, die regelmässig dem Cultus einer einzelnen Gottheit geweiht sind", und mehr unten Th. II. C. 3. §. 33.
- 8) Selbst in Attika waren nach Paus. I. 14. 6 in den einzelnen Demen andere Sagen als in der Hauptstadt; vgl. dens. I. 26.7: xal yào öcoic Geoùs BERHANN, gr. Alterth. II. Bd. 2. Aust.

καθέστηκεν άλλους έν τοὶς δήμοις σέβειν, οὐδέν τι ήσσον τὴν Άθηνᾶν είχον ἐν τιμῆ, und einzelne Beispiele I. 31.3: τὸ δὲ ἐν Μυξινοῦντι ξόανόν ἐστι Κολαινίδος, Άθμονεῖς δὲ τιμῶσιν Άμαρυσίαν Αρτεμιν: auch Schol. Aristoph. Αν. 878: οἱ γὰρ Μυρρινούσιοι Κολαινίδα ἐπονομάζουσι τὴν Αρτεμιν, ῶςπερ Πειραιεὶς τὴν Μουνυχίαν, Φιλαΐδαι δὲ τὴν Βραυρωνίαν, und den θεὸς πυρφόρος Προμηθεὺς bei Soph. Oed. Col. 55. Eben so Geschiechter, wie das des Isagoras bei Her. V. 66: θύουσι δὲ οἱ συγγενέες αὐτοῦ Διὶ Καρίφ. Pausanias XIV. 16. 4 erklärt bei Gelegenheit des in Thebanern und Megarensern: διάφορα δὲ καὶ τὰ λοιπὰ ὡς τὸ πολὺ άλλήλοις λέγουσιν Ελληνες.

- 9) Der örtliche Cultusmittelpunkt ward für die Anlage von Strassen von grösster Wichtigkeit, vgl. Curtius Wegebau S. 10 ff. Mythischer Vereinigungspunkt, insofern die Personification des Geschlechts oder Ortsnamens als Stammvater vergöttert ward, vgl. Müller Prolegg. S. 178 u. Thirlwall gr. Gesch. I, S. 83; symbolischer, insofern die verehrte Gottheit zu dem Begriffe des Vereins in anthropomorphischer Beziehung stand, wie Plat. Legg. XI, p. 920 D: Hoalstov zał 'Αθηνας ιερόν το των δημιουργών γένος, ος τον βίον ήμιν κατεσκευάκασι τέχναις, Αρεως δ' αὐ καὶ Αθηνᾶς οί τὰ τῶν δημιουργῶν σώζοντες . . . οίς δή περί τὰ τοιαῦτα ού πρέπον ᾶν εἴη ψεύδεσθαι θεούς προγόνους αύτων αίδουμένους. Aehnlich ist auch der θίασος των πεπαιδευμένων, welchen Sophokles nach dem alten Biographen p. 128 ed. Westerm. den Musen errichtete, und die amtliche Bezeichnung der Schauspieler als of meel τον Διόνυσον τεχνίται, vgl. Strab. XIV, p. 952, Plut. Anton. 57 u. Corp. Inscr. II, p. 957 fgg.; Ussing Inscrr. ined. p. 27 mit einer Sammlung von Stellen aus dem C. I., oder die σύνοδος των Τυρίων Ηρακλεϊστών έμπόφων και ναυκλήφων das. p. 229, welche den Gott des Landes, auf das sich ihr Geschäft insbesondere bezieht, verehren.
- 10) So namentlich in Rhodus Aliastal und Διονυσιασταί C. I. n. 2525b, Διοςξεινιασταί, Παναθαναϊσταί, Σωτηριασταί, Διοςαταβυριασταί, Άγαδοδαιμονιασταί Ross Insert. ined. III, n. 282; aber auch anderwärts, wie Σαραπιασταί in Athen C. I. n. 120, Παναθηναϊσταί und Διονυσιασταί in Teos n. 3073, δίασος μητρφακός in Cius n. 3727 [und im Piraeus Philol. X. 2. S. 294 ff.], und die zahlreichen συμβιώσεις das. n. 3304. 3438. 3540 u. s. w. [Die Διασταί bezeichnen bei Paus. IX. 30. 4 zunächst nur die Bewohner von Dion in Pierien, aber die ganze Stadt bildet sichtlich eine religiöse Genossenschaft des Zeus.] Die 'Ηροϊσταί inschriftlich Έφ. άρχ. n. 861; [Rangabé Antiqu. Hellèn. t. II, n. 811], vgl. Keil Sched. epigr. p. 37; ob eine Genossenschaft für den Heroencult? [Ueberhaupt vgl. Schömann Gr. Alt. I, S. 364.]
- 11) Vgl. C. I. n. 82: ἀπὸ δὲ τοῦ τόκου καὶ τῶν μισθώσεων . . . Θύειν τολίερὰ τὰ τε ἐς Πλωθέας κοινὰ καὶ τὰ ἐς ᾿Αθηναίους ὑπὲρ Πλωθέων τοῦ κοινοῦ καὶ τὰ ἐς τὰς πεντετηρίδας καὶ τὰ ἄλλα ໂερὰ κ. τ. λ.; [die Geldbeiträge zum ἔρανος für die Ἡροϊσταὶ, auch die abwesenden bestimmt, Rangabé Ant. Hellèn. t. II, n. 84.] und die Titel ihrer Vorsteher

θιάσαρχος n. 2099, άρχιθιασίτης n. 2271, άρχιερανιστής n. 2525 b und Ross Inser. ined. II, n. 107, κορυφαίος τοῦ θιάσου Liban. I, p. 426; dann γραμματείς, ταμίαι, προερανιστρίαι u. s. w., vgl. C. I. n. 120 und mehr unten §. 11, n. 13.

12) Harpocr. p. 39: ἐκάστφ γὰρ θεῷ πλέθρα γῆς ἀπένεμον, ἐξ ὧν μισθουμένων αί εἰς τὰς θυσίας ἐγίνοντο δαπάναι: vgl. Plut. Nic. 3: χωρίον μυρίων δραχμῶν πριάμενος καθιέρωσεν, οῦ τὰς προσόδους ἔδει Δηλίους καταθύοντας ἐστιᾶσθαι πολλὰ καὶ ἀγαθὰ Νικία παρὰ τῶν θεῶν αἰτουμένους; Plat. Legg. VI, p. 759, auch C. Inscr. III, p. 222: ὅπως ἡ ἀπὸ ταύτης πρόςοδος ἀναλίσκηται εἰς τὰς κατὰ μῆνας συντελουμένας θυσίας καὶ τᾶλλα τὰ πρὸς αὕξησιν τοῦ ἱεροῦ συντείνοντα ὑπὸ τοῦ καθεσταμένου ὑπὸ τοῦ θεοῦ ἱερέως, ὡς εἰθισται κ. τ. λ. und vor allem das Marmor Sandwicense C. I. n. 159 mit Böckh in Berl. Abhdl. 1884 u. Staatsh. II, S. 78—108. Vgl. sonst Kreuser Hell. Priesterst. S. 22 fgg. und Wachsmuth II, S. 68.

## §. 8.

Hierin ist jedoch keineswegs enthalten, dass die griechischen Götter keiner weitern Berücksichtigung als von denjenigen genossen hätten, welche auf die angegebene Art dazu berufen und verpflichtet waren: je mehr die Trennung, welche dem Cultus fortwährend zu Grunde lag, in der freien und bunten Bewegung des Lebens ihr Gegenbild zu finden aufhörte, desto natürlicher war es, dass das nämliche Motiv, aus welchem jener ursprünglich in seinem Kreise hervorgegangen war, seine thatsächlichen Wirkungen jetzt auch über diesen hinaus erstreckte; und es kam nur auf den einzelnen Cultus selbst an, ob er von dieser psychologischen Nothwendigkeit zu seinem Nutzen Gebrauch machen wollte. derselben verschlossen sich allerdings fortwährend gegen jeden Verehrer, der nicht zu ihrer eigenen Gemeinde gehörte oder von dieser eine besondere Vergünstigung erhalten hatte 1); und wie es Hausväter gab, die nicht einmal ihren Sclaven die Theilnahme an dem Dienste des Familiengottes gestatteten?), so waren nicht nur Geschlechter und Brüderschaften, sondern auch grössere Staatsgemeinden eifersüchtig darauf bedacht, ihre Schutz- und Stammgötter jeder Bertihrung mit Fremden zu entziehen, die ihnen jene abspänstig machen zu können schien 3); der Mehrzahl hingegen, und namentlich den priesterlichen Culten konnte eine weitere Anerkennung, welche den Ruhm ihres Gottes und dessen Einkünfte vermehrte, nur erwünscht seyn 1), und die Empfänglichkeit des

griechischen Gemüths für jedes Zeichen göttlicher Nähe kam diesem Wunsche auf halbem Wege entgegen. Anfang und Grund aller Gottesverehrung im Alterthume ist die Furcht 5), die erst später und mit Rücksicht auf entartete Religionsbegriffe und Gebräuche als krankhafte Aeusserung des Aberglaubens dargestellt wird 6); freilich keine knechtische Furcht allein, sondern zugleich die moralische Scheu, welche das Gefühl der Erhabenheit einflösst; aber gerade diese weiss die ältere Zeit am Wenigsten von dem Begriffe zwingender und drohender Uebermacht zu trennen?); und selbst wenn die Götter aufhören lediglich als überlegene Naturkräste betrachtet zu werden, so sührt doch auch ihre Vermenschlichung die Idee eines quantitativen Unterschieds von dem irdischen Menschen mit sich 8), der diesem seine Schwäche und Beschränktheit nur noch mehr vor die Seele führt und dadurch sein Bedürsniss rege macht, wo er sich in ihrem Bereiche weiss, ihren Zorn zu vermeiden und ihre Gnade zu erwerben. ohne dazu verpflichtet zu seyn, konnten Menschen, die sich täglich in der Nähe eines Heiligthumes befanden, gegen dessen Gottheit unmöglich gleichgültig bleiben 9); selbst Wanderer brauchten nur zu wissen, dass sie an einem heiligen Orte vorbeikamen. um diesem ihre Verehrung zu bezeigen 10); Aehnliches gilt von festlichen Tagen und Zeiten, in welchen man der Gottheit gleichfalls näher als sonst zu seyn schien 11); und wie neben die örtlichen Cultusgemeinden die durch Beruf verknüpften traten, so drang sich auch abgesehen von solchen einem Jeden, dessen Lage oder Bestrebniss bleibend oder vorübergehend an irgend einer Gottheit den symbolischen Ausdruck ihres Begriffs besass, die Nothwendigkeit auf, sich durch Gebet und Opfer oder Gelübde deren Schutzes zu versichern 12). Ganz besonders aber traf alles dieses auch den Staat selbst hinsichtlich aller Gottheiten, welche innerhalb seiner Gränzen irgendwie Platz gefunden hatten, und deren richtige Verehrung ihn schon aus dem Grunde anging, weil ihr Zorn nach den Ansichten des Alterthums auch die ganze Gemeinschaft des Schuldigen umfassen konnte 13); waren es also auch nicht seine eigentlichen Schutzgötter, so nahm er gleichwohl nicht nur jeden rechtmässigen Cultus seiner Bürger unter seinen Schutz, sondern betheiligte sich auch häufig dabei selbst entweder durch stehende

Beiträge zu den Kosten der Tempel und ihrer Feste <sup>14</sup>) oder durch ausserordentliche Gaben und Opfer <sup>15</sup>); und so wenig darum die einzelnen Culte als solche ihre Besonderheit einbüssten, so verbanden sie sich doch je länger je mehr unter der öffentlichen Obhut zu einem ähnlichen grösseren Ganzen, wie es die Göttergestalten selbst in den Händen der epischen Dichter geworden waren <sup>16</sup>), [ja man sprach ausdrücklich in den Beinamen der Cultusgottheiten diese Gesammtheit aus <sup>47</sup>).]

- 1) Vgl. die Beispiele bei Lobeck Agl. p. 272 und namentlich auch C. I. n. 101: καὶ ὅταν θύωσι Πειραιεῖς ἐν τοῖς κοινοῖς ἱεροῖς, νέμειν καὶ Καλλιδάμαντι μερίδα καθάπερ καὶ τοῖς ἄλλοις Πειραιεῦσι, καὶ συνεστιᾶσθαι Καλλιδάμαντα μετὰ Πειραιέων ἐν ἄπασι τοῖς ἱεροῖς, πλην εἴ που αὐτοῖς Πειραιεῦσι νόμιμόν ἐστιν εἰςιέναι, ἄλλφ δὲ μή. In Athen war es den fremden Frauen und den Sklavinnen gestattet an den ἱερὰ δημοτελῆ zuschauend und betend Theil zu nehmen, nicht aber der auf Ehebruch ertappten Frau, Demosth. adv. Neaer. §. 85. Minucius Felix 24.
- 2) Vgl. Isaus de Ciron. §. 16: τῷ Διὶ θύων τῷ κτησίφ, περὶ ην μάλιστα ἐκεῖνος θυσίαν ἐσπούδαζε καὶ οὕτε δούλους προςῆγεν οὕτ ἐλευθέρους ὁθνείους, [woraus die allgemeine Sitte Sklaven zum Dienst des Zεὺς
  κτήσιος in der Familie zuzulassen erhellt, was auch Aesch. Agam. 1036 bestätigt:
  ἐκεί σ΄ ἔθηκεὐ Ζεὺς ἀμηνίτως δόμοις κοινωνὸν εἶναι χερνίβων πολλῶν
  μετὰ δούλων σταθεῖσαν κτησίου βωμοῦ πέλας, vgl. Nägelsbach nachhomer.
  Theol. S. 287], und Paroem. Gotting. I, p. 97: δὶ ἔθους γὰρ ην τοῖς παλαιοῖς,
  ὁπότε ἔθυον Εστία, μηδενὶ μεταδιδόναι τῆς θυσίας.
- 3) Panionium zu Mykale, Her. I. 143; Athene Polias in Athen V. 72; Heraon zu Argos VI. 81 u. s. w. vgl. Ross Pnyx. S. 16 fgg.
- 4) Vgl. die Rede des Delphiers bei Lucian Phalar. II. 8: τὸ δ' ξερὸν καὶ ὁ Πύθιος καὶ τὸ χρηστήριον καὶ οι θύοντες καὶ οι εὐσεβοῦντες, ταῦτα Δελφῶν τὰ πεδία, ταῦθ' ἡ πρόςοδος, ἐντεῦθεν ἡ εὐπορία, ἐντεῦθεν αι τροφαί κ. τ. λ.
- 5) Primus in orde deos fecit timor, Stat. Theb. III. 661; τριῶν ὄντων, α κεκόνθασιν οἱ πολλοὶ παρὰ τῶν θεῶν ζήλου καὶ φόβου καὶ τιμῆς κ. τ. λ. Plut. Aristid. 6, vgl. Herder Ideen z. Gesch. d. Menschh. I, S. 275; G. Hermann über Wesen u. Behandl. d. Mythol. S. 30; Chr. G. König Opusco. lat. ed. Oertel, Mis. 1834. 8. p. 175 u. s. w.
- 6) Wachsmuth II, S. 540 unterscheidet εὐσέβεια, wenn es bekannten und namhaften, δεισιδαιμονία, wenn es der Macht und dem Einflusse unbekannter höherer Wesen überhaupt galt; so richtig es aber auch ist, dass die Begriffe δεὸς und δαίμων, die bei Homer noch ziemlich identisch sind, frühzeitig in getrennten Sphären aus einander gehen (Nitzsch z. Odyss. I, S. 89; Schreiter in Illgen's Zeitschr. f. histor. Theol. 1837 VI. I, S. 30 fgg.; Nägelsbach homer.

- Theol. S. 67; Krische Forschungen z. alten Philos. I, S. 322; Eckermann Relig. Gesch. I, S. 362), so bemerkt doch schon Böttiger Kunstmythol. I, S. 100, wie δεισιδαίμων noch bei Xenophon (Cyrop. III. 3. 58; Agesil. XI. 8) und Aristoteles (Politic. V. 9. 15) in der guten Bedeutung von δεοσεβής gebraucht ist; vgl. auch A. Hahn de religionis et superstitionis natura et ratione, P. 1. 2. Vratisl. 1834. 8. und 1840. 4. Erst bei Theophrast (Char. XVI) und den Stoikern (Antipater von Tarsus, Athen. VIII, p. 346) gelangt δεισιδαιμονία allmälig zu dem schlechten Sinne, in welchem es bei Plutarch u. A. als das andere Extrem der άθεότης gebrandmarkt ist; ja noch im C. I. n. 2737 entspricht es wörtlich dem lateinischen religio; und wenn Porphyrius bei Euseb. praep. evang. X. 2 Recht hat: Καικίλιος δὲ ὅλον δρᾶμα ἐξ ἀρχῆς εἰς τέλος ἀντιφάνους τὸν Οἰωνιστὴν μεταγράψαι φησὶ Μένανδρον εἰς τὸν Δεισιδαίμονα, woran mit Cobet ad Plat. com. reliqu. p. 78 zu zweiseln wir keinen Grund haben, so dürste auch darin ein Beweis liegen, dass der Begriff des späteren δεισιδαίμων früher andere Ausdrücke hatte.
- 7) Vgl. die von mir in Actt. soc. graecae Lips. I, p. 6 fgg. gesammelten Stellen, vor allen Stasinus in Plat. Euthyphr. p. 12 B: ἔνα γὰρ δέος, ἔνθα καὶ αἰδώς. Die Macht der Götter setzt Pausanias VIII. 37. 8 in ἀνθρώπων τε εὐχὰς ἄγειν ές τέλος καὶ ὁποῖα ἔοικεν ἀποδοῦναι πονηφοῖς. Unterscheidungen, wie Varro bei Augustin. civ. dei VI. 9 religiosum a superstitioso ea distinctione discernit, ut a superstitioso dicat timeri deos, a religioso autem tantum vereri ut parentes, sind der älteren Gräcität eben so fremd wie der Latinität die des Nigidius Figulus bei Gell. IV. 9: religentem esse oportet, religiosum nefas.
- 8) Vgl. Voss mythol. Br. I, S. 144 fgg.; Nägelsbach homer. Theol. S. 16 fgg.; Constant III, p. 826 fgg.; Eckermann I, S. 357 fgg.
- 9) So Pindar nach seinem Biographen: κατώπει τὰς Θήβας πλησίου τοῦ ίεροῦ τῆς μητρὸς τῶν Θεῶν Ῥέας τὴν οἰκίαν ἔχων, ἐτίμα δὲ τὴν Θεὸν σφόδρα, und er selbst Pyth. III, 77 ed. Bergk: ἀλλ' ἐπεύξασθαι μὴν ἐγὰν ἐθέλω ματρὶ, τὰν κοῦραι παρ ἐμὸν πρόθυρον σὰν Πανὶ μέλπονται θαμὰ σεμνὰν θεὸν ἐννύχιαι, datu Böckh Expl. Pind. p. 314, andere Beispiele bei Lobeck Agl. p. 1333 fgg.; auch Plaut. Bacch. II. 1. 3: saluto te vicine Apollo, qui aedibus propinquus nostris accolis, venerorque te u. s. w.
- 10) 8. Lucian. Alex. c. 30: τὰ δὲ περὶ τοὺς θεσὺς πάνυ νοσῶν, καὶ εἰ μόνον ἀληλιμμένον που λίθον ἢ ἐστεφανωμένον θεάσαιτο, προςπίπτων εὐθὺς καὶ προςκυνῶν καὶ ἐπιπολὺ παρεστῶς καὶ εὐχόμενος καὶ τάγαθὰ παρὰ αὐτοῦ αἰτῶν, mit der Note von Jacob p. 60; auch Arnob. I. 39. Vgl. Eschenbach diss. acad. p. 496 u. s. w.
- 11) Athen. VIII. 65: χρόνον ἀφορίσαντες καὶ τοῖς θεοῖς προθύσαντες οὕτω μεθήκαν αὐτοὺς εἰς ἄνεσιν, ἐν' Εκαστος ἡγούμενος ἡκειν τοὺς θεοὺς ἐπὶ τὰς ἀπαρχὰς καὶ τὰς σπονδὰς μετ' αἰδοῦς τὴν συνουσίαν ποιῆται: vgl. Theopomp bei Porphyr. de abstin. II. 18: τὸν δὲ Κλέαρχον φάναι ἐπιτελεῖν καὶ σπουδαίως θύειν ἐν τοῖς προςἡκουσι χρόνοις...

κατ' ένιαυτον δὲ θυσίας δημοτελείς ποιείσθαι, παραλείποντα ούδεμίαν έορτην κ. τ. λ. Εενικός θεός Berl. Monataber. 1853. p. 573.

12) Wie wenn der Kranke den Asklepius, der Liebende oder die Braut vor der Hochzeit die Aphrodite (Paus. II. 34. 11, Diod. V. 73), der Kaufmann oder Herold (Aesch. Agam. 1018) den Hermes, der Seefahrer den Poseidon anruft, und was die sonstigen bekannten Aemter oder rual (Her. II. 53) der einzelnen Götter mehr sind, vgl. Oppian. Halieut. II. 17:

αλλος δ' άλλοισισι» ἐπώνυμος ἔπλετο δαίμων ἔργοις, οίσιν ἕκαστος ἐπίσκοπον ἤρατο τιμήν:

Plato Legg. X. p. 909 E, Aristot. Pol. VII. 17, Callim. H. in Jovem v. 70; Longus III. 28 und mehr bei Valcken. ad Eurip. Hippol. p. 178 und Seidler ad Electr. 988.

- 13) Aeschyl. Sept. 587; Eurip. Blectr. 1353; Antiphe de caede Herod. §. 82; Xenoph. Cyrop. VIII. 1. 25; Her. Od. III. 2. 26 u. s. w.
- 14) Δημοτελή ίερα, είς α θύματα δίδωσιν ή πόλις, δημοτικά δέ, είς α οί δημοι, Hesych. I, p. 933, vgl. Herod. VI. 57 (δυσίαι), Aeschin. in Timarch. §. 21, Dem. adv. Neaer. §. 85 (δημοτελή [ερά) und mehr bei Bückh Staatsh. I, S. 293 fgg., und Schömann Gr. Alt. I, S. 446 fgg. [Buttmann ad Dem. Mid. c. 15. Zunächst paset dieser Ausdruck allerdings auf die ältesten und einfachsten eigentlichen Stammculte, wesshalb s. B. Porphyr. de abstin. Η 18: διά τοῦτο καὶ τοῖς κεραμίοις άγγείοις καὶ τοῖς ξυλίνοις καὶ τοῖς πλεκτοίς έχρωντο, και μαλλον πρός τας δημοτελείς ίεροποιίας, τοιούτοις γαίφειν πεπεισμένοι τὸ θείον: sein wahrer Gegensatz aber ist gegen die lδιωτικά, wie C. I. n. 2656, und dass jenen Pracht keineswegs fremd war, zeigt des. n. 3493: nal tag dypoteleig dvolag nal éogtag apporag nal άνυπερβλήτως έπιτελέσαντα έν τη πανηγύρει n. τ. λ. Die δημοτελή ίερα finden im Prytaneum statt (Paus. V. 13. 5), daher θυσία τίς έστι πάτριος ην ο μεν άρχων έπι κοινής εστίας δρά των δ' άλλων ξκαστος έπ' οίκου (Plut. Quaest. conv. VI. 8. 1), [daher auch die Formel είσιέναι εις τὰ δημοτικά [ερά].
- 15) Hekatomben und sonstige Opfer, insbes. auch πνισᾶν ἀγνιὰς (vgl. d. Erkl. zu Arist. Equ. 1317 u. Av. 1213), Zehnten von Kriegsbeuten und Confiscationen (vgl. Böckh Staatsh. I, S. 352 und Meier bon. damnat. p. 215), Strafgelder (KreuserPriesterst. S. 202), Weihgeschenke u. s. w., s. im Allg. Plat. Alcib. II, p. 148 Ε: οδ πλείστας μὲν θυσίας καὶ καλλίστας τῶν Ἑλλήνων ἄγομεν, ἀναθήμασί τε κεκοσμήκαμεν τὰ ἰερὰ αὐτῶν ὡς οὐδένες ἄλλοι, πορπάς τε πολυτελεστάτας καὶ σεμνοτάτας ἐδωρούμεθα τοῖς θεοῖς ἀν Εκαστον ἔτος, καὶ ἐτελοῦμεν χρήματα, ὅσα οὐδ΄ οἱ ἄλλοι ξύμπαντες Ἑλληνες.
- 16) Vgl. Tittmann griech. Staatsv. S. 162 und ein merkwürdiges Beispiel von Versügung des Staats über Tempelgut C. Inscr. II, p. 1091: ἔδοξε τῷ βουλῷ καὶ τῷ δάμῷ . . . ὑπὲς τᾶς ἐφόδου ᾶς ἐποιήσατο Τιμόθεος . . . άξιῶν αὐτῷ δοθῆμεν ἐν τῷ ἱεςῷ τοῦ Απόλλωνος τόπον ῶςτε ναὸν Αφροδίτας οἰνοδομῆσαι . . . δεδόσθαι αὐτῷ καθάπες αἰτεῖται π. τ. λ. Ein anderes

gaben die Byzantier, Arist. Oecon. II. 4: Βυζάντιοι δε δεηθέντες χοημάτων τὰ τεμένη τὰ δημόσια ἀπέδοντο τὰ μεν κάρπιμα χρόνον τινὰ, τὰ δε ἄκαρπα ἀεννάως τάτε θιασωτικὰ καὶ τὰ πατριωτικὰ ώσαύτως καὶ ὅσα ἐν χωρίοις ἰδιωτικοῖς ἦν.

17) [Das Bewusstsein einer einigenden Gemeinsamkeit des Cultus drückt sich theils in der Erwähnung der θεοί κοινοί, der θεῶν ίδούματα κοινὰ καὶ θνσίαι aus, vgl. Herod. XI. 90, theils in der Verehrung des Ζεὺς Ἑλλήνιος oder Πανελλήνιος (in Aegina Pind. Nem. 5. 10. Paus. I. 44. 13. II. 29. 6, in Athen Paus. I. 18. 9. Arist. Equ. 1253) vgl. Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 298 fgg.]

**§.** 9.

Ausserdem war und blieb der sittliche Charakter der Religion fortwährend für den Staat und seine Bürger ein erwünschtes Mittel, um durch sie und die Furcht, aus welcher sie hervorgegangen war, den bürgerlichen Satzungen und Vereinbarungen einen grösseren Gehorsam zu sichern, und vieles, was zum Bestehen der Gesellschaft nöthig oder dienlich schien, gewisser und nachhaltiger zu erreichen, als solches den rechtlichen Formen allein in jener Zeit noch möglich gewesen sein würde 1). Denn so deutlich sich auch schon mit dem Eintritte Griechenlands in die geschichtliche Zeit die Rechtsidee und der damit verknüpste Begriff der Freiheit zu entwickeln anfängt, so ward dieselbe doch erst spät und in mancher Hinsicht nie so stark, dass sie der Mitwirkung der Sitte zu ihrer Gewähr entbehren konnte; und wie noch Jahrhunderte lang auch in bürgerlicher Hinsicht das ungeschriebene Herkommen als höchstes Recht galt, so ersetzten oft noch länger die gottesdienstlichen Gebräuche, in welchen der kindliche Sinn der ältesten Menschheit den Ausdruck seines weltlichen und geselligen Bedürfnisses niedergelegt hatte, den Mangel juristischer, polizeilicher, ja finanzieller und staatswirthschaftlicher Veranstaltungen für gemeinnützige Zwecke, oder erlaubten selbst später noch die Einkleidung und Anknüpfung solcher Maassregeln an ihre Formen, um in Ermangelung sonstiger Zwangsmittel der Selbstauflösung der Freiheit einen Damm entgegenzusetzen. das Recht und dessen Handhabung selbst als ein Ausfluss göttlicher Weltregierung aufgefasst, wie die ersten Regungen völkerrechtlicher Begriffe unter den Schutz der Religion gestellt und von dieser mit der Heiligkeit ihrer Formen umkleidet wurden, ist

bereits in den Staatsalterthümern weiter ausgeführt<sup>2</sup>); derselbe Schutz erstreckt sich aber auch bis in die geringfügigsten Einzelheiten des inneren Volkslebens herab, und verbürgt auch hier Handlungen und Pflichten, deren Nothwendigkeit der Mensch fühlt, ohne sich ihrer noch unter angemessener Form bewusst zu Nicht bloss Nachbarstaaten und verwandte Stämme zu Eintracht und wechselseitigem Verkehre zu verbinden, sondern auch die Bürger desselben Staats im Andenken an den gemeinschaftlichen Ursprung zu erhalten und persönliche Bande der Freundschaft oder Verschwägerung unter ihnen zu knüpfen, ward als Hauptzweck der gottesdienstlichen Feste betrachtet<sup>3</sup>); nicht nur Friedensschlüsse und Verträge ganzer Völker, sondern auch privatrechtliche Acte jeder Art wurden vor dem Angesichte der Gottheit vollzogen und bekräftigt4), Urkunden und Gelder im Tempel niedergelegt<sup>5</sup>), und die rechtliche Gewähr durch Opfer und Eid verstärkt<sup>6</sup>); und wie sich schon in dem uralten Gebrauche des Hundetodtschlags in Argos zur heissen Sommerzeit neben der natursymbolischen Bedeutung des Mythus die gesundheitspolizeiliche Sitte nicht verkennen lässt7), so räth noch Aristoteles die Sanitätsmaassregel der täglichen Bewegung für Schwangere durch eine gottesdienstliche Einladung zu heiligen 8). Auch Frevel zu verhüten begnügte sich der griechische Staat nicht mit der Furcht vor menschlicher Strafe allein, sondern nahm auch den göttlichen Arm dafür durch Verwünschungen in Anspruch 9): selbst Ausfuhrverbote u. dgl. schützten sich durch Androhung göttlicher Rache 10); und wie noch das kaiserliche Rom die Verunreinigung öffentlicher Plätze durch dieses Mittel zu verhüten nicht verschmähete 11), so gehen in zahlreichen Inschriften späterer Zeit Geldbussen und Flüche für den Verletzer von Gräbern und heiligen Orten neben einander 12). Anderes wird bei den einzelnen Gebräuchen seinen Platz finden; besondere Erwähnung verdient aber hier noch die Anwendung, welche der griechische Staat von der Heiligkeit der Tempel zum Schutze seiner eigenen Ersparnisse machte, indem er sie der Gottheit weihte, um sie für den Fall des Bedürfnisses wieder von ihr zu entlehnen 13), was er freilich um so mehr konnte, als bei dem Bestehen des Gemeinwesens, das ihren Cultus erhielt, die Gottheit eben so sehr als dieses selbst betheiligt erschien 14).

- 1) K. O. Müller in G. G. A. 1828, S. 466: "das bloss praktische und auf den Nutzen gerichtete Thun wird hier dergestalt von Gefühlen durchdrungen und erfüllt, dass es selbst ein ideelles Leben wird;" vgl. Jacobs verm. Schr. III, S. 352; C. H. Parry de Graecarum atque Romanarum religionum ad mores formandos vi, Gott. 1799. 4; Zell über das Sittliche in der griechischen Volksteligion, in s. Ferienschriften I, S. 177—206; A. Veder de religionis efficacia in primam justi notionem in seiner Historia philosophici juris apud veteres, Lugd. Batav. 1832; C. v. d. Plög de veterum Graecorum prudentia in definienda necessitudine civitatem inter et cultum divinum, Groningae1844. 8.
- 2) St. A. §. 8, n. 7. 8 und 10; vgl. auch §. 100 wegen des Einflusses gottesdienstlicher Gebräuche auf die statistische Gliederung des Staats und die Controle der bürgerlichen Berechtigung; und dass dieses nicht bloss für Attika gilt, beweist Cramer's Anecdd. Oxon. T. IV, p. 320: τοιγαφοῦν οί Σικυώνιοι κατά φυλάς έαυτούς τάξαντες καλ άριθμήσαντες Διός Στοιχαθέως ιερόν ιδρύσαντο. [Bezeichnend die Aufstellung der τράπεζα ξενίου Διός in den kretischen ανδοεία Athen. IV, p. 143 F. Das alte attische Blutrecht ist durchaus an heilige Stätten geknüpft und ward unter dem Vorsitz des obersten Religionsverwesers, des Basileus, geübt vgl. St. A. §. 104. n. 10 fgg. Schömann St. A. I, S. 469. Die Areopagiten waren gewissermassen Diener der Semnen vgl. Schömann Gr. A. I, S. 497, sie bewahren τας αποφφήτους διαθήκας, έν αίς τὰ τῆς πόλεως σωτήρια κείται (Dinarch adv. Dem. §. 9. Mätzner Anmk. p. 93. 99). In dem Buleuterion selbst ist ein legèv des Zeus Bulaies und der Athene Bulaia, Antiph. de choreut. §. 45.] Im Allgem. vgl. A. Veder de religionis efficacia etc. a. a. O.
- 3) Plat. Legg. V, p. 738 D: ὅπως αν ξύλλογοι ἐκάστων τῶν μερῶν κατὰ χρόνους γιγνόμενοι τοὺς προςταχθέντας εἴς τε τὰς χρείας ἐκάστας εὐμάρειαν παρασκευάζωσι καὶ φιλοφρονῶνταὶ τε ἀλλήλους μετὰ θυσιῶν καὶ οἰκειῶνται καὶ γνωρίζωσιν, οῦ μεῖζον οὐδὲν πόλει ἀγαθὸν ἢ γνωρίμους αὐτοὺς αὐτοῖς εἶναι: vgl. Isocr. Paneg. §. 48 und Strab. IX, p. 642; auch Aristot. eth. Nic. VIII. 9. 6: πᾶσαι δὴ φαίνονται αί κοινωνίαι μόρια τῆς πολιτικῆς εἶναι ἀκολουθήσουσι δὲ αί τοιαῦται φιλίαι ταῖς τοιαύταις κοινωνίαις.
- 4) Vgl. Demosth. pro Phorm. §. 15, Isocr. Trapez. §. 15. 17. 20, und die merkwürdige Stelle Aristot. Politic. VI. 5. 4: έτέρα δ' άρχὴ, πρὸς ἢν ἀναγράφεσθαι δεὶ τά τ' ίδια συμβόλαια καὶ τὰς κρίσεις τὰς ἐκ τῶν δικαστηρίων παρὰ δὲ τοῖς αὐτοῖς τούτοις καὶ τὰς γραφὰς τῶν δικῶν γίνεσθαι δεὶ καὶ τὰς εἰςαγωγάς καλοῦνται δὲ ἱερομνήμονες καὶ ἐπιστάται καὶ μνήμονες καὶ τούτοις ἄλλα ὀνόματα συνεγγύς. In Megalopolis: ἐφ' οἰς δ' ἔληξαν τῆς πρὸς ἀλλήλους διαφορᾶς, γράψαντες εἰς στήλην παρὰ τὸν τῆς Ἑστίας ἀνέθεσαν βωμὸν ἐν Όμαρίω Polyb. V. 93. Vgl. St. A. §. 10 n. 4. Die Vertragsurkunde zwischen Hermias Atarneus und Erythrä wird beschlossen: γράψαι δὲ ταῦτα ἐς στήλην λιθίνην καὶ στῆσαι Ερυθραίους

μέν ές τὸ legòν τῆς Αθηναίης, Έρμια δὲ ές τὸ legòν τοῦ Αταρνέως, Berl. Monateber. 1853. April.

- 5) Beispiele von Urkunden s. C. L. n. 93. II, p. 1037; Revue de philol. I, p. 267 fgg. und ausser dem attischen Μητρώον (Dem. Aristog. I, §. 70 und mehr in St. A. §. 127, n. 7). Paus. I. 43. 4: ἡρῷον, ῷ Μεγαρείς ές γραμμάτων φυλακήν έχρωντο έπ' έμου. Das άπανταν έπλ τα ίερα bei Verlagen von Urkunden vgl. Demosth. in Phaenipp. p. 7; so sollte dies geschehen von Aristokles απαντήσας είς τὸ Ἡφαιστείον Demosth. Apat. § 18. [Religiöse Form der Adoption vgl. Nägelsbach nachhom. Theol. S. 219.] Gelder werden da niedergelegt Cic. Legg. II. 16 und mehr bei Graev. ad Attic. V. 21; insbesondere im ephesischen Tempel, s. Plaut. Bacch. II. 72 fgg.: nos apud Theotimum omne aurum deposuimus, qui illis sacerdos est Dianae Ephesiae. — Quin in ipsa aede Dianae conditum est. Tbidem publicitus servant. Dazu vgl. Dio Chrysost. XXXI, p. 327 und Guhl Ephesiaca, Berl. 1843. 8. p. 111 mit der Aeusserung von Buchholz im Journal f. Deutschland B. X. 71. 3: "dieser Tempel war also, was die Bank zu London in unsern Tagen ist." Von Darleihen aus dem Tempelschatz an Staaten und Privatleute ein Hauptbeispiel C. I., n. 158 mit Böckh Staatsh. II, S. 85 fgg. [Das apyroononeior, die Münze, verbunden mit dem Heroon des Στεφανηφόρος, nach diesem heissen die Mustermasse für das Münzgewicht, vgl. Böckh Staatsh. II, S. 862, Schömann Gr. Alt. 1, S. 422]. Ueber Arkadien Pinder Beitr. z. Münzkunde, S. 188. Das sittlich Bedenkliche bei den im Namen der Götter getriebenen Geldgeschäften hebt gut hervor Eurip. Philoct. fr. 792 ed. Nauck: δράτε δ' ώς κάν θεοίσι κερδαίνειν καλόν, θανμάζεται ὁ πλείστον ἐν ναοῖς ἔχων χουσόν. τι δήτα καὶ σὲ κωλύει λαβείν πέρδος παρόν γε κάξομοιούσθαι θεοίς.
- 6) Ueber die Häufigkeit des Eids im hüheren Alterthume s. Plat. Legg. XII, p. 948 von Rhadamanthys: ἔοικε δὴ δικαστῆ μὲν ἀνθοώπων οὐδενὶ διανοούμενος δεῖν ἐπιτρέπειν, θεοῖς δὲ, όθεν ἀπλαῖ καὶ ταχεῖαι δίκαι ἐγίγνοντο αὐτῷ διδοὺς γὰρ περὶ ἑκάστων τῶν ἀμφισβητουμένων ὅρκον τοἰς ἀμφισβητοῦσιν ἀπηλάττετο ταχὺ καὶ ἀσφαλῶς: wesshalb auch Clem. Alex. Stromatt. I, p. 306 von Chiron: ἐφ' οῦ καὶ ὁ τὴν τιτανομαχίαν γράφας φησίν, ὡς πρῶτος εἰς τε δικαιοσύνην θνητῶν γένος ἥγαγε, δείξας ὅρκον καὶ θυσίας ἱεράς. Doch auch später fortwährend; vgl. Theophrast. bei Stob. Serm. XLIV. 22. p. 281: κελεύουσι γὰρ, ἐὰν μέν τις οίκίαν πρίηται, θύειν ἐπὶ τοῦ ᾿Απόλλωνος τοῦ Ἐπικωμαίου, ἐὰν δὲ χωρίον, ἐπὶ τῆς κώμης, ῷ αὐτὸς οίκεῖ, καὶ ὁμνύειν ἐναντίον τῆς ἀρχῆς ἐγγραφούσης καὶ κωμητῶν τριῶν, ἡ μὴν ώνεἰσθαι δικαίως κ. τ. λ.
- 7) Κυνοφόντις, Athen. III. 56; vgl. Paus. I. 43. 7, Aelian H. A. XII. 34, und mehr bei Schwenck etym. myth. Andeut. S. 42, Müller Dor. I, S. 346, Preller Demeter S. 257, Welcker kl. Schr. I, S. 16; v. Lasaulx vor dem Würzburger Lect. Kat. 1842—43. (Akad. Abh. p. 545 ff.) Junge Hasen jagt man, aber dann αφιασι τη θεφ Xenoph. Venat. V. 14; Arrian Venat. c. 22.
- 8) Politic. VII. 14, 9: τοῦτο δὲ ξάδιον τῷ νομοθέτη ποιεῖν προςτάξαντι καθ' ἡμέραν τινὰ ποιεῖσθαι πορείαν πρὸς θεῶν ἀποθεραπείαν

τῶν εἰληχότων τὴν περὶ τῆς γενέσεως τιμήν. Aehnlich fasst Piso bei Dionys. Hal. IV. 15 die Absicht des römischen Gesetzgebers bei der Abgabe von den Geborenen an die Lucina, von den Gestorbenen an Libitina, und von den mit der Toga virilis bekleideten an die Juventas aus einem statistischen Gesichtspuncte auf.

- 9) Vgl. v. Lasaulx vor dem Würzb. Lect. Kat. 1843, S. 13 fgg.; [Akadem. Abhdl. S. 168 ff.] insbes. die teische Inschrift C. I. n. 3044: Ögtig Tytor every αζουμνήτη ἀπειθοίη η ἐπανίσταιτο αζουμνήτη, ἀπόλλυσθαι αὐτὸν καλ γένος τὸ κείνου κ. τ. λ. und dann weiter: οξτινες τιμουχέοντες τὴν ἐπάρην μὴ ποιήσειαν έπλ δυνάμει, έν τῆ έπάρη έχεσθαι: auch n. 3095: ὁ δὲ εἴπας η πρήξας τι παρά τοῦτον τὸν νόμον η μη ποιήσας τι τῶν προςτεταγμένων έν τῷ νόμφ έξώλης εἴη καὐτὸς καὶ γένος τὸ ἐκείνου, und die Inschrift von Gambreum n. 3562: τὸν δὲ γυναικονόμον τὸν ὑπὸ τοῦ δήμου αίρούμενον έπεύχεσθαι τοῖς έμμένουσι καὶ ταῖς πειθομέναις τῷδε τῷ νόμφ εὖ εἶναι καὶ τῶν ὑπαρχόντων άγαθῶν ὄνησιν, τοῖς δὲ μὴ πειθομένοις μηδε ταις έμμενούσαις τάναντία κ. τ. λ. Wer der Obrigkeit nicht die πατρική εύνοια bewahrte durch Gehorsam und Ehrfurcht, — ούτω τίσει δίκην κακής βουλής δαίμοσιν έστιούχοις. ἄρχοντες γάρ έστιουχούσι πόλεως καὶ πολιτών σωτηρίας Stob. Serm. XLIV. 40. So auch σπέρματα μη κλέπτεινέπαράσιμος όστις έληται Pseudophocyl. V. 18 und die άραλ είτις μη φράσεί όρθως όδον η πύρ έναύσει η διαφθείρει ύδωρ η δειπνιείν μελλοντα κωλύσαι τινά Diphilus bei Athen. VI, p. 239.
- 10) Plut. V. Solon. c. 24: κατὰ τῶν ἐξαγόντων ἀρὰς τὸν ἄρχοντα ποιεῖν προςἐταξεν ἢ ἐκτίνειν αὐτὸν ἑκατὸν δραχμὰς εἰς τὸ δημόσιον. Die in den attischen Volksversammlungen herkömmlichen ἀραὶ εἴ τις ἐπικη-ρυκεύεται Πέρσαις τῶν πολιτῶν Isocr. Paneg. §. 157. Ueber die ἀρὰ πολιτικὴ Dio Chrysost. 80. 6, dazu Wachsmuth Hell. Alterth. I, S. 446. Auch Privatverträgen werden ἀραὶ beigefügt, so Demosth. pro Phorm. 52: ἐναντία τῷ διαθήκη καὶ ταῖς ἀπ΄ ἐκείνης ἀραὶς γραφείσαις ὑπὸ τοῦ πατρὸς κ. τ. λ.
  - 11) Jahn ad Pers. p. 110.
- 12) C. I. n. 2824: ἐἀν δέ τις παρὰ τὰ διατεταγμένα ἔτερόν τινα θάψη, ἔστω ἐπάρατος καὶ προςαποτισάτω τῷ ἱερωτάτω ταμιείω δηνάρια πέντε: vgl. n. 2664. 2826. 3890 fgg. 4000. 4303, und was andere heilige Orte betrifft, n. 1926 und 2634. Aus früherer attischer Zeit gehört hierher das Versprechen im Eide der athenischen Archonten und Strategen im Falle der Verletzung χρυσῆν εἰκόνα ἰσομέτρητον εἰς Δελφοὺς ἀναθήσειν Plato Phaedr. p. 235 D, Poli. vm. 86; Plut. Sol. c. 25, [über den Sinn vgl. Schömann Gr. A. I, S. 416]; ferner das ὀφειλέτω χιλίας δραχμάς ἱερὰς τῷ Ἡρα für den Archont, der die Verheirathung oder Aussteuer der Erbtöchter bei den dazu Verpflichteten nicht erzwingt; vgl. Demosth. Macart. p. 1067.
- 13) C. I. n. 76: ἀποδοῦναι τοῖς θεοῖς τὰ χρήματα τὰ ὀφειλόμενα; vgl. Thuc. II. 13: ἔτι δὲ καὶ ἐκ τῶν ἄλλων ἱερῶν προςετίθει χρήματα οὐκ ὀλίγα, οῖς χρήσεσθαι αὐτοὺς, καὶ ἢν πάνυ ἐξείργωνται πάντων, καὶ τῆς θεοῦ τοῖς περικειμένοις χρυσίοις: und eben so für Lacedamon L.

121: ναυτικόν τε ἀπὸ τῆς ὑπαρχούσης τε ἐκάστοις οὐσίας ἐξαρτυσόμεθα, καὶ ἀπὸ τῶν ἐν Δελφοῖς καὶ Όλυμπία χρημάτων; von Lysander ward alles Gold und Silber von Werth bei dem Apollo in Delphi niedergelegt, Athen. VI, p. 233; als Hülfsmittel von Selinunt und Syrakus χρήματά τ' ἔχουσι τὰ μὲν ἔδια τὰ δὲ καὶ ἐν τοῖς ἐστὶ Σελινουντίοις Thuc. VI. 20; der Tribut der Lepreaten an Elis ward dem olympischen Zeus gezahlt Thuc. V. 31. [Den Methonsern wird der Tribut an Athen in eine ἀπαρχή an die Athene als eine Erleichterung verwandelt vgl. Sauppe inscr. Macedon. 1847. p. 11. 12.] Vgl. überhaupt Böckh Staatsh. I, S. 578 fgg., Berl. Monatsber. 1853. S. 570 fgg., Att. Rechnungsurk. 1846 und Rangabé antt. Hellèn. I, p. 203 fgg. Das Entleihen war mit einer Verzinsung verbunden Rangabé antt. Hellèn. I. p. 175 fgg., auch in Ephesus C. I. n. 2953b u. s. w.

14) Aesch. Sept. 77: πόλις γὰς εὖ πςάσσουσα δαίμονας τίει, wo Stanley auch Aristot. Rhetor. II, 17. 6 vergleicht: ἐν δ' ἀπολουθεῖ βέλτιστον ἡθος τῷ εὐτυχία, ὅτι φιλόθεοί εἰσι καὶ ἔχουσι πρὸς τὸ θεῖόν πως πιστεύοντες διὰ τὰ γιγνόμενα ἀγαθὰ ἀπὸ τῆς τυχῆς.

### §. 10.

Endlich aber konnte auch der entwickelte Rechtszustand des griechischen Volkes nicht umhin, in dem Cultus und seinen Gegenständen integrirende Theile des Gemeinwesens selbst zu erblicken, deren hergebrachten und wohlbegründeten Ansprüchen er jedenfalls dieselbe Gewähr wie seinen übrigen sittlichen Grundlagen schuldig war 1); und wenn also auch in der Sphäre des bürgerlichen Lebens die Gewalt des Herkommens und die Scheu vor dem Heiligen allmälig hinter der selbstgefälligen Aufklärung der Zeit verschwand, so trat jene rechtliche Rücksicht nur um so mehr in den Vordergrund und hielt dadurch wenigstens die Aeusserlichkeiten des Cultus noch weit länger aufrecht, als der Geist, welchem derselbe seine Entstehung verdankte, fortwährte. ging daraus mitunter eine höchst mechanische Auffassung hervor; wenn aber die Philosophie selbst Frömmigkeit und Gottesfurcht als Gerechtigkeit gegen die Götter definirt<sup>2</sup>), so kann es nicht auffallen, auch im Volke die Opfer und sonstigen gottesdienstlichen Gebräuche nur als eine schuldige Leistung betrachtet zu sehen, auf welche die Gottheit ein Zwangsrecht hat, und die ihr nicht vorenthalten werden darf, ohne auch für andere Kreise der Gesellschaft das gefährliche Beispiel einer Rechtsverletzung zu geben 3); und so geht dann durch alle Zweige des Cultus die Analogie des

ostov oder göttlichen Rechtes mit dem Slactov oder menschlichen 4) und des legov oder göttlichen Eigenthums mit dem tow und δημόσιον durch 5), auf deren Achtung zugleich der ganze Begriff der εὐσέβεια und ihres Gegentheils beruht 6). Die persönliche Ehre der Gottheit kommt dabei eben so wenig in Betracht, als die der einzelnen Bürger im Staate hochgeschätzt wird, und was diese sich gefallen lassen müssen, lässt er unbedenklich auch über jene ergehen; daher z. B. die ungestrafte Verspottung göttlicher Personen auf der attischen Bühne, die das Rechtsprincip um so weniger verletzte, als sie nicht nur der äussern Verehrung derselben keinen Abtrag that, sondern selbst auf dem Boden eines anerkannten Cultus ruhete?); nur wer einen solchen beeinträchtigte, war gottlos,  $\alpha \sigma \varepsilon \beta \dot{\eta} \varsigma$ , und ward als solcher verfolgt<sup>8</sup>), ja selbst der Gottesläugner, ἄθεος, nur desshalb, weil seine Grundsätze in ihrer Consequenz den Cultus als unnöthig erscheinen liessen. Auch kam es dabei gar nicht darauf an, ob jemand überhaupt keine Götter glaubte, sobald er nur denjenigen die Verehrung entzog oder bestritt, welche der Staat gesetzlich anerkannte und stützte?); aus diesem Gesichtspuncte flossen daher Unglaube und Aberglaube oder Ausübung solcher Culte, welche nicht öffentlich geduldet waren, in einander, und es konnte der Fall vorkommen, dass derselbe Cultus als Gottlosigkeit bestraft ward, den wenige Jahre nachher der Staat annahm und seinen Bürgern erlaubte 10). Denn auch hier findet die Analogie mit dem bürgerlichen Rechte Platz: die Verehrung fremder Götter entspricht der Einschwärzung eines Fremden in das Bürgerthum, und nur in solchen Zeiten, wo auch diese durch Schlaffheit und Nachsicht der Behörden möglich ward, erfuhr auch jene stillschweigende Duldung 11); aber erst wo der Staat selbst nach dem nämlichen Rechte, mit welchem er Ausländern das Bürgerrecht ertheilen oder Beisassenschutz gewähren konnte, einen fremden Gottesdienst auf gesetzlichem Wege adoptirte, trat dieser in gleiche Reihe mit den heimischen 12); und auch dafür hat das Alterthum schon die Parallele gezogen, dass dieselben Staaten, welche in ersterer Hinsicht zu Bewilligungen geneigt waren, auch von letzterem Rechte den ausgedehntesten Gebrauch gemacht haben 13). Was dagegen als Cultus irgendwie zugelassen und eingebürgert war, genoss des öffentlichen Schutzes

in dem Maasse, dass auch die geringste Verletzung mit den härtesten Strafen geahndet ward <sup>14</sup>); und namentlich stand alles bewegliche und unbewegliche Eigenthum sammt den Personen des Cultus unter der Bürgschaft des Staats; auch das bekannte Asylrecht der griechischen Tempel ist nur ein kleiner Theil der allgemeinen Unverletzlichkeit, die jeden Gegenstand begriff, welcher in irgend eine Berührung mit heiligem Boden trat <sup>15</sup>); und wenn dieses Recht später bestimmten Orten vor anderen beigelegt ward, so beruhete dieses nur auf der allgemeinen Anerkennung, welche deren Heiligkeit auch in einem weiteren Kreise fand <sup>16</sup>).

- 1) Eurip. Hecub. 800: νόμφ γὰς τοὺς θεοὺς ἡγούμεθα, d. h. νομίζομεν, vgl. G. Hermann ad Aristoph. Nubb. v. 818; was keineswegs so beschränkt aufgefasst werden darf, wie bei Eckermann Relig. Gesch. I, S. 54: "voulzer Drovs heisst die Götter nach den heiligen durch Gewohnheit und Satzungen sestgestellten Gebräuchen verehren, aber nicht, wenigstens in der alten guten Zeit, glauben, dass Götter da sind." Allerdings ist vouigest nicht s. v. a. xistricie; wohl aber gehören die Götter selbst ebensowohl wie ihr Cultus zu den νομιζομένοις oder νομίσμασι, quae communi omnium consensu recepta sunt; und dem steht auch der Herodotische Sprachgebrauch vonigen Aget ορτήν u. dgl. nicht im Wege. [Nägelsbach (nachhomer. Theologie S. 160. 161) hebt mit Recht hervor, welche Stütze des Glaubens an die Götter und des Wissens von ihnen der unveränderliche Cultus der Götter (xarà rà màτρια θύει») war. "Wer im Staate lebt, hat nicht nur Theil an der αγορά, an den vópois, an der  $\pi$ olitzí $\alpha$  — sondern auch an den religiösen Instituten, deren es ausserhalb des Staates und seiner Gliederungen ebenfalls keine giebt. Der Staat vermittelt dem Einzelnen auch die Religion. — Weil der Staat dies alles bietet, so erhellt auf's deutlichste, warum der Grieche keiner Kirche bedarf, warum er, um in seiner Weise Frömmigkeit zu üben, bloss ein guter Bürger zu sein braucht etc." (ders. a. a. O. S. 292-293).]
- 2) Cic. N. D. I. 42: est enim pietas justitia adversum deos; vgl. Plat. Protag. p. 331 fgg. und die Zusammenstellung Republ. I, p. 531 B: ἀφείλοντα η θεῷ θυσίας τινὰς η ἀνθρώπω χρήματα: auch die Redensart ἀκοθύειν d. h. θυσίαν ἀκοδοῦναι bei Poll. I. 27, Athen. VII. 39, Seit. Empir. adv. Mathem. IX. 124. [Beruht ja doch nach altgriechischer Anschauung (Hes. Theog. 535) der Cultus auf einer rechtlichen Auseinandersetzung (πρίνεσθαι) zwischen Göttern und Menschen in Mekone, vgl. Nägelsbach nachhom. Theol. S. 193.]
- 3) Diodor. Sic. Exc. Vat. VII. 4: ὅτι τοὺς μὴ διαφυλάττοντας τὴν τρὸς τὸ θεἴον εὐσέβειαν πολὺ μᾶλλον μὴ τηςεῖν τὰ πρὸς τοὺς ἀνθρώτους δίκαια: vgl. Plutarch adv. Colot. c. 81: πόλις ἄν μοι δοπεῖ μᾶλλον ἐδάφους χωρίς ἢ πολιτεία τῆς περί θεῶν δόξης ὑφαιρεθείσης σύστασιν λαβεῖν ἢ λαβοῦσα τηρῆσαι κ. τ. λ.

- 4) Plat. Gorg. p. 507 B: καὶ μὴν περὶ μὲν τοὺς ἀνθρώπους τὰ προςήκοντ ἄν πράττων δίκαια ἄν πράττοι, περὶ δὲ τοὺς δεοὺς ὅσια: Ammon. p. 1., Bekk. Anecd. p. 223, vgl. Böttiger Kunstmyth. II, S. 107 und über den von diesem richtig erklärten Unterschied von εροὺν und ὅσιον mehr bei Dorv. ad Char. p. 267, Valck. ad Ammon. III. 6, p. 184, Sluiter lectt. Andoc. p. 272, Bergman ad Isocr. Areop. p. 170, Wachsmuth H. A. II, S. 3 u. s. w. Ὅσιον ist alles, was nach göttlichem Rechte erlaubt ist, folglich in die Sphäre des göttlichen Eigenthums nicht übergreift, und in sofern kann es als profanum, βέβηλον (Schol. Aristoph. Lysistr. v. 743) selbst dem εροὺν entgegengesetzt werden, wie z. B. Demosth. Timocr. §. 120: τὰ μὲν εροὰ, τὰς δεκάτας τῆς θεοῦ, καὶ τὰς πεντηκοστὰς τῶν ἄλλων θεῶν σεσυληκότες καὶ ἀντὶ τοῦ ἀποδοῦναι αὐτοὶ ἔχοντες, τὰ δ᾽ ὅσια, α᾽ ἐγίγνεξο ὑμέτερα, κεκλοφότες, wo es Harpokrat. p. 220 richtig durch δημόσια erklärt.
- 5) Plat. Republ. I, p. 344 A: καὶ ίερὰ καὶ ὅσια καὶ ἔδια καὶ δημόσια, wo die beiden letzten Begriffe als Arten des ὅσιον mit diesem dem ίερὸν entgegen treten; vgl. auch Legg. Vll, p. 800 A: παρὰ τὰ δημόσια μέλη καὶ τὰ ίερὰ, und Herod. Vlll. 109: τά τε ίερὰ καὶ τὰ ἔδια ἐν ὁμοίφ ἐποιέετο.
- 6) Plat. Euthyphr. p. 12 Ε: τοῦτο τοίνυν ἔμοιγε δοκεῖ τὸ μέφος τοῦ δικαίου εἶναι εὐσεβές τε καὶ ὅσιον, τὸ περὶ τὴν τῶν θεῶν θεραπείαν, τὸ δὲ περὶ τὴν τῶν ἀνθρώπων εἶναι τὸ λοιπὸν τοῦ δικαίου μέρος: vgl. Diog. L. Vll. 119; Sext. Empir. adv. Mathem. IX. 123: ἔστι γὰρ εὐσέβεια ἔπιστήμη θεῶν θεραπείας κ. τ. λ.; Stob. Serm. I. 18: ἔστι δὲ πρῶτα τῶν δικαίων τὰ πρὸς τοὺς θεοὺς εἶτα πρὸς δαίμονας εἶτα πρὸς πατρίδα καὶ γονεῖς εἶτα πρὸς τοὺς κατοιχομένους ἐν οἰς ἐστὶ καὶ εὐσέβεια ῆτοι μέρος οὖσα τῆς δικαιοσύνης ἢ παρακολουθοῦσα. ᾿Αδικίας δέ ἐστιν εἴδη τρία: ἀσέβεια πλεονεξία ῧβρις, ἀσέβεια μὲν ἡ περὶ θεοὺς πλημμέλεια καὶ περὶ δαίμονας καὶ τοὺς κατοιχομένους καὶ περὶ γονεῖς καὶ πατρίδα; Etym. Gud. s. v. δίκαιος; Menander bei Walz Rhett, gr. IX. 199.
- 7) Vgl. Böttiger Aristophanes impunitus deorum gentilium irrisor, Guben 1790. 8, und in s. Opuscc. lat. ed. Sillig p. 64 fgg.; Constant de la religion IV, p. 460—472; Wachsmuth I, S. 615; Roscher Klio I, S. 326; und mit Bemerk. in Allg. Schulz. 1832, S. 809 fg.
- 8) 'Ασεβείας γραφή, vgl. Heffter athen. Gerichtsverf. S. 147; Meier und Schömann att. Process S. 300 fgg.; Platner Process und Klagen II, S. 138 fgg. Petersen geh. Gottesd. S. 19. Verschiedenheit der Asebie u. Hierosylie bei Cyrill. adv. Julian. VI, p. 189, dazu Ztschr. f. Alterth. 1844, p. 679.
- 9) Xenoph. M. S. I. 1: our μεν ή πόλις νομίζει οὐ νομίζων, ετερα δὲ καινὰ δαιμόνια εἰςφέρων: vgl. Diog. L. VII. 119: διττὸν εἶναι τὸν ἄθεον, τὸν τε ἐναντίως τῷ θείω λεγόμενον καὶ τὸν ἐξουθενητικὸν τοῦ θείου, und mehr bei Sturz in Beck's comm. soc. philol. Lips. II, p. 65—72; Tittmann griech. Staatsv. S. 27; Wachsmuth II, S. 211 u. 466; Meier in Hall. Encykl. Sect. I, B. 24, S. 446 fgg.; Nitzsch in Kieler philol. Stud. S. 449. [Die Ekklesia oder die von ihr beaustragten Nomotheten in Athen entscheiden über Einsührung neuer Gottesdienste und über neue Festseiern, vgl.

Schömann de comit. p. 297 ff. Die Anklage gegen den, welcher einen neuen nicht anerkannten Cultus begeht, kann als γραφή ἀσεβείας bei dem Areopag angebracht werden, vgl. Harpocr. s. v. ἐπιθέτους ἐορτὰς, dazu Schömann Gr. Alterth. I, S. 499. Die erste Anklage wegen Gottlosigkeit war die gegen Anaxagoras und seine Freunde eingebrachte εἰσαγγελία als τοὺς τὰ θεῖα μή νομίζοντας ἢ λόγους περὶ τῶν μεταρσίων διδάσπουτας s. Plut. Pericl. 32. Nic. 23. Diog. Laert. II, 12—16 und die andern bei Zeller Philos. der Griech. I, S. 667 angeführten Stellen. Die Flucht des Diagoras von Melos und die Setzung eines Preises auf seinen Kopf erfolgt specicll wegen seiner ἀσέβεια in Bezug auf die Mysterien, überhaupt in Bezug auf ἱερὰ καὶ ἑορτάς (Lys. Andoc. 17); vgl. Nägelsbach nachhom. Theol. S. 430.]

- 10) Phot. Lex. p. 268: ἐλθών τις εἰς τὴν ᾿Αττικὴν ἐμύει τὰς γυναῖκας τῷ μητρὶ τῶν θεῶν, οἱ δὲ ᾿Αθηναὶοι ἀπέκτειναν αὐτὸν ἐμβάλλοντες
  εἰς βάραθρον ἐπὶ κεφαλήν· λοιμοῦ δὲ γενομένου ἔλαβον χρησμὸν ἱλάσασθαι τὸν πεφονευμένον κ. τ. λ., vgl. Bergk com. Att. reliqu. p. 109 fgg.
  und Lobeck Agl. p. 664, dessen Zweifel, ob in Griechenland überhaupt fremde
  Culte verboten gewesen, durch die von ihm selbst angeführten Stellen Demosth.
  F. L. §. 281, Plut. V. Demosth. c. 14, Ioseph. c. Apion. II. 37 hinlänglich
  beseitigt wird, ferner Sauppe fragm. orat. Attic. p. 302 und Bötticher das Heilige und Profane in der Baukunst. Berlin 1846, S. 11 ff.
- 11) In der Zeit der athenischen Demokratie, wo die Verdächtigung der ξενία an der Tagesordnung war (Elmsl. ad Aristoph. Acharn. 518; Meier bon. damn. p. 62; Döderlein philol. Beitr. aus d. Schweiz S. 39), finden wir auch Adonien (Aristoph. Lysistr. 390. P. 420. Plut. Nic. 13, dazu Movers Phönic. I, S. 200, Rinck Relig. d. Hellen. II, S. 113 ff.), Sabazien (Cic. Legg. II. 25), Kotyttien (Juven. II. 91. Paroemiogr. gr. I, p. 333), die Buttmann Mythol. II, S. 159 fgg. wohl zu spitzfindig verwirft; vgl. Lobeck Agl. p. 627 und 1007 fgg.
- 12) Ἐπίθετοι έορταλ, Ηατροςτ. p. 115: τὰς μὴ πατρίους άλλ' ἐπιψηφισθείσας ἐπιθέτους .ἐπάλουν: vgl. Hesych. I, p. 1694: Θεοί ξενικοί πας 'Αθηναίοις τιμώνται, worunter man keineswegs mit Lobeck Agl. p. 628, Meineke Com. gr. fragm. II, p. 881 und Bergk Com. att. rel. p. 218 die widerrechtlich eingedrungenen zu verstehen braucht; vgl. Hesych. II, p. 1499: Φεφεά (Φεφαία) 'Αθήνησι ξενική θεός, deren öffentlicher Cult zu Athen durch Paus. II. 23. 5 bezeugt ist. Dass aber darauf das Fest der Θεοξένια sich bezogen habe (Casaub. ad Ath. IX, p. 372; Fabric. Bibl. antiq. p. 358), ist ein alter Irrthum, den Creuzer Symb. III, S. 10 und Wachsmuth II, S. 464 u. 487 um so weniger hätten wiederholen sollen, als dieses Fest insbesondere dorischen Staaten eigen war; richtiger Böckh expl. Pind. p. 136 und Preller ad Polem. p. 67: parabantur hos festo epulae sacrae, quibus peculiariter uteretur is deus, cui templum aliquod et oppidum sacrum erat; sed accubabant etiam alii dei, qui ab illo tanquam invitabantur ejusque Eévos erant, unde Hesychius: Θεοξένια ποινή έορτή πασι τοῖς Θεοίς: vgl. C. Inscr. II, p. 1075 und mehr bei Lobeck Agl. p. 669 und Thiersch in Abhh. d. Münchner Akad. 1834, 8. 622.

- 13) Strab. X, p. 722: Άθηναιοι ως πεο πρός τὰ αλλα φιλοξενούντες διετέλουν, ούτω καλ περί τοὺς θεοὺς κ. τ. λ.
- 14) Teposvlia: vgl. Xenoph. M. S. I. 2. 62; Hellen. I. 7. 22, und übet die Strenge, womit dieses bis ins Kleinste gehandhabt ward, Isocr. adv. Lochit. §. 6: όρῶ δ' ὑμᾶς ὅταν του καταγνῶτε [εροσυλίαν ἢ κλοπὴν οὐ πρὸς τὸ μέγεθος ων αν λάβωσι την τίμησιν ποιουμένους, άλλ όμοίως απάντων Θάνατον καταγιγνώσκοντας, mit den Beispielen bei Aelian. V. Hist. V. 17: είτις πρινίδιον έξέκοψεν έξ Ἡρφου, ἀπέκτειναν αὐτὸν, ἀλλὰ καὶ Ατάρβην, οτι 'Ασκληπιού τον ίερον στρουθον απέκτεινε πατάξας, oder Dio Chrysost. XXXI, p. 836: αλλ' έαν μεν δοράτιον έξέλη τις έκ της χειρός η κράνους ἀποζφήξη τὸν λόφον, τῷ δημοσίῷ τουτὸν εὐθὺς παραδώσετε καί την αύτην υπομενεί τιμωρίαν τοις ίεροσύλοις: auch Paus. II. 28. 3 und C. Inser. II, p. 1103: νόμοις γαρ ίεροις και άραις και έπιτίμοις άνωθεν διεχεχώλυτο, Γνα μηδείς έν τω ίερω μήτε έννέμη μήτε έναυλοστατή μήτε σπείοη μήτε ξυλεύη κ. τ. λ. Alles zum Tempelbau verwendete oder bestimmte Material galt als heilig, Bötticher Tekton. II, S. 107 ff. Es rührten die Athener bei der Einnahme des legov des Zeus Olympios von Syrakus nichts an den αναθήματα und liessen den Syrakusischen Priester ruhig als Wächter (Paus. X. 28. 3); die Unterstadt von Theben war nach Alexander ἔρημος πλην τὰ ξερά (Paus. IX, 7. 4); die Schildkröten im Partheniongebirg als dem Pan heilig dürfen nicht weggefangen werden (Paus. VIII. 54. 5). war allgemein griechisches Gesetz, dass die legóovlot getödtet werden (Diod. XVI. 56) und ατάφους δίπτεσθαι τους Γεροσύλους, Diod. XVI. 26; [nach Amphiktyonenbeschluss die Tempelräuber von Delphi vom Felsen gestürzt (Paus. X. 2. 2).] Geldstrafe für das τέμνειν χάρακας έκ του - τεμένους in Kerkyra, Thuk. III. 70, Nichtachtung der Asyle der Tempel Zeichen des Untergangs von Sybaris, Paroemiogr. gr. I, p. 218.
- 15) 'Aσυλία, vgl. St. A. §. 10, n. 6 mit d. Nachträgen; Petit legg. p. 78; Guasco dissert. histor. Tournay 1756. T. II, p. 1-168; Spanheim de us. et praest. numm. IX. 5; Eckhel doctr. numm. T. IV, p. 306; auch Böttiger Kunstmythol. II, S. 117; A. Bach über die Beschaffenheit und den verschiedenartigen Zweck der von den Eltesten Völkern bis in die Zeiten des Christenthums bestandenen Asyle. Glatz 1827. 4; Neu de asylis. Gott. 1837. 8; Tophoff de tutela, quam Graecorum loca sacra et hominibus et rebus praestiterunt. Paderb. 1839. 4; P. Förster de asylis Graecorum. Berl. 1847. 8; Limburg-Brouwer VIII, p. 319 fgg.; Wachsmuth H. A. II, S. 143; und wegen des ähnlichen Rechts der Altäre Vissering quaestt. Plaut. jurid. Amsterd. 1842. 8, p. 50. Als eigenthümlich griechisch das Asylrecht bezeichnet von Liv. 35, 51: templum est Apollinis Delium -. Ubi et in fano lucoque ca religione et eo jure sancto quo sunt templa quae asyla Graeci appellant -. Sicherung des Feindes vor der sonst gesetzlich erlaubten Tödtung an den εερά εκάστοισιν έπιχώρια Stob. Serm. XLIV. 18. Plutarch de superstit. 4 unterscheidet: Lord doulo weiξιμος βωμός, έστι και λησταίς άβέβηλα πολλά των ίερων και πολεμίους φεύγοντες αν άγάλματος λάβωνται η ναού δαφφούσιν. Auch eingestan-

demen Verbrechern war Schutz an einem solchem Ort gewährt, vgl. Eratosth. p. 94: Erstosthenes ist getödtet οὐδ΄ ἐπὶ τὴν ἐστίαν καταφυγών; nach Strab. XIV. 1 zeigte sieh die Erweiterung des Asylrechtes in Ephesos auf einen Theil der Stadt als βλαβερὸν καὶ ἐπὶ τοῖς κακούργοις ποιοῦν τὴν πόλιν; im Ephesischen Tempel geniessen auch Schuldner die Asylie, Plut. vit. aere alieno 3; in Samothrake, von welcher Insel galt: sacram hanc insulam et augusti totam atque inviolati soli esse, bestand more majorum ein Gericht über die qui scelestas manus intulisse intra terminos sacratos templi dicantur; wer sich ihm nicht stellen wollte, liberaret religione templum ac sibimet ipse consuleret, Liv. XLV. 51. [Das Gefährliche der für Ungerechte wie Gerechte gleich geltenden Asyle hebt hervor Euripides Ion 1315—1323.]

16) So ist zu bestimmen, was Kreuser hell. Priesterstaat S. 147 sagt: "obgleich gewöhnlich angenommen wird, dass jeder Tempel und Altar schützen können, so scheinen mir doch nur die ältesten Heiligthümer dieses Schutzrecht gehabt zu haben"; vgl. Polyb. IV. 74: οὐκ ἔτι περί τοῦ πάλιν ἀνακτήσασθαι παρά των Ελλήνων την παλαιάν άσυλίαν έπιμέλειαν έσχον: Paus. ΙΙΙ. 5. 6: Τεγεαται δε αὐτὸν της 'Αθηνας εκέτην εδέξαντο της 'Αλέας' ήν δε ἄρα τὸ ίερὸν τοῦτο έκ παλαιοῦ Πελοποννησίοις πάσιν αίδέσιμον παὶ τοὶς αὐτόθι [κετεύουσιν ἀσφάλειαν μάλιστα παρείχετο; Polyb. IV. 18: das Heiligthum der Artemis Lusia in Arkadien ασυλον δε νενόμισται παρά τοις Ελλησι; Paus. II. 13. 4: παρά δὲ Φλιασίοις τη θεώ ταύτη (Ganymeda) καὶ ἄλλαι τιμαὶ καὶ μέγιστον τὸ ἐς τοὺς ίκέτας ἐστί δεδώκασι γὰρ δή άδειαν ένταῦθα ίκετεύουσι. λυθέντες δε οί δεσμώται τὰς πέδας πρὸς τα έν τῷ ἄλσει δένδρα άνατιθέασιν; С. Ι. ከ. 3187: άξιώσας άποδέξασθαι τό τε ίερον της Στρατονικίδος Αφροδίτης ασυλον είναι και την πόλιν ημών εράν και άσυλον; C. I. n. 2557. 3045; Berl. Monateber. 1854. S. 528, wo die Bezeichnung: ορος ίερος ασυλος Διονύσου Βάκχου, nicht χώρος gesichert ist. [Das Heiligthum der Paliken zeichnet sich vor andern aus αρχαιότητι καί σεβασμώ, sein Asyl schützt vor allem die von ihren Herren geplagten Sklaven, Diod. XI. 89. Aufzählung von dreizehn των ασύλων καλ αβάτων πρότερον Leger, die die Kilikischen Piraten zerstörten, bei Plut. Pomp. 24.] Insbesondere handelte es sich in späterer Zeit um die Anerkennung durch die Römer (Tac. Ann. III. 60, IV. 14, und mehr bei Krause Civit. neocorae, Hal. 1844. 8. p. 87 fgg.) und um die Ausdehnung des heiligen Raumes selbst, legove όρους, έφ' όσον τοις ίπέταις άσφάλεια, Poll. I. 10; vgl. Strab. XIV, p. 950 und C. I. n. 2737 u. 2919: χώρος ἄσυλος Διονύσου Βάκχου· τὸν Γκέτην μη άδικεϊν μηδε άδικούμενον περιοράν εί δε μη, έξώλη είναι καὶ αύτὸν και τὸ γένος αὐτοῦ.

### S. 11.

Wie tibrigens auch neben diesem Rechtsschutze die griechischen Staaten es fortwährend nicht an Maassregeln fehlen liessen, um die Verehrung der Götter und deren Erfordernisse direct zu überwachen und zu ordnen, zeigt insbesondere die zahlreiche Menge gottesdienstlicher Aemter und Titel, die mit der wachsenden Pracht und Mannichfaltigkeit des Cultus in beständigem Zunehmen begriffen und nur zu verschieden nach Ort und Zeit ist, um eine vollständige Aufzählung möglich zu machen. Ursprünglich freilich scheint es neben den Priestern, welche den Cultus ihrer einzelnen Tempel leiteten, nur der oben bereits erwähnten Erben des alten Königstitels bedurft zu haben, um solchen Opfern und Gebräuchen vorzustehen, welche aus dem Staatsvermögen selbst bestritten wurden, und hin und wieder begegnet uns diese Würde auch noch in späterer Zeit 1); in demselben Maasse aber, wie der Staat auch den Tempelcultus in den Bereich seiner Aufsicht und Theilnahme zu ziehen anfing, reichte sie in der hergebrachten Begränzung ihrer Thätigkeit dafür nicht aus, und wenn auch kleinere Städte, wo der Tempel wenige und die Gebräuche einfach waren, sich mit den Priestern selbst begnügten, die, indem sie die Interessen ihrer Götter wahrnahmen, damit zugleich auch für den Staat zu sorgen schienen, so theilten sich doch in der grösseren Mehrzahl diese Geschäfte unter vielerlei eigene Beamte, die trotz ihrer Beziehung auf den Cultus doch eigentlich nicht zu den durch die unmittelbare Berührung mit der Gottheit und ihren Wohnungen geheiligten Personen gehörten, und desshalb besser hier als unten bei diesen ihre Stelle finden?). Dahin gehört vor Allem der Γερομνήμων, der sich schon durch seinen Namen als gottesdienstlicher Beamter ankündigt 3), und so verschieden sich auch sein Amtskreis an den einzelnen Orten gestaltet haben mag 4), doch wo er vorkommt, als einer der wichtigsten Posten betrachtet werden darf, dem die allgemeine Sorge für die äusserlichen Voraussetzungen des Cultus oblag; ferner ἐπιμεληταί oder Curatoren für einzelne Culte, an welchen der Staat insbesondere betheiligt war 5); Tempelbaumeister 6) und Tempelwächter 7) für die Erhaltung der Gebäude und namentlich auch der Weihgeschenke, deren Controle einen wesentlichen Theil der Staatsaufsicht ausmachte 8); zu äbnlichen Zwecken die Schatzmeister für die Einkünste und Gelder der Tempel 9), und insbesondere die zahlreichen legomotol 10) oder lεραπόλοι 11), die trotz ihrer grossen Aehnlichkeit mit den Priestern doch vielmehr die Gemeinde, welche das Opfer brachte und das Fest bestritt, als wie jene den Gott vertreten zu haben scheinen 12). So begegnen sie uns wenigstens auch in engeren Kreisen, wo mitunter nicht einmal an einen Tempel zu denken ist 13), als eine Aussichtsbehörde über die gemeinschaftlichen Opfer u. s. w., die mitunter auch um ihres monatlichen Wechsels willen den Namen ἐπιμήνιοι führt 14); und eben darauf deutet zugleich die Polizeigewalt, mit der sie hin und wieder für die Zwecke des öffentlichen Cultus bekleidet sind 15), so wie die Verwaltung der Tempeleinkünste 16), bei deren angemessener Verwendung der Staat sowohl wie der Cultus betheiligt war. Insosern endlich das gottesdienstliche Bedürfniss auch durch unmittelbare Leistungen des Staats und seiner Bürger befriedigt ward, gehören auch die zahlreichen Liturgien hierher, in welchen Einzelne in gesetzlicher Reihefolge oder freiwillig die Bestreitung der Chöre, festlicher Spiele und Gesandtschaften auf ihre Kosten übernahmen; oder wo dieses von Staatswegen selbst geschah, bedurfte es auch dazu mitunter eigener Beamten, worunter namentlich die athenischen βοώναι oder Käufer des Opferviehs als ein ansehnlicher Posten bekannt sind 17).

1) Aristot. Politic. VI. 5. 11: έχομένη δὲ ταύτης ἡ πρὸς τὰς θυσίας άφωρισμένη τὰς κοινὰς πάσας, όσας μὴ τοῖς ໂερεῦσιν ἀποδίδωσιν ὁ νόμος, άλλὰ ἀπὸ τῆς κοινῆς έστίας ἔχουσι τὴν τιμήν καλοῦσι δὲ οί μὲν αρχοντας τούτους, οί δὲ βασιλείς, οί δὲ πρυτάνεις; vgl. Xenoph. Rep. Lac. XV. 2: Θύειν μεν βασιλέα πρὸ τῆς πόλεως τὰ δημόσια απαντα; [nach Herodot VI. 56 stellen andere allerdings auch eine θυσία δημοτελής an, aber Vorsitz, σπονδαρχία und die Häute der Opferthiere fallen den Königen zu, vgl. Schömann Gr. Alterth. I, S. 228]; die πάτριοι θυσίαι fallen dem βασιλεύς zu, Schol. Plat. Euthyph. p. 2; Plut. Quaest. conviv. VI. 8. 1: &vσία-πάτριος, ην ό μεν ἄρχων ἐπὶ της κοινης έστίας δρά; und ausser den bereits St. A. §. 56, n. 15 erwähnten Fällen die Beispiele aus Samothrace (Liv. XLV. 5; C. Inscr. II, p. 180), Pergamum (τὰν ἐπώνυμον ἀπὸ βασιλέων πρυτανηζαν αν έκ γένεος διαδεξάμενος τοίς τας άξίας βασμοίς άνελόγησε, C. I. n. 2189), Assus (πάτριος βασιλεύς καὶ ίερεὺς τοῦ Διὸς, C. I. n. 3569), Cyzikus (C. I. n. 3663), Chalcedon (C. I. n. 3794), Siphnus (Isocr. Aeginet. §. 36), Priene (Strab. VIII, p. 590) u. s. w. [Die sacralen Functionen der drei ersten Archonten in Athen bestimmen sich als Feier der Dionysien und Thargelien für den Eponymos (Poll. VIII, 88), Feier der Mysterien, Lenäen, der Fackelrennen, der πάτριοι δυσίαι für den Basileus (Schol. Plat. Euth. 2 A), das Opser der Artemis Agrotera, des Enyalios, der έπιτάφιος άγων für die im Kriege Gefallenen für den Polemarch (Acl. V. H. II. 25, Philostr. V. Soph. IL 30) vgl. St. A. §. 138. n. 6. 7. 9, Schömann Gr. Alterth. I, S. 415.]

- 2) Aristoteles 1. 1.: άλλο δ΄ εἶδος ἐπιμελείας ἡ περὶ τοὺς θεοὺς, οἶον Γερεῖς τε καὶ ἐπιμεληταὶ τῶν περὶ τὰ Γεραὶς τοῦ σώζεσθαι τὰ ὑπάρχοντα καὶ ἀνορθοῦσθαι τὰ πίπτοντα τῶν οἰκοδομημάτων καὶ τῶν ἄλλων, ὅσα τέτακται πρὸς τοὺς θεοὺς συμβαίνει δὲ τὴν ἐπιμέλειαν ταύτην ἐνιαχοῦ μὲν εἶναι μίαν, οἶον ἐν ταῖς μιπραῖς πόλεσιν, ἐνιαχοῦ δε πολλὰς καὶ κεχωρισμένας τῆς Γερωσύνης, οἶον Γεροποιοὺς καὶ ναοφύλακας καὶ ταμίας τῶν Γερῶν χρημάτων. Wie allerdings auch in grösseren Städten die Priester in administrativer Hinsicht den Beamten gleichgestellt werden konnten, zeigt ihre Rechenschaftspflichtigkeit in Athen nach Aeschin. adv. Ctesiph. §. 18, dass sie jedoch nicht als Beamte zu betrachten seyen, bemerkt ausdrücklich Aristot. Politic. IV. 22. 2: τοῦτο γὰρ ἕτερόν τι παρὰ τὰς πολιτικὰς ἀρχὰς θετέον.
- 3) Plut. Symp. init: οί γὰς ἐν Σικελία Δωριείς τὸν ἐπίσταθμον μνάμονα προςηγόρευον; vgl. Schneider ad Aristot. Politic. p. 386.
- 4) Vgl. Tittmann über den Bund der Amphiktyonen S. 84 und Letronne éclaircissemens sur les fonctions des magistrats appelés Mnémons, Hieromnémons, Promnémons, in Mem. de l'A. d. L. 1822, p. 221 fgg. Ausser den früher bekannten Beispielen von Athen (Aristoph. Nubb. 620; Demosth. Timocr. §. 150), Byzanz (Polyb. IV. 52; Demosth. Cor. §. 30), Cyzikus (C. I. n. 3664), Chalcedon (C. I. n. 3794) und den delphischen Amphiktyonen finden wir ihn jetzt auch in Lacedamon (C. I. n. 1242, 1290), Thessalien (C. L. n. 1766), Illyricum (C. I. n. 1830b), Segeste (Rhein. Mus. IV, S. 95), und Thasus (C. I. n. 2161), wo ich nicht verstehe, wesshalb Böckh II, p. 184 sich wundert, dass er dem öffentlichen Schatze vorsteht; vgl. oben §. 9. n. 13 und Diog. L. VI. 45: θεασάμενός ποτε τους εερομνήμονας τών ταμιών τινά φιάλην υφηοημένον άγοντας έφη· οί μεγάλοι κλέπται τὸν μικοὸν άγουσι. Auffallender ist, dass bei Plut. Symp. VIII. 8. 4 [die Poseidonpriester bei den Megarensern] selbst [ερομνήμονες heissen, was jedenfalls Müller Dor. II, S. 169 nicht benutzen durste, um auch den byzantischen Hieromnemon zu einem Poseidonspriester zu machen; eher kann man sich die Vergleichung mit den ägyptischen εερογραμματείς gefallen lassen, s. Kreuser Hellen. Priesterst. S. 127 fg.
  - 5) Vgl. St. A. §. 150, n. 1 und C. I. n. 1341 u. 2508.
- 6) Ναοποιοί (Aristot. Rhetor. I. 14: ὅτι παφελογίσατο τρία ἡριωβέλια ἱερὰ τοὺς ναοποιούς) oder ναποοί, wie in Paros C. I. n. 2396, gewöhnlich νεωποιοί oder νεωποῖαι (Ross inser. II, p. 76), vgl. das. n. 2396. 2656. 71. 73. 76. 78. 2749. 68. 85. 2800. 12. 26. 37. 2930. 82. 85. 86. 94; auch ἀρχινεωποιοί n. 2795. 2811 und ἐπιστάται τοῦ νέω am Tempel der Athene Polias n. 160. Vgl. Keil Inser. Boeot. p. 125. Gervasio Inser. di Luceria. Neap. 1851. p. 25.
- 7) Tegoquilanes in Rhodus (Ross III, p. 27), Segeste (Rhein. Mus. IV, S. 95) u. s. w.
- 8) VgL insbes. C. Inscr. I, p. 747: ἐπειδή συμβαίνει τινὰ τῶν ἐπὶ τῆς τραπέζης τοῦ Αμφιαράου ἀργυρωμάτων ἀχρεῖα γεγονέναι, τινὰ δὲ ἐπι-

σπευής χρείαν έχειν, είναι δε και νών πρός τοις τοίχοις άναπειμόνων πεπτωπότα τινά, α έν παραδοσίμοις έχαυσιν οι ιεράρχαι ... έλέσθαι τρείς άνδρας έκ πάντων των πολιτών ... οι δε παραλαβόντες όσα μεν αν δοκή έπισκευής προςδείσθαι έπισκευασάτωσαν, έκ δε των λοιπών ποιησάτωσαν άργυρώματα τῷ θεῷ βουλευόμενοι περί τῆς κατασκευής μετὰ πολεμάρχων και ιεραρχών και συνηγόρων τῆς πόλεως τὰς έκδόσεις ποιούμενοι τῆς τε έργασίας και τῆς έπισκευής παρὰ κατοπτάς κ. τ. λ.

- 9) Vgi. St. A. §. 151, n. 12 fgg. und C. I. n. 2852, 59, 79 u. s. w.
- 10) St. A. §. 150, n. 1; vgl. Ross III, n. 276: C. I. n. 2056 a. 2157. 2221 b. 2266 u. s. w.; dazu Böckh Staatsh. I, S. 302. 308. In Cyzicus auch weibliche; vgl. das. n. 3657: καὶ τὰς ίεροποιοὺς τὰς προςαγορευομένας θαλασσίας καλ τὰς συνούσας μετ' αύτῶν [ερείας κ. τ. λ. Das [εροποιησαι τὰς άρχὰς (Aen. Tact. 17) bestimmt sich näher z. B. für die Prytanen in Athen als ιεροποιήσαι είσιτήρια ύπερ της βουλής και θύσαι και κατάρξασθαι τῶν [ερῶν ὑπὸρ ὑμῶν καὶ ὅλης τῆς πόλεως (Dem. Mid. §. 552), wie Antiphon de Choreuta §. 45 erweist: — καὶ εἰς τὰλλα πάντα ἱερὰ, είσιων μετά της βουλής και θύων και εύχόμενος ύπεο της πόλεως ταύτης και πρός τούτοις πρυτανεύσας — και ιεροποιών και θύων ύπερ της δημοκρατίας —. Ίεροθύται erwähnt drei von den άστοι neben der Priesterin bei den Opfern der Demeter von Phigalia (Paus. VIII. 42. 5), sonst noch bei Vischer Inscr. Spart. 1853. p. 10, Ross Demen von Attika n. 12. Ein Θεηπόλος in Olympia vgl. Paus. V.-15, 6: μέλει δε τα ές τας θυσίας τῷ θεηπόλφ δς έπι μηνι έκάστφ την τιμην έχει neben den μάντεις, σπονδοφόροι, dem έξηγητης, αύλητης und ξυλεύς. Σπονδοφόρος für die Opfer in Olympia und andere gemeinsame Spiele ernannt vgl. St. A. §. 10. n. 14. Eben dahin vielleicht die legovouos in Ilium, C. I. n. 3595. 97, sowie die ispapyas oben n. 8. Vgl. Bergk com, att. reliqu. p. 88.
- 11) In Epidaurus (C. I. n. 1169 1173), in Telus (Ross 11, n. 169), in Gela (Dorv. Sicc. p. 501 u. 513) sogar Eponymus, wo ihn Raoul-Rochette in Welcher's Rhein. Mus. IV, S. 95 mit dem Hieromnemon vergleicht. In Akarnanien freilich erscheint er als Priester des Anóllov Antiog, vgl. C. Inscr. II, p. 2; in Telus dagegen bemerkt Keil in N. Jbb. 1844, XL, p. 287 sehr richtig die Verschiedenheit von dem legens.
- 12) Αρχή, vgl. Demosth. adv. Theocr. §. 29 und über ihren Geschäftskreis in Athen Aristot. bei Etymol. Μ. p. 469: κληρωτολ ἄρχοντές είσι δέκα τὸν ἀριθμὸν, οῖ τὰ τε μαντεύματα [εροθυτοῦσι καν τι καλλιερῆσαι δέη, καλλιεροῦσι μετὰ τοῦν μάντεων, καλ θυσίας τὰς νομιζομένας ἐπιτελοῦσι, καλ τὰς πεντετηρίδας ἀπάσας διοικοῦσι πλην Παναθηναίων, ja auch mit den Pansthenäen setzt sie C. I. n. 147 in ähnliche Verknüpfung, wie mit andern Festen die Strategen; vgl. auch Böckh Staatsh. II, S. 9. Andere erklären freilich anders, wie Schol. Demosth. Mid. §. 115: [εροποιὸν δὲ καλοῦσι τὸν ἐποπτεύοντα τοὺς μάντεις ὅτε θύουσι, μη πού τι κακουργώσιν ἐν ταὶς θυσίαις, und §. 171: τὸν ἐπισκοποῦντα τὰ θύματα μὴ ἀδόκιμα καλ πηρά: dech lässt sich alles dieses auf den gemeinschaftlichen Begriff eines öffentlichen

Organs für Cultusangelegenheiten zurückführen, der höchstens anderswo zugleich auch das Amt des veomoids umfasste; wie z. B. in Odessus (C. I. n. 2056), in Delus (n. 2667), in Cius (n. 3723), wo sie beauftragt werden, Decrete im Tempel aufzustellen; vgl. Poll. Onom. l. 12. [Wahl der legomoid der Eumeniden durch den Areopag vgl. Müller zu Aeschyl. Eumen. S. 179.]

- 13) Bei dem Jugendfeste der Hermäen in der Palästra, Plat. Lys. p. 207 D; ebenso bei den Prytanen im Rathhause, vgl. oben Note 10.
- 14) Έπιμήνιοι οί ίεροποιοί, Hesych. I, p. 1368. II, p. 28; vgl. Ross II, p. 60 und C. Inscr. II, p. 1133; offenbar dasselbe, was Paus. V. 15. 6 μέλει δὲ τὰ ἐς τὰς θυσίας τῷ θεηκόλφ, ος ἐπὶ μηνὶ ἑκάστφ τὴν τιμὴν ἔχει, καὶ μάντεσι καὶ σπονδοφόροις κ. τ. λ. Dagegen ίεροποιοί κατ ἐνιαυτὸν inschriftlich aus Athen C. I. n. 147; Böckh Staatsh. II, S. 7.
- 15) Athen. IV. 14: τοῦ μὲν εἰς τὴν Ἀκαδημίαν εἰςενέγκαντος όψοποιοῦ λοπάδα πρὸς ἐτέραν τινὰ χρείαν τὸν κέραμον καταξαι πάντας
  τοὺς ἱεροποιοὺς ὡς μακρόθεν οὐκ ἀστείας παρειςδύσεως γενομένης: vgl.
  Schubert de Aedil. p. 45.
- 16) Ross inscr. II, n. 94 und 169 nach der Ergänzung von Keil: αίφε-θείς δὲ ίεραπόλος ἐπὶ ίερέως Λεωπρίτου ἐδέξατο τὰς ποθόδους καὶ τὰ τελέσματα ὀρθῶς καὶ δικαίως ἀκονόμησε: selbst in Athen, C. I. n. 71 u. 76, obgleich hier genauer n. 115: καὶ ταμίας αίφεθεὶς ὑπὸ τῆς βουλῆς εἰς τὰς θυσίας . . . μεμέρικεν τοῖς ίεροποιοῖς. Weingeschenke n. 2953 b: λόγος ίεροποιοῦν κ. τ. λ.
- 17) Vgl. St. A. §. 150, n. 2 ff. [Ueber die βοῶναι vgl. Böckh Staatsh. I, S. 303. ll, S. 119 ff. Beil. N. Vlll. Vlllb; Schömann Gr. Alterth. I, S. 430.]

#### §. 12.

Mit allen diesen Maassregeln liess es sich jedoch auf die Länge nicht vermeiden, dass nicht nur das religiöse Bedürfniss, aus welchem der griechische Götterdienst entsprungen war, für seine wachsenden Anforderungen immer geringere Befriedigung in demselben fand, sondern auch die Bedeutung desselben und seiner Gegenstände in immer grössere Vergessenheit gerieth, und das Ganze darauf hinauslief, entweder in hergebrachter Weise seine Schuldigkeit zu thun¹), oder unter schicklichen Vorwänden der Sinnlichkeit und Genusssucht neue Nahrung zu verschaffen. Seinem äusserlichen Umfange nach wuchs allerdings der Cultus immer mehr, so dass z. B. in Athen zuletzt wohl der sechste Theil des Jahres aus Festtagen bestand²); in welchem Geiste dieses aber geschah, zeigt schon die Angabe, dass man die Besorgung der ältesten und heiligsten Gebräuche den Wenigstfordernden überliess, während neue und von Aussen angenommene Culte mit einem

Gepränge begangen wurden, das die Mittel des Staats zu erschöpsen drohte 3); und je tieser in Folge dieser Verweltlichung des Cultus die Sittlichkeit des Volkes sank, desto häufiger ward auch er zum blossen Mittel lächerlichen Ehrgeizes oder niederträchtiger Schmeichelei, ja zu toller Verirrung der Frivolität 4) gemissbraucht. Schon in den Zeiten der sinkenden Freiheit Griechenlands fing die göttliche Verehrung an sich selbst auf lebende Menschen zu erstrecken 5), und die orientalischen Einflüsse, welchen namentlich die Colonien des Osten ausgesetzt waren, steigerten dieses Unwesen zu einer solchen Höhe, dass bereits Feldherren oder Statthaltern der römischen Republik öffentliche Feste geweiht wurden 6) und die bedeutendsten Städte Kleinasiens ihre höchste Ehre darein sezten, Tempelwärterinnen irgend eines römischen Kaisers zu heisen 7); aber auch wo neben den zahlreichen Culten dieser Art die alte Gottesverehrung ihre Stelle behauptete, bestand die Hauptsache derselben in reichen Spenden und Schenkungen, wodurch spiessbürgerliche Eitelkeit den Dank eines verwöhnten Pöbels erstrebte 8), und in Kampfspielen, deren Vervielfältigung und die überschwängliche Wichtigkeit, die man ihnen beilegte, ein ohnmächtiges Zerrbild an die Stelle der althellenischen Kunstübung setzte 9). Für das innere Bedürfniss blieb dagegen nur die Wahl, in der Philosophie Ersatz zu suchen, deren verschiedene Secten in dieser Zeit förmlich den Charakter confessioneller Parteien annahmen 10), oder sich dem Aberglauben in die Arme zu werfen, dessen krankhafte Auswüchse auf diesem entarteten Boden zu Hunderten wucherten 11): wie sehr das sittliche Vertrauen auf die herrschende Götterwelt gewichen war, zeigt das Verstummen der Orakel, das zwar nicht so plötzlich, wie es kirchliche Schriftsteller schildern, aber doch sichtlich bald nach Christi Geburt eintrat 12); und selbst wo noch ein religiöser Sinn übrig war, wandte er sich sogar im öffentlichen Leben lieber den ägyptischen oder morgenländischen Culten zu, die auch in ihren gröbsten Verirrungen die Tiese irgend eines Gedankens wenigstens im Hintergrunde ahnen liessen 13). Wohl scheinen auch einzelne Träger des griechischen Cultus, und namentlich der Mysterien, deren natursymbolischer Inhalt ohnehin dem orientalischen näher stand, schon frühe den Versuch gemacht zu haben, ihre Götter und Gebräuche durch rationelle Behandlung

und Auslegung mit dem Fortschritte der Zeit zu versöhnen <sup>14</sup>); und wenn auch die Mehrzahl der philosophischen Secten dagegen fortwährend gleichgültig, ja feindselig blieb <sup>15</sup>), so kam ihnen doch zuletzt noch die neupythagorische und neuplatonische Richtung auf halbem Wege entgegen, um sich in ihrem Kampfe gegen die siegende Macht des Christenthums mit der Auctorität der alten Religion zu verbünden <sup>16</sup>); gerade dadurch aber ward diese der Wurzel ihrer ehemaligen Kraft, ihren nationalen und örtlichen Grundlagen, vollends entfremdet, und sobald sie daher mit Constantin dem Grossen der Staatschutz verlies, der sie noch bis dahin aufrecht gehalten hatte <sup>17</sup>), fiel sie als ein abgestorbener Körper der unausbleiblichen Verwesung anheim.

- 1) Αφοσιούσθαι τὸ μὴ ἐντελεος τι ποιείν, ἀλλ' ῶςπερ ὁσίας Ενεκεν, Harp. p. 59; vgl. Isaeus Apollod. §. 38, Plat. Legg. VI, p. 572 D. Julian. Misopog. p. 361, und mehr bei Salmas. Miscell. p. 378, Herald. Obss. et emend. c. 13, Dorv. ad Charit. p. 308, Valck. ad Herod. IV. 154, Wyttenb. ad Plat. Phaed. p. 127, Wernsd. ad Himer. p. 149; über ὁσίας Ενεκα Athen. VII. 87; VIII. 58 u. s. w.
- 2) Schol. Aristoph. Vesp. v. 661: εἰς δέκα μῆνας λογίζεται τὸν ἐνιαυτὸν, ὡς τῶν δύο εἰς ἑορτὰς προχωρούντων: vgl. Xenoph. Rep. Ath. III. 2 und die noch stärkere Angabe von den Tarentinern bei Strab. VI, p. 429: ἐξίσχυσε δὲ ὕστερον τρυφή διὰ τὴν εὐδαιμονίαν, ὥστε τὰς πανδήμους ἑορτὰς πλείους ἄγεσθαι κατ' ἔτος παρ' αὐτοῖς ἢ τὰς ἡμέρας.
- 3) Isocr. Areop. §. 29: ὁπότε μὲν δόξειεν αὐτοῖς τριακοσίους βοῦς ἔπεμπον, ὁπότε δὲ τύχοιεν, τὰς πατρίους θυσίας ἐξέλιπον: und: τὰς μὲν ἐπιθέτους ἑορτὰς αἷς ἑστίασίς τις προςείη, μεγαλοπρεπῶς ἦγον, ἐν δὲ τοῖς ἀγιωτάτοις τῶν ἱερῶν ἀπὸ μισθωμάτων ἔθυον: vgl. Athen. VIII. 67 und Plutarch cupid. divit. c. 8. ᾿Απὸ μισθωμάτων erklärt zwar Didymus bei Harpocr. p. 38: ἀντὶ τοῦ ἐκ τῶν τεμενικῶν προςόδων: ich nehme es aber wie ἀπομισθοῦν τοὺς στεφάνους C. I. n. 2144, oder ἐκμισθώσεως Ussing Inscr. ined. p. 49; vgl. auch Lexic. Seguer. p. 207: ἔθος ἦν τοῖς βουλομένοις μισθοῦσθαι τὰς θυσίας. Zeu sbeklagt sich über die Vernachlässigung seines Dienstes gegenüber dem jüngerer Götter bei Lucian Icaromen. 24.
- 4) Dicaearchus, makedonischer Besehlshaber der Flotte 196 v. Chr. ἐπλ πρόδηλον ἀσέβειαν ἐνπεμπόμενος οὐχ οδον ἄτοπόν τι πράσσειν ἐνόμιζεν άλλὰ τῆ τῆς ἀπονοίας ὑπερβολῆ καὶ τοὺς θεοὺς ὑπέλαβε καταπλήξεσθαι καὶ τοὺς ἀνθρώπους οῦ γὰρ ὁρμίσειε τὰς ναῦς, δύο κατεσκεύαζε βαμούς, τὸν μὲν ἀσεβείας τὸν δὲ παρανομίας καὶ ἐπὶ τούτοις ἔθυε καὶ τούτους προσεκύνει καθάπερ δαίμονας, Polyb. XVIII. 37.
- 5) Pausanias (VIII. 2. 2) schreibt es der goldenen Urzeit zu: καὶ Φεοὶ τότε ἐγένοντο ἐξ ἀνθρώπων. Gestorbene als Götter zu ehren, wesentlich

unter bekannten Götternamen ist aus guthellenischer Zeit bezeugt: Lykurg als Proc (Strab. Stob. V. 110, Paus. III. 15. 5), Salganeus, der Loetse des Mogabyzos als Apollo (Steph. B. s. v., Ross Königsr. II, S. 129), [Pythagoras als Apollon Hyperboreios (Aristot. bei Ael. V. H. II. 26)], Empedokles (Diog. Laert. VIII. 70), Sophokles als Dexion, wesentlich ein Asklepios (Etym. M. s. v. Asklow u. a. vgl. Ann. del Inst. 1847, p. 205-10, Göttling Explic. anagl. Paris. 1848). Das Trier Boasida rechnet Aristoteles (Eth. Nicom. V. 10) zu den οσα έπι των καθ' εκαστα νομοθετούσιν; dem Hippokrates ward alljährlich eine δυσία mit ໂερα τέλεια von Aerzten gebracht (Luc. Philops, 21). Den Anfang der Apotheose Lebender machte die Schmeichelei der hellenischen πόλεις gegen Lysander (πρώτφ - Ελλήνων έκείνφ βωμούς αι πόλεις ανέστησαν ώς θεφ και θυσίας έθυσαν είς δε πρώτον παιάνες ήσθησαν, Duris bei Plut. Lysand. 18); es folgt der Beschluss der Thasier Agesilaos ναοίς καὶ ἀποθεώσεσι zu ehren; dann Alexander (Aelian V. H. ll. 19; Luc. Calumn. 17: μέγα έφρόνει ώσανεί ού θεοῦ παίς ων μόνον άλλά καί θεούς ποιείν δυνάμενος in Bezug auf Hephästion), dann Antigonus (Plut. V. Cleom. c. 16. Arat. 45), weiter Demetrius (Plut. Apophth. Lac. 25 und St. A. §. 175, n. 10. 12), Ptolemäus (Diod. XX. 100), u. s. w. Aus später Zeit ausser der kaiserlichen Familie Antinous als Seog verehrt, so in Mantinea (Paus. VIII. 9. 4). Als eigenthümlich hellenisch bezeichnet Sokrates (Hist. eccles. Ill. 23. p. 165 ed. Paris.) das ανθρώπους αποθεούν. Vgl. Nitzsch de apotheosis apud Graecos vulgatae causis, Kil. 1840. 4., p. 12 fgg. und Limburg-Brouwer VII, p. 471 fgg.

- 6) [Lysandria die Heraes in Samos genannt, Plut. Lys. 18], Marcellea in Syrakus, Cic. Verrin. II. 21, Spiele dem Flaminin als corrio in Chalcis geweiht, Plut. V. Flam. c. 16; Mucia in Kleinssien, Cic. Verrin. II. 21, Lucullea, Plut. V. Lucull. c. 23; vgl. Cicero ad Qu. Fr. I. 1. 31; ad Att. V. 21. 7, und Mongault sur les honneurs divins, qui ont été rendus aux gouverneurs des provinces pendant que la république Romaine subsistoit, in Mém. de l'A. d. Inscr. I, p. 353.
- 7) Hierüber ausser den älteren Citaten bei Fabric. bibl. antiqu. p. 408 u. van Dale diss. novem p. 299 insbes. J. H. Krause de civit. neocoris, Halle 1844. 8.; über das Verhältniss dieser Culte zu den alten aber Philostr. V. Apollon. I. 15: προςκείμενον τοὶς βασιλείοις ἀνδριάσιν, οῖ καὶ Διὸς τοῦ ἐν Ὀλυμπία φοβερώτεροι τότε καὶ ἀσυλώτεροι ήσαν.
- 8) Vgl. C. Insa. II, p. 531: άλείψασαν δὶς διάντοις ἐπ λουτήρων ἐπιφύτοις δαψιλέστατα τὸ πλείσταν μέρος καὶ τῆς νυκτὸς, ἐστιάσωσαν τὸν δῆμον πλεονάκις καὶ πανδήμοις παταλύσεσιν, ἐν τοῖς θυμελικοὶς καὶ σκηνικοὶς ἀγῶσιν τὰ πρωτεύοντα ἐν τῆ ᾿Ασίφ ἀκροάματα αὐτὴν πρώτως ἀναγαγοῦσαν καὶ δείξασαν τῆ πατρίδι: p. 562: ποιησάντων θεωρίας ἐπὶ ἡμέρας δέκα καὶ μονομαχίας ἀποτόμους ἐπὶ ἡμέρας δέκα δυό . . ποιησάντων δὲ καὶ ἑστιάσεις καὶ δημοθοινίας καὶ γυμνικῶν ἀγώνων ἐπιδόσεις καὶ ἐπποδρομιῶν: p. 1075: βουλόμενος συνεπαύξειν τοῖς θεοὶς τὴν πανήγυχιν καὶ ἄποντας μετέχειν τῶν ἱερῶν ἐπαγγέλλεται δημοθοινήσειν

- έν τοις Θεοξενίοις: p. 1079: έβουθύτησέν τε και οίνομέτρησεν πασι: und über die Gymnasiarchie insbes. Krause Gymnastik und Agonistik S. 186 ff.
- 9) Vgl. Meiners de graecorum gymnasiorum utilitate et damnis in Comm. Soc. Gott. T. XI, p. 269 fgg. und Philostr. de gymnast. c. 3; ferner Jo. Ge. Walther de Actiacis Capitolinis aliisque agonibus imperatorum Romanorum. Wittenb. 1752. 4.; über die Mannichfaltigkeit der Uebungen und Kampffeste aber ausser dem bei Krause zerstreuten Stoffe C. Inscr. II, p. 504. 738. 805. 936 u. s. w.
- 10) Vgl. Becker Charikles II, S. 130: "die Philosophen des Alterthums erscheinen in der That gewissermassen als Seelsorger, namentlich tröstend und beruhigend in Leiden und Trübsalen"; und von ihrer corporativen Abgeschlossenheit Zumpt über den Bestand der philosophischen Schulen in Athen und die Succession der Scholarchen in Abhh. d. Berl. Akad. 1842. Selbst ihre Tischgenossenschaften (vgl. Athen. V. 1 und mehr bei Eschenbach diss. acad. p. 279 fgg) erinnern an priesterliche Syssitien, und die stoischen Διογενισταί, Αντιπατρισταί, Παναιτιασταί, noch mehr die epikureischen είπαδισταί (Athen. VII. 53) entsprechen ganz den gottesdienstlichen Φιάσοις, wovon oben §. 7, not. 6. Die atheistische Richtung in der Philosophie bespricht Lasaulx Entwickelungsgang des griech. Lebens, München 1847. 4. p. 15 (Akad. Abhandll. S. 55 ff.).
- 11) Vgl. Constant de la religion I, p. 50 fgg., Limburg-Brouwer V, p. 252 fgg., und zerstreuten Stoff bei Lobeck Agl. und Kopp Palaeogr. critica T. III und IV, Mannh. 1829. 4, [jetzt bes. Marquardt Röm. Alterth. IV, S. 80—141].
- 12) Strab. XVII, p. 1168: τοσοῦτον εἰπεῖν βουλόμεθα, ὅτι τοῖς ἀρχαίοις μᾶλλον ἦν ἐν τιμῆ καὶ ἡ μαντική καθόλου καὶ τὰ χοηστήρια,
  νυνὶ δὲ ὁλιγωρία κατέχει πολλή: Juvenal. Sat. VI. 553 f.: Chaldaeis sed
  major erit fiducia: quidquid dixerit astrologus credent a fonte relatum Hamonis:
  quoniam Delphis oracula cessant et genus humanum damnat caligo futuri;
  Julian. ep. Cyrill. VI, p. 198 C; vgl. Plutarch's Schrift περὶ τῶν ἐκλελοικότων χοηστηρίων, und mehr bei Dan. Clasenius de oraculis gentilium, Helmst.
  1673. 4., p. 196—236; Steph. Morinus diss. octo, in quibus multa sacrae et
  profanae antiquitatis monumenta explicantur, Gen. 1683, 8., p. 336—438;
  Ant. van Dale de oraculis vett. ethnicorum, Amst. 1700. 4., p. 425—525;
  Böttiger Kunstmythol. I, S. 86; Preller in Schneidew. Philologus I, p. 350;
  jetzt G. Wolff de ultima oraculorum aetate. Berol. 1854.
- 13) Vgl. Tzschirner der Fall des Heidenthums Lpz. 1829, 8., S. 113 fgg. [Jak. Burckhardt die Zeit Constantin's des Grossen. Basel 1853, S. 155—280] und über den Cultus ägyptischer Gottheiten insbes. Sauppe ad Hymnum in Isim, Turici 1842. 4., p. 8, auch C. I. n. 2302 fgg. und Hall. Arch. Intell. Bl. 1835, S. 24; über die Taurobolien der Cybele van Dale diss. IX, p. 7 fgg., de Boze in M. de l'A. d. J. II, p. 475 fgg., Nath. Frid. Kautz de taurobolio, Lips. 1738, 4., Marmora Taurinensia p. 13—27, Zoëga Bassirilievi I, p. 45 fgg., Creuzer Symb. II, S. 386 fgg.; über die Criobolien s. Zeitschr. f. Alterth. 1851. S. 411; über den freilich in Griechenland minder heimischen Mithrascult Jos.

von Hammer Mithriaques, publiés par J. Spencer Smith, Caen et Paris 1833. 8., was Creuzer Symb. I, S. 226 fgg. 328 fgg. weiter citirt, [jetzt Lajard Recherches sur le culte public et les mystères de Mithras, Paris 1847 ff. fol.]

- 14) Vgl. Plat. Meno p. 81 A: οἱ μὲν λέγοντές εἰσι τῶν ἱεφέων καὶ τῶν ἱεφειῶν ὅσοις μεμέληκε περὶ ὧν μεταχειρίζονται λόγον οῖοις τ΄ εἶναι δοῦναι, mit d. Bemerk. von Böckh in Berl. Lect. Kat. 1830, p. 4, und aus spāterer Zeit Paus. I. 22. 3: τὰ δὲ ἐς τὰς ἐπωνυμίας ἐστὶ διδαχθῆναι τοῖς ἱεφεῦσιν ἐλθόντα εἰς λόγους, und Plotin. Ennead. III. 5. 8: μαρτυρούντων τῷ λόγω ἱεφέων τε καὶ θεολόγων οῖ εἰς ταὐτὸν Ἡραν καὶ ᾿Αφροδίτην ἄγουσι. Auch der Wahrsager Lampon, den Aristoph. Nubb. v. 330 als Θουριόμαντις unter die Sophisten rechnet, scheint seine Kunst principiell betrieben zu haben, vgl. Gesch. d. plat. Phil. I, S. 314.
- 15) Jacobs verm. Schr. III, S. 349; Bernhardy gr. Lit. I, S. 405; Tzschirner a. a. O. S. 144 fgg.; auch Jacob Charakteristik Lucians von Samosata, Hamb. 1832. 8. S. 141—154.
- 16) Vgl. insbes. Marini vita Procli c. 15: ενα δὲ μηδὲ τῶν ἐκεῖ ἔτι ἀρχαιοτέρων ἔτι σωζομένων θεσμῶν ἀμύητος ἢ, πρόφασιν αὐτῷ τὸ δαιμόνιον τῆς ἀποδημίας ταύτην ἐμηχανήσατο αὐτός τε γὰρ τὰ παρ ἐκείνοις σαφῶς ἐκεγίγνωσκε, κἀκεῖνοι εἴ τι ὑπὸ τοῦ μακροῦ χρόνου παρεώρων τῶν δρωμένων, ἐδιδάσκοντο ὑφηγουμένου τοῦ φιλοσόφου τὰ τῶν θεῶν ἐντελέστερον, mit Nitzsch im Procem. lectt. Kilon. 1838—39, p. vii, auch Macrob. S. Scip. I. 2: Numenio inter philosophos occultorum curiosiori offensam numinum, quod Eleusinia sacra interpretando vulgaverit, somnia prodiderunt, und mehr bei Böttiger Kunstmythol. I, S. 179 und II, S. 538; Keil de causis alieni recentiorum Platonicorum a religione Christiana animi, in s. Opuscc. ed. Goldhorn p. 500, Henke Opuscc. acad. p. 372 fgg., Tzschirner a. a. O. S. 437 fgg., Strauss der Romantiker auf dem Throne der Cäsarn oder Julian der Abtrünnige. Mannheim 1847. 8. S. 23 ff.
- 17) Vgl. Jo. Guil. Hoffmann ruina superstitionis paganae, Wittenb. 1738. 4., und mehr bei Fabric. Bibl. antiqu. p. 417 und Reiske ad Liban. pro templis T. II, p. 148; von Neueren insbes. Sam. Theoph. Rüdiger de statu et conditione paganorum sub imperatoribus Christianis post Constantinum, Vratisl. 1825. 8; [Beugnot histoire de la destruction du Paganisme en occident, 2 vol. Paris 1835; Et. Chastel histoire de la destruct. du pagan. dans l'empire d'orient. Paris 1850; Lasaulx Untergang des Hellenismus und die Einziehung seiner Tempelgüter. München 1854. Nur wahrhaft nationale Culte dauern mit merkwürdiger Zähigkeit fort und werden erst durch Waffengewalt und Zerstörung beendet, so der des Serapeum in Alexandrien, vgl. Burckhardt Zeit Constantin's, S. 195 ff. Chastel p. 195 ff., so das Marneion in Gaza, vgl. Stark Gaza S. 619—624].

## ZWEITER HAUPTTHEIL.

# Uebersicht des griechischen Cultus in den Einzelheiten seiner Aeusserung.

- Jo. Ph. Pseisseri antiquitatum graecarum gentilium libri IV, Regiom. 1689. 4, p. 1-175.
  - J. G. Lakemacher antiquitates Graecorum sacrae, Helmst. 1734. 8.
  - J. A. Steinhefer Graecia sacra, Tubing. 1734. 8.
- Chr. Brunings compendium antiquitatum graecarum ex profanis sacrarum, Frankof. 1734. 8.
- Joh. Potter's griechische Archäologie, übersetzt und vermehrt von Joh. Jac. Rambach, Halle 1775. 8.; I, S. 449 fgg.
- Fr. Creuzer Symbolik und Mythologie der alten Völker, dritte Auflage, Darmstadt 1843. 8, IV, S. 615 fgg.

Rinck die Religion der Hellenen. II. Zürich 1854.

## CAP. I.

Die Oertlichkeiten des Cultus in ihrer Bedeutung und Anwendung für denselben.

### §. 13.

Wenn wir die Gegenstände des griechischen Cultus zunächst und ursprünglich als die übermächtigen Kräfte der umgebenden Natur oder deren symbolischen Ausdruck betrachten, so erklärt sich daraus von selbst dessen schon oben berührter örtlicher Charakter, der auch dann, als jene mehr eine mythische und ethische Richtung angenommen und sich mit anderen Vorstellungen letzterer Art verbunden hatten, um so weniger ganz aufhörte, als er in der politischen Trennung des Landes stets neue Nahrung fand; und so wenig auch die besonderen Culte und Gebräuche einzelner

Orte im Ganzen eines gemeinschaftlichen Typus entbehrten, so gehört doch gerade zu diesem wesentlich auch das Gewicht, welches fortwährend auf das Verhalten des Cultus zu seiner Oertlichkeit und dieser zu ihm gelegt ward 1). In welchem Maasse dieses bis auf die Einzelheiten äusserlicher Umstände herunter wirkte, lehrt vielfach schon der Einfluss der verehrten Gottheiten auf die Ortsnamen 2); und wie die Colonien, welche die Culte und Sagen ihrer Mutterländer in die neuen Sitze mitbrachten, diese dort mit möglichster Nachbildung der örtlichen Züge anpflanzten 3), so strebten hinwieder angeeignete Culte vor Allem dahin, durch mythische oder symbolische Anknüpfung an irgend eine Oertlichkeit ihrer neuen Heimath den autochthonischen analog zu werden 4); aber auch ohne solche positive Besonderheiten nehmen wir vielfach bald zwischen der Art des Cultus und dem örtlichen Charakter seines Gegenstands, bald zwischen der Oertlichkeit und dem Gegenstande ihres Cultus selbst einen Zusammenhang wahr, der auch durch Beziehung auf allgemeinere Kategorien für den einzelnen Fall ungeschmälert bleibt. Selbst nachdem der homerische Olymp die Mehrzahl der herrschenden Götter zu einem grossen Systeme vereinigt hatte, blieb die örtliche Scheidung in himmlische, irdische und unterirdische übrig 5), die sich zumal bei den letztgenannten in scharfen Gegensätzen des Cultus äusserte 6); ja auch die olympischen schienen fortwährend mit besonderer Vorliebe in bestimmten Gegenden zu verweilen, wo sie namentlicher Verehrung genossen 7), und wenn dieses auch einerseits kein Hinderniss für ihre Allwissenheit und Allmacht sein sollte, ohne welche sich eine allgemeinere Anbetung derselben nicht denken liess 5), so fehlt es doch auch nicht an Beispielen, wo diese durch vorübergehende Abwesenheit gestört ward 9) oder das persönliche Erscheinen des Bittenden bei der eigenen Wohnung des Gottes verlangte 10). Dass ausserdem die Verehrung, welche der eine oder andere Gott an einem bestimmten Orte erhielt, in vielen Fällen geradezu durch die eigenthümliche Beschaffenheit des lezteren veranlasst war, unterliegt keinem Zweifel 11); daneben aber ging nicht selten auch die Cultusstätte aus örtlichen Motiven hervor, die auch abgesehen von der mythischen Form, in welche sich eine solche Bestimmung bisweilen einkleidete, mit der Bedeutung ihrer Gottheit eng zusammen hingen <sup>12</sup>); und wenn auch dieses nicht immer mehr nachgewiesen werden kann, so wird man doch die Oertlichkeit eines Cultus im Ganzen eben so wenig wie irgend ein sonstiges Element alter Sitte als Erzeugniss reiner Wilkür voraussetzen dürfen. Ursprünglich wenigstens war es gewiss die natürliche Beschaffenheit eines Ortes, die ihn ausschliesslich oder vorzugsweise zur Verehrung dieser oder jener Gottheit geeignet erscheinen liess; daran schlossen sich dann Rücksichten des geselligen und sittlichen Lebens; zu welchen eine Oertlichkeit in nähere Beziehung trat; und endlich konnte ein Ort auch auf historischem Wege so geheiligt werden, dass darin ein Beruf zur Stätte irgend eines Cultus lag.

- 1) Dionys, Hal. I. 38: ἀξιοῦντας θείω καὶ θνητῷ γένει τὸ πρόςφορον εἶναι πάντων χωρίων ἀρμοδιώτατον, ὅρη μὲν καὶ νάπας Πανὶ, λειμῶνας δὲ καὶ τεθηλότα χωρία Νύμφαις, ἀκτὰς δὲ καὶ νήσους πελαγίοις δαίμοσι, τῶν δ' ἄλλων ὡς ἐκάστῳ τι θεῷ καὶ δαίμονι οἰκεῖον: vgl. Strab. VIII, p. 528, Lucian de sacrif. c. 10 und Max. Tyr. diss. VIII. 1.
- 2) Panofka von dem Einfluss der Gottheiten auf die Ortsnamen, in Abhh. d. Berl. Akad. 1840, S. 333-382. 1841, S. 87-108.
- 3) S. Müller Prolegg. S. 132—164, und Einzelnes mehr bei Schneidewin Diana Phacelitis p. 8 fgg., Rückert der Dienst der Athena nach seinen örtlichen Verhältnissen S. 70 fgg., Marquardt Cyzicus S. 120 u. s. w.
- 4) Preller Demeter S. 144: "die cleusinische Mythe verbreitete sich mit dem eleusinischen Cultus nach vielen Gegenden, und accomodirte sich den Localbeziehungen, wiewohl sie in den Grundzügen überall dieselbe geblieben ist"; vgl. z. B. Paus. I. 38. 5: καλ πας' αύτῷ καλοῦσιν Έρινεὸν, λέγοντες τὸν Πλούτωνα, ὅτε ἢοπασε τὴν Κόρην, καταβῆναι ταύτη, mit II. 36. 7: πλησίον αὐτοῦ περίβολός έστι λίθων καλ τὸν Πλούτωνα άρπάσαντα Κόοην την Δήμητοος καταβηναι ταύτη φασίν ές την υπόγεων νομιζομέ<del>νην</del> άρχήν, und der sicilischen Sage bei Diodor V. 3. Aehnlich Amphiaraus Paus. IX. 19. 4:  $\pi \alpha l$   $\tau \tilde{\eta}$   $\mu \epsilon \nu$   $\tau \delta$   $\delta \nu \delta \mu \alpha$   $\epsilon \gamma \epsilon \nu \epsilon \tau \delta$   $\delta \phi \alpha \nu \iota \sigma \delta \epsilon \nu \tau \delta \epsilon$ ,  $\delta \epsilon$   $\delta \epsilon$ ναγραϊοί φασιν, ένταῦθα Αμφιαράφ τοῦ ᾶρματος, καὶ οὐχ ὅπου λέγουσιν οί Θηβαίοι, vgl. I. 34. 2 und IX. 8. 3; Linus bei dems. I. 43. 7 und II. 19. 7; Asklepius II. 26. 4 und VIII. 25. 6; Athene VIII. 26. 4 und IX. 33. 5 und wo sie sonst noch als Tritonis vorkommt, vgl. Müller in Hall. Encykl. Sect. III, B. X, S. 98; Dionysus und die mit ihm wandernden Namen Nysa und Ikaria, vgl. Voss zum H. an Demeter S. 12, Bode de Orpheo p. 174, Osann in Cass. Philol. Verh. 1843, S. 24; Demeter Erinnys und das Ross Arion, vgl. m. Quaest. Oedipod. p. 86; noch später der Apollotempel zu Daphne mit der kastalischen Quelle, Ammian. Marc. XXII. 12 u. s. w.
- 5) Porphyr. antr. Nymph. c. 6: ώς γὰς τοῖς μὲν Όλυμπίοις θεοῖς ναούς τε καὶ εδη καὶ βωμοὺς ίδς ὑσαντο, χθονίοις δὲ καὶ ῆςωσιν ἐσχάςας,

υποχθονίοις δὲ βόθρους καὶ μέγαρα: Pollux I. 23; vgl. Creuzer Symb. III, S. 763 und Nitzsch z. Odyss. III, S. 161. Andere theilen noch genauer: Artemid. Oneirocr. II. 34: φαμὲν δὲ τῶν θεῶν τοὺς μὲν ὀλυμπίους εἶναι, οῦς καὶ αἰθερίους καλοῦμεν, τοὺς δὲ οὐρανίους, τοὺς δὲ ἐπιγείους, τοὺς δὲ θαλασσίους, τοὺς δὲ ποταμίους, τοὺς δὲ χθονίους, wo dann das Letzte dasselbe, was sonst καταχθονίους oder ὑποχθονίους bedeutet, weil χθῶν auch loca infera, vgl. G. Hermann ad Eurip. Hecub. 70.

- 6) Vgl. Plat. Legg. IV, p. 717 A: τοὶς χθονίοις ἄν τις θεοῖς ἄφτια καὶ δεύτεφα καὶ ἀριστερὰ νέμων ὀρθότατα τοῦ τῆς εὐσεβείας σκόπου τυγχάνοι, τοῖς δὲ τούτων ἄνωθεν τὰ περιττὰ καὶ ἀντίφωνα τοῖς ἔμπροσθεν ὁηθεῖσι νῦν δή, ferner Psellus de operat. daemon. p. 38 ed. Boisson. So opfert man dem Pelops im Hain Altis ἐς τὸν βόθρον einen schwarzen Widder, aber wer von dem Opferfleisch gegessen, darf nicht in das Zeus-Heiligthum eintreten; so dürfen die dem Telephus in Pergamum opfern, ohne Badreinigung nicht zum Aesculaptempel hinaufsteigen (Paus. V, 13, 2); und mehr bei Lackemacher Obss. phil. VIII, p. 170 fgg. und Bähr Symb. d. mosaischen Cultus II, S. 249 fgg., worüber unten C. II an den geeigneten Orten das Nähere.
- 7) Hera in Argos, Sparta und Mycene Iliad. IV. 51, Apollo I. 38, Poseidon XIII. 21, Aphrodite Odyss. VIII. 363 u. s. w. Eben dahin die ἐπιδημίαι und ἀποδημίαι der Götter, vgl. Walz, Rhetor. gr. IX, p. 140. 304, Virgil. Aen. IV. 153 mit Heyne's Excurs und Spanheim ad Callim. H. Apoll. 13 u. Dian. 226. Für Demeter und Persephone die ἀναγώγια und καταγώγια vgl. Böckh Pind. p. 399.
- 8) Vgl. Odyss. IV. 379 und insbes. Iliad. XVI. 514: κλύθι ἄναξ, ὅς που Λυκίας ἐν πίονι δήμφ εἶς ἢ ἐνὶ Τροίη ὁ δύνασαι δὲ σὰ πάντος ἀκούειν ἀνέρι κηδομένφ: im Allg. aber Xenoph. Symp. IV. 47: οὐκοῦν ὡς μὲν καὶ Ἐλληνες καὶ βάρβαροι τοὺς θεοὺς ἡγοῦνται πάντα εἰδέναι τὰ ἔθνη διὰ μαντικῆς ἐπερωτῶσι τοὺς θεοὺς, τί τε χρὴ καὶ τί οὐ χρὴ ποιεῖν καὶ μὴν ὅτι νομίζομέν γε δύνασθαι αὐτοὺς καὶ εὖ καὶ κακῶς ποιεῖν, καὶ τοῦτο σαφές πάντες γοῦν αἰτοῦνται τοὺς θεοὺς τὰ μὲν φαῦλα ἀποτρέπειν, ἀγαθὰ δὲ διδόναι: auch Cyrop. V. 4. 31 u. VIII. 7. 22 u. s. w.
  - 9) Nitzsch z. Odyss. I, S. 175; Nägelsbach homer. Theol. S. 18 fgg.
- 10) So die See-, Fluss- und Quell-Götter; vgl. Iliad. I. 350 mit Virgil. Georg. IV. 319, und Pindar Ol. I. 71, άγχὶ δ' ἐλθών πολιᾶς άλὸς ἄπυεν Εὐτρίαιναν und VII. 58: ᾿Λλφεῷ μέσσῳ καταβὰς ἐκάλεσσε Ποσειδᾶν ἐνόφυβίαν κ. τ. λ. Auch ihre Opfer wurden ins Meer resp. den Fluss oder Quell lebendig oder todt versenkt, vgl. Il. XXI. 132. XXIII. 148, Virgil. Aen. V. 235, Diod. V. 4, Arrian. Exp. Alex. I. 11. 10, Athen. VI. 79. p. 261 D, XI. 6, p. 462 C, Paus. X. 8. 5. VIII. 7. 2, Plut. Sept. sap. conviv. c. 20. In Rhodus ward an dem Fest der Ἦλεια, Ἦλια (Halia war als Gemahlin des Poseidon und Mutter der Rhodus daseibst hoch verehrt) ein Viergespann in das Meer versenkt; vgl. Festus s. v. Octob. equus und dazu Heffter Rhodus S. 10. u. s. w.

- 11) Demeter auf Sicilien, Preiler S. 177, Dionysus auf Lesbos, Wachsmuth II, S. 506, Hephästus auf Lemnos, Buttmann Mus. d. Alterth. Wiss. I, S. 296 u. s. w. Charakteristisch ist auch Strabo XII, p. 858: ἀπάμεια μὲν καὶ πρὸ τῆς Μιθριδάτου στρατείας ἐσείσθη πολλάκις . . . διόπερ εἰκός ἐστι καὶ τὸν Ποσειδῶνα τιμᾶσθαι παρ᾽ αὐτοῖς καίπερ μεσογαίοις οὖσι: und was derselbe mehrſach (V, p. 374; XIII, p. 933) von den Πλουτωνίοις berichtet, wo sich an vermeinte Eingänge der Unterwelt ein Cultus der Todtengötter anknüpſte; vgl. insbes. XIV, p. 960. Man wirſt in Argos, wenn man Dionysos ἐξ ῦδατος unter Trompeten neu zum Leben herauſruſt, Lämmer εἰς τὴν ἄρυσσον τῷ πυλαόχᾳ, Plut. de Is. et Osir. 35. Zusammenstellung solcher χάσματα bei Stoll Ares S. 26. Nur in Elis hatte Hades einen περίβολος und Tempel, der aber nur einmal im Jahr und da nur dem ἰερώμενος geöſfnet ist, entsprechend der einmal im Jahr den Menschen gestatteten κάθοδος in den Hades (Paus. VI. 25. 3) und mehr bei Galen. de usu part. VIII. und den Erkl. zu Cicero Div. I, 36.
- 12) Ζεύς καταιβάτης nur wo ein Blitz in die Erde geschlagen hatte, wo ein ξμβρονταΐον oder ένηλύσιον ist; daher opfern an einer Stelle, Βάθος genannt, wo die Quelle Όλυμπίας ist und daneben ein Erdfeuer, als an der Stätte des Gigantenkampfes die Arkader άστραπαίς καλ θυέλλαις τε καλ βρουταίς (Paus. VIII. 29. 1), vgl. Poll. Onom. IX. 41 und die Lexikogr. s. v. ἐνηλύσια mit Burmann Jupiter Fulgerator hinter Vectig. pop. rom. L. B. 1784. 4, p. 276, wesshalb auch Böttiger Kunstmythol. II, S. 93 richtig bemerkt, dass sonstige bildliche Vorstellungen in Griechenland Zeus nicht als Blitzenden auffassen. Aehnlich in Athen das τέμενος γης Όλυμπίας Paus. I. 18. 7: ένταῦθα όσον είς πηχυν τὸ έδαφος διέστηκε . . . έςβάλλουσι δὲ ές αὐτὸ ἀνὰ πᾶν ἔτος ᾶλφιτα πυρῶν μέλιτι μίξαντες, und was ich Quaestt. Oedipod. p. 84 über Quellen in der Nähe poseidonischer Tempel, p. 102 über Erdspalten u. dgl. bei Heiligthümern chthonischer Gottheiten gesagt habe; vgl. Bötticher Hypäthraltempel S. 39; Tektonik II. n. 5-7. Die Oertlichkeit der Aeskulapheiligthümer hingegen ist bezeichnet bei Plut. Qu. Rom. 94: καὶ γὰς Ελληνες ἐν τόποις καθαφοῖς και ύψηλοῖς ἐπιεικῶς ίδουμένα τὰ Ασκληπίεια ἔχουσι u. s. w.

### §. 14.

Was die natürliche Beschaffenheit einer Cultusstätte betrifft, so werden uns insbesondere Haine 1), Berge 2) und Höhlen 3) als solche Orte genannt, welche sich schon im frühesten Alterthume die Verehrung der Götter gern und vorzugsweise erkoren habe; und wie es sich von selbst versteht, dass auch hier die Eigenthümlichkeit der verehrten Wesen auf die Wahl der einen oder andern dieser Oertlichkeiten einwirkte, so suchten andere die Nähe von Quellen oder sonstigem sliessendem Wasser, dessen reinigende und stärkende Kraft mit manchem Cultus noch in besonderem Be-

zuge stand 4). Je inniger sich freilich der Cultus mit den Wohnsitzen der Menschen zu verbinden und aus der freien Natur im die geschlossenen Tempelräume zu ziehen anfing, desto häufiger musste er auf diese äussere Unterstützung der Lage verzichten; weit entsernt jedoch gegen das gottesdienstliche Motiv solcher örtlichen Rücksichten gleichgültig zu werden, legten auch die Tempel der späteren Zeit auf augenfällige Plätze 5) und die Anmuth umgebender Pflanzungen 6) keinen geringen Werth; und daneben blieben fortwährend andere Richtungen der Gottesverehrung übrig, für welche dasselbe, was hier nur als erwähnte Begleitung erschien, nothwendige Lebensbedingung war. Es ist eine äusserst fruchtbare Bemerkung, dass in demselben Maasse, wie der öffentliche Gottesdienst sich dem anthropomorphischen Systeme der herrschenden Mythologie anbequemte, das natürliche Gottesbewusstsein sich durch einen bis ins Einzelne gehenden Pantheismus entschädigte, der das ganze Leben mit gottähnlichen Wesen erfüllte, und auch auf den Cultus in soweit zurückwirkte, als er diesen Wesen in ihren unmittelbaren Bereichen dieselbe Verehrung erwies, deren die Götter des Polytheismus auch jenseits ihrer eigentlichen Heimath genossen?); und darauf mussten dann insbesondere auch solche örtliche Umstände, wie sie hier nur die Wahl der Cultusstätte leiteten, dort positiv und nöthigend einwirken. Jede Naturerscheinung, die durch Lieblichkeit oder Erhabenheit einen mehr als gewöhnlichen Eindruck auf das menschliche Gemüth mächte, ward unter dem Einflusse dieses religiösen Gefühles zum Sitze einer göttlichen Kraft gestempelt, die jedem, der in ihre Nähe kam, unwillkürliche Verehrung abgewann; dieselbe Empfindung, die der Lateiner durch sein grossartiges numen habet ausdrückt 8), verlieh auch in Griechenlands zahlreichen Oertlichkeiten selbst ohne nähere Beziehung auf Mythus und Staatsreligion die Weihe einer Cultusstätte, deren menschliche Zuthat fortwährend Nebensache blieb 9); und auch wo ein derartiger Cultus weitere Anerkennung gewann oder sein Gegenstand in dem herrschenden Systeme einen Platz fand, hielt sich die Verehrung in der Regel an solche Stellen, deren Naturbeschaffenheit die Grundidee dazu gegeben hatte 10). Trugen auch die Erinnyen im gemeinen Glauben längst die ethische Bedeutung rächender Gottheiten, so erinnerten gleichwohl auch später noch die Oertlichkeiten ihrer Verehrung an ihre früheste Bedeutung als Erdkräfte <sup>11</sup>); waren auch die Musen von der Dichtung in den olympischen Götterkreis aufgenommen, so haftete doch ihr selbständiger Cultus vorzugsweise da, wo sie ihren ursprünglichen Naturcharakter als Quellnymphen bewahrten <sup>12</sup>); und noch ungleich mehr gilt dieses dann von der zahlreichen Menge sonstiger Fluss- Wald- und Berggötter, die theils in männlicher, theils aber noch häufiger in weiblicher Gestalt die Lebenskräfte der reichen griechischen Natur personificirten <sup>13</sup>), ohne desshalb von ihrem Cultus unabhängiger aufgefasst zu werden, als es die Commensurabilität der betreffenden Naturerscheinung für die religiöse Phantasie erheischte <sup>14</sup>).

- 1) Vgl. hier und zum Folgenden insbesondere Eschenbach de consecratis gentilium lucis, in Diss. acad. Norimb. 1705. 8, p. 183—160; dann Blum de δενδροσεβεία gentilium, Lips. 1711. 4. und Dressler de lucis religionibus gentilium destinatis, Lips. 1720. 4; auch Checozi sopra l'antica Idolatria dei boschi, in Saggi dell' Ac. di Cortona IV, p. 149 u. Spencer de legg. Hebr. ritual. I, p. 864 fgg.; auch Humboldt Kosmos II, S. 99, [jetzt Bötticher der Baumkult der Hellenen, Berlin 1857].
- 2) Lucian. de sacrif. c. 10: καὶ πρώτον μὲν ῦλας ἀπετέμοντο καὶ ὅρη ανέθεσαν: vgl. Paus. I. 32. 2 u. Str. X, p. 726: τας όρειβασίας των περί τὸ θείον σπουδαζόντων καὶ αὐτῶν τῶν θεῶν: auch Hektor's Beispiel Iliad. XXII. 170 und des Herakles Frage: οἶσθ' οὖν τὸν Οἴτης Ζηνὸς ΰψιστον πάγον Soph. Trach. 1193. Beispiele aus Arkadien und Böotien für Tempel des Hermes, der Athene, des Poseidon, der Hera, des Zeus υπατος (dies auch der Name des Berges) bei Paus. VIII. 17. 1; 21. 3; 44. 4; IX. 3. 4; 19. 3; über Attika Paus. I. 32, 2: Αθηναίοις δε τα όρη και θεών αγάλματα έχει vor allem des Zeus, der Athene und des Apollo. Zeus, Poseidon und Pluton als Peol απραΐοι Μυτιληναίων auf Münzen vgl. Panofka in Archäolog. Zeit. 1852. p. 508. Vgl. G. A. Zachariae de more veterum in locis editis colendi deum, Hal. 1754. 4; Lobeck altaria veterum montes. Naumb. 1756. 4. Ueber die Höhengötter (δεοί ακραΐοι) Welcker Abhandl. Berl. Akad. 1852. S. 278, Rhein. Mus. X, S. 142 ff. Jedoch ist dies nicht zu verwechseln mit der barbarischen, [speciell syrisch-kananäischen] Verehrung der Berge selbst als Götter, wie Dio Chrysost, XII, p. 212; vgl. Reiske ad Max. Tyr. VIII. 8; Journal des Savants 1842, p. 217; [Movers Phön. I, S. 669-671; Stark Gaza S. 268.671].
- 8) Die älteste Schilderung einer Grotte der Nymphen bei Hom. Od. XIII. 104 ff. 347 ff., dazu Porphyr. de antro Nymph. c. 63. Cramer Anecdd. Oxon. I, p. 83: ἐν ἄντροις γὰρ τοὺς θεοὺς ἐκέτευον, ἐερὰ τὰ σπήλαια ἡγούμενοι: vgl. Etym. M. p. 115 und Strabo IX, p. 638: ἐεροπρεπής δ' ἐστὶ πᾶς ὁ Παρνασὸς, ἔχων ἄντρα τε καὶ ἄλλα χωρία τιμώμενά τε καὶ ἀγι-

Od. IV. 188, Strabo X. 48, p. 468; Dienst der Aphrodite als Ehegöttin *in samlale* bei Naupaktos Paus. X, 38. 6; auf dem Lykaios die Grotte der Rhea, nur zugänglich den ihr geheiligten Frauen Paus. VIII, 36. 2; die Korykische Grotte nebst einer Aufzählung kleinasiatischer Grottenheiligthümer bei Paus. X, 32. 4. Vgl. Engel quaestt. Nax. p. 33, Ross Königreisen II, S. 74—78 und Zeitschr. f. d. Alterth. 1847, p. 555; 1848, p. 1003.

- 4) Vitruv. I. 2. 20: naturalis autem decor sic erit, si primum omnibus templis saluberrimae regiones, aquarumque fontes in his locis idonei eligantur, in quibus fana constituantur; deinde maxime Aesculapio, Saluti, et eorum deorum, quorum plurimi medicinis aegri curari videntur; Plut. Quaest. rom. 94: — καὶ γὰς Ελληνες έν τόποις καθαροῖς καὶ ὑψηλοῖς ἐπιεικῶς ίδουμένα τὰ 'Ασκληπίεια ἔχουσιν. - Έπιδαυρίοις δ' ού κατὰ πόλιν άλλὰ πόροω το Λοαληπίειον έστιν; bei dem Asklepiosheiligthum Kyros nahe Pallene: ὖδως δὲ καὶ ἐνταὖθα ἀνέδην ἐστὶ καὶ ἐπὶ τῆ μεγίστη τῶν πηγῶν τοῦ Ασκληπιοῦ τὸ ἄγαλμα έδουται, Paus. VII. 27. 4; vgl. Ross Reisen auf d. griech. Inseln des aegäischen Meeres, Stuttgart 1840. 8, I, S. 47; St. Johns Hellenes I, p. 366; Leake Topogr. S. 212. Von andern Culten Strabo VIII, p. 528: μεστή δ έστλν ή γη πάσα (Triphylien und Arkadien) Λοτεμισίων καλ Λφοοδισίων καλ Νυμφαίων έν άλσεσιν άνθέων ώς τὸ πολύ διά την εύυδρίαν: einzelne Beispiele bei Paus. VIII. 6. 2; 82. 4; 42. 5; IX. 24. 4: auch bei dem apollinischen in Messenien Απόλλωνος άλσος έστι Κάρνιον και ύδατος έν αύτῷ πηγή, Paus. IV. 31. 1; in Delphi (Ulrichs Reisen S. 112) und andern Orakelstätten (Soldan in Zeitschr. f. d. Alterth. 1841, S. 578), ebenso Daphne bei Antiochia, διαφοεόμενον πηγαίοις υδασι, Strab. XVI, p. 750 und Müller antiqu. Antioch. p. 45 u. s. w. Von besonderer Bedeutung für Cultusanlagen sind die Heilquellen: augent numerum deorum nominibus variis urbesque condunt, Plin. H. n. XXXI. 2; dazu J. V: Melion über die Bäder und Heilquellen der alten Griechen in Oesterreich. Blätter f. Literat. 1847, n. 262-268; Landerer Beschreibung der Heilquellen Griechenlands, Nürnberg 1843.
- 5) Χεπορh. Μ. S. III. 8. 10: ναοῖς γε μὴν καὶ βωμοῖς χώραν ἔφη εἶναι πρεπωδεστάτην, ῆτις ἐμφανεστάτη οὖσα ἀστιβεστάτη εἴη· ἡδὺ μὲν γὰρ ἰδόντας προςεύξασθαι, ἡδὺ ἀὲ ἀγνῶς ἔχοντας προςιέναι: vgl. Aristot. Pol. VIII. 12. 1: τὰς δὲ τοῖς θείοις ἀποδιδομένας οἰκήσεις καὶ τὰ κυριώτατα τῶν ἀρχείων συσσίτια ἀρμόττει τόπον ἐπιτήδειόν τε ἔχειν καὶ τὰν αὐτὸν, ὅσα μὴ τῶν ἱερῶν ὁ νόμος ἀφορίζει χωρίς ἤ τι μαντεῖον ἄλλο πυθόχρηστον· εἴη δ' ᾶν τοιοῦτος ὁ τόπος, ὅςτις ἐπιφάνειάν τ' ἔχει πρὸς τὴν τῆς ἀρετῆς θέσιν ἱκανῶς καὶ πρὸς τὰ γειτνιῶντα μέρη τῆς πόλεως ἐρυμνοτέρως. Philosophisch deutet Plut. περὶ ἡσυχ. bei Stob. Serm. 58. 14: διὰ τοῦτό τοι καὶ τῶν θεῶν τὰ ἱερὰ, ὅσα ἐκ τοῦ πάλαι ἀρχαίου νενόμισται, τοῖς ἐρημοτάτοις χωρίοις οἱ πρῶτοι [ἐνίδρυσαν], μάλιστα δὲ Μουσῶν τε καὶ Πανὸς καὶ Νυμφῶν καὶ ᾿Απόλλωνος καὶ ὅσοι μουσικῆς ἡγεμόνες θεοὶ, διακρίναντες τὰς παιδείας κατὰ [καλὰ Μείneko] τῶν ἐν ταὶς πόλεσι δεινῶν τε καὶ μιαρῶν τινῶν [τεχνῶν Dūbner].

- 6) So Paus. I. 21. 9: ἔνθα Απόλλωνος κάλλιστον ἄλσος δένδοων καὶ ἡμέρων καὶ ὅσα τῶν ἀκάρπων ὁσμῆς παρέχεταί τινα ἢ θέας ἡδονήν, wodurch zugleich auch des Kirchenvaters Cyrillus Angabe modificirt wird in Jerem. Homil. IV, p. 41: ἄλλο τὸ ἀλσῶδες ξύλον, ἄλλο τὸ καρποφόρον εἰς ἄλση ὅταν φυτεύωσι ξύλα, φυτεύουσιν οὐ τὰ καρποφόρα, οὐ συκῆν οὐδ' ἄμπελον ἀλλὰ μόνον τέρψεως χάριν ἄκαρπα ξύλα: vgl. auch Xenoph. Anab. V, 3. 12 über das Heiligthum der Ephesischen Artemis in Skillus: ἔνι δ' ἐν τῷ ἱερῷ τόπῷ καὶ λειμὼνκαὶ ἄλση καὶ ὅρη δένδρων μεστὰ περὶ δ' αὐτὸν τὸν ναὸν ἄλσος ἡμέρων δένδρων ἐφυτεύθη, ὅσα ἐστὶ τρωκτὰ ὡραὶα: Paus. IX. 24. 4 und Soph. Oed. Col. 16. Dagegen ist zu bemerken, dass die Dichtersprache jedes Heiligthum ἄλσος nannte, κῶν ἡ ψιλὰ sagt Strabo IX. p. 412; vgl. Schol. Pind. Olymp. III. 31.
- 7) S. Nitzsch z. Odyss. I, S. xm fgg. mit den Ausführungen von Dissen ki, Schr. S. 349 und Nägelsbach homer. Theol. S. 90, der insbesondere auch diese pantheistische oder, wie er sie lieber nennt, pandamonistische Seite der griechischen Weltanschauung, welche jene beiden zunächst nur von allegorischen Wesen verstehen, mit Recht auch auf die Naturgottheiten ausdehnt. Man kann unbedenklich einfäumen, dass der Dichter "wenig geneigt, letztere mit den Naturgegenständen, denen sie angehören, zu identificiren, vielmehr strebt auch die gebundenen Götterwesen aus ihrer Beschlossenheit in der Natur zu befreien und ihnen zu einem selbständigen Leben zu verhelfen"; eben darum aber wird man dasjenige, woraus er sie zu befreien sucht, nicht als "die spätere Vorstellung" anschen dürfen! Dass übrigens auch jene allegorischen Wesen dem Cultus nicht ganz fremd waren, zeigen die Altäre έλέου, αίδους, φήμης, δομης (Paus. I. 17. 1) und αρας (Hesych. I, p. 512) in Athen, φόβου, Φαvárov, yélwrog (Plut. V. Cleom. c. 9) und aldovg (Paus. III. 20. 10) in Sparta, πειθούς in Sicyon (Paus. II. 7. 7) und Athen (I. 22. 3), δίκης, εύνομίας neben αίδους als κοινή τοίς πάσιν τιμάν ίδουμένοι (Psendo-Demosth. Aristog. I. §. 35) und was freilich mit fremdartiger Beimischung Limburg-Brouwer VII, p. 67 fgg. gesammelt hat.
- 8) Ovid, Fast. III. 295: lucus Aventino suberat niger ilicis umbra, quo posses viso dicere, numen inest; vgl. Seneca epist. 41: si tibi occurrerit vetustis arboribus et solitam altitudinem egressis frequens lucus... illa proceritas silvae et secretum loci et admiratio umbras... fidem tibi numinis facit; et si quis specus saxis penitus exesis montem suspenderit... animum tuum quadam religionis suspicione percutiet; magnorum fluminum capita veneramur, subita et ex abdito vasti amnis eruptio aras habet; coluntur aquarum calentium fontes, et stagna quaedam vel opacitas vel immensa altitudo sacravit; anch Plin. Hist. N. XII. 1, und mehr bei Gronov. Observ. I. 13, p. 110 fgg. und Klausen de carm. fratr. arv. p. 9.
- 9) Odyss. XVII. 208: ἀμφὶ δ' ἄρ' αίγείρων ὑδατοτρεφέων ἦν ἄλσος κάντοσε κυκλοτερές, κατὰ δὲ ψυχρὸν ρέεν ὕδωρ ὑψόθεν ἐκ πέτρης, βωμὸς δ' ἐφύπερθε τέτυκτο Νυμφάων, ὅθι πάντες ἐπιρρέζεσκον ὁδὶται: vgl. Paus. IX. 24. 4: ἐστὶ δὲ αὐτόθι καὶ ΰδωρ ψυχρὸν ἐκ πέτρας ἀνερχό-

μενον, Νυμφών τε ίεφὸν ἐπὶ τῆ πηγῆ καὶ ἄλεος οὐ μέγα ἐστίν: Auch VI. 22. 4 und das Nymphäum bei Apollonia Strab. VII, p. 487 und Plut. V. Sull. c. 27: ἱεφὸς τόπος ἐκ χλοεφᾶς νάπης καὶ λειμώνων ἀναδιδοὺς πυφὸς πηγὰς σποφάδας ἐνδελεχῶς ὁἐοντος: die Stalaktitengrotte Odyss. XIII. 104, vgl. van Goens dissert. homerica ad Porphyr. de antro Nymphar. p. XXIV ff. XXXIII ff.; die berühmte Stalaktitengrotte des Hermes in Pylos Hom. hym. Merc. 134 ff. 400 f. dazu O. Müller die Hermesgrotte in den hyperbor. römischen Studien I, S.310—316; vgl. Paus. I. 32. 6 (Πανὸς αἰπόλιον), X. 32. 5; Ζεὺς σκοτίτας Paus. III. 10. 7 u.s. w.

- 10) Serv. ad Virg. Aeneid. VII. 47: dii topici id est locales ad alias regiones nunquam transcunt; vgl. Plut. Qu. Symp. I. 10. 3: διὸ καὶ ταῖς Σφραγίτισι Νύμφαις τὴν ἐπινίκιον καὶ πυθόχρηστον θυσίαν (V. Aristid. c. 11) ἀπῆγον Αἰαντίδαι εἰς Κιθαιρῶνα, τῆς πόλεως τὸ ἱερεῖον καὶ τὰ ἄλλα παρεχούσης αὐτοῖς u. s. w.
- 11) S. m. Quaestt. Oedipod. p. 90 fgg. Als chthonische Nymphen bezeichnet sie sehr richtig Preller Demeter S. 204.
- 12) Serv. u. Voss zu Virgil. Ecl. VII. 21; Creuzer Symb. II, S. 195; III, S. 60; IV, S. 72; Buttmann Mythol. I, S. 273; G. Hermann Opuscc. II, p. 291. Daher Μοῦσαι Είλισσιάδες Paus. I. 19. 6, Λειβηδοίαι IX. 34. 3; vgl. Plat. Phaedr. p. 278 B: εἰς τὸ Νυμφῶν νᾶμά τε καὶ μουσεῖον, [dazu R. Schillbach Thespiacor. part. I de Musis, Berol. 1853] und von den Musengrotten überhaupt Gurlitt über die Mosaik, in archäol. Schr. S. 163.
- 13) Vgl. Creuzer Symb. III, S. 727, Limburg-Brouwer II, p. 67 und VII, p. 11 fgg., insbes. auch Lobeck de Nympharum sacris, P. I—II. Regiom. 1830. 4, und über die männliche Seite dieses Kreises Welcker Nachtrag z. Trilogie S. 214 fgg. Die sicilischen Paliken, vgl. Klausen Aeneas I, S. 473 fgg., Preller ad Polemon. p. 127 fgg., [Welcker alte Denkmäler III, S. 201 und vor allem G. Michaelis die Paliken. Ein Beitrag zur Würdigung altitalischer Culte. Progr. Dresden, 1856. Der Letzte sieht in ihnen ächt sikulische Götter der aufwallenden Schwefelquellen.]
- 14) Plin. Hist. N. XII. 1: nec magis auro fulgentia atque ebore simulaera quam lucos et in ils silentia ipsa adoramus... quin et Silvanos Faunosque et dearum genera silvis ao sua numina tanquam e caelo attributa credimus; vgl. schon Odyss. X. 350: γίγνονται δ' ἄρα ταίγ' ἐκ τε κρηνέων ἀπό τ' ἀλσέων ἔκ δ' ἰερῶν ποταμῶν, und die im Principe gewiss richtige Bemerkung von Pellegrino über den urspr. Relig. Unterschied d. Patrizier u. Plebejer, Lpz. 1842. 8, S. 69: "dass der Flussdienst symbolisch war, wird zwar nicht ausdrücklich gemeldet, allein das vollkommene Schweigen der Alten über Standbilder der Flussgottheiten, so wie die Sitte, ihr Fest an den Quellen selbst zu feyern, wobei man Kränze in die Gewässer warf und die Brunnen bekränzte, scheint dafür zu sprechen, dass sie als wahre Naturgötter noch keine in den Tempeln aufgestellte Standbilder hatten"; was durch die Beispiele künstlerischer Darstellungen bei Aelian V. Hist. II. 33, [die nicht allein als Weihgeschenke (ἀγάλματα), sondern auch als Cultusbilder bezeichnet

werden (of τιμώντες αὐτοὺς καὶ τὰ ἀγάλματα αὐτών ἔργαζόμενοι οἱ μὲν ἀναμόρφους αὐτοὺς ἱδρύσαντο, οἱ δὲ βοῶν εἶδος αὐτοῖς περιέθηκαν und die solgenden !Ausdrücke δεικνύουσιν ἐν τιμῆ, εἰκόνι ἐτίμησαν, ἀνδρών εἴδει τιμῶσιν, παιδὶ ὡραίφ εἰκάσαντες θύουσιν), sowie die zahlreichen Münztypen (vgl. Müller Archäolog. S. 657. Aufl. 3) sehr beschränkt wird]. — Hamadryaden, Homer. H. in Vener. 272, Apoll. Rhod. II. 477, Unger in Ztschr. ſ. d. Alterth. 1843, S. 577.

## **§.** 15.

Gleichwie sich aber in diesen Fällen das ästhetische Gesühl der unverdorbenen Menschenbrust von selbst in religiösen Formen Luft machte, eben so gilt es auch von den sittlichen Stimmungen und Bedürfnissen, die auf ähnliche Art ihre früheste Gestalt für das Bewusstsein in gottesdienstlichen Personificationen erhalten; und je mehr es in der Natur des alten Lebens begründet lag, dass die ersten sittlichen Stimmungen selbst wieder mit dem Zusammenleben der Menschen in Haus und Stadt zusammenhingen, desto natürlicher war es, dass auch jener Gottesdienst sich zunächst an dieselben Oertlichkeiten anschloss, welche die Grundlagen oder den Mittelpunct des häuslichen und geselligen Verkehrs bildeten. In ersterer Hinsicht gehört dahin vor Allem die Verehrung des häuslichen Heerdes und seines Feuers selbst, die begreislicherweise an keinem andern Orte geschehen konnte 1); hieran aber reiheten sich die übrigen Gottheiten, die als Repräsentanten und Beschützer der Familie und ihres Eigenthums die wichtigsten Plätze des häuslichen Bezirks einnahmen 2); und ähnlich verhielt es sich dann auch mit den Schutz- und Stammgöttern grösserer Gemeinden und des Staats überhaupt, deren Verehrung durch die sittliche Idee, welche sie ausdrückten, schon von selbst an mehr oder minder bestimmte Oertlichkeiten gebunden war. Nur einzelne ältere Götterdienste, die sich frühzeitig in abgesonderten Tempelgemeinden verselbständigt hatten, finden sich ausserhalb der Orte, welchen sie als religiöser Vereinigungspunct dienten 3); sonst umfasste in der Regel die Burg die ältesten und heiligsten Culte der Gottheiten eines Volkes 4), und wenn sich dann am Fusse dieser Burg für die Versammlungen und den Verkehr der Bürger ein Markt bildete, so prägte sich auch diese Bestimmung wieder in Gottheiten aus, deren Heiligthümer um den Markt herum lagen,

und sich von jenen nur dadurch unterschieden, dass sie die jüngeren und in sofern allerdings mehrfach den angeeigneten Culten gewidmet waren 5). Auch der Idee des Rathhauses entsprachen besondere Götter 6), worunter wiederum Hestia als Personification des heiligen Staatsheerdes und seines ewigen Feuers keine der geringsten ist 7); und auf demselben Wege musste sich die Vergötterung und Verehrung über solche örtliche Erscheinungen erstrecken, deren Unverletzlichkeit zu den Voraussetzungen jedes geordneten Bürger- und Staatslebens gehört, und unter diesem Gesichtspuncte für den einfachen Menschen die Gestalt eines ähnlichen numen annahm, wie es im Vorhergehenden die Naturkräfte waren. Namentlich war es die Heiligkeit der Gränzsteine, die sich wie bei dem römischen Terminus selbst in der Verehrung roher Steinblöcke äusserte 8), und wenn auch die Marken einzelner Grundstücke mehr unter dem bürgerlichen Rechtsschutze gestanden zu haben scheinen, so dürfen wir doch jedenfalls die Verehrung der Hermen 9) und sonstigen Strassengötter 10) des griechischen Alterthums zunächst von den Gränzscheiden zwischen dem öffentlichen und Privateigenthume oder auch zwischen zwei Nachbarorten ableiten 11), deren Verschmelzung mit allgemeinen Gegenständen des Cultus die besondere Art ihrer Darstellung und Verehrung wenig modificirte 12). Ausserdem aber ist allerdings auch der andere Gesichtspunct nicht zu übersehen, der die Sicherheit der Strassen und ihrer Wanderer bei dem Mangel polizeilicher Anstalten unter göttlichen Schutz stellte 13); und dahin gehört dann insbesondere die Wegegöttinn Hekate 14), die zwar ihrer ursprünglichen Bedeutung nach Mondgöttinn, doch dieser örtlichen Bestimmung einen grossen Theil ihrer besonderen Cultusformen, namentlich ihre bekannte Dreigestalt als symbolischen Ausdruck ihrer Aufsicht über die Kreuzwege 15) und das eigenthümliche Opfer verdankt zu haben scheint, das unter ihrem Namen wohl eigentlich für die Reisenden an den Landstrassen niedergelegt ward 16).

<sup>1)</sup> Aesch. Agam. 1056: τὰ μὲν γὰρ Ἑστίας μεσομφάλου ἔστηκεν ἦδη μῆλα πρὸς σφαγὰς πυρός; Paroemiogr. gr. I. p. 97: Ἑστία δύειν, vgl. Spanheim de Vesta in Graevii Thes. antiqu. Rom. T. V, p. 659 fgg. und Creuzer Symb. III, S. 293—807; Bötticher das Heilige und Profane in der Baukunst,

1846; S. 18 ff. Tektonik II, S. 310 ff. Müller nennt treffend Έστία die Göttin der Ansässigkeit (Kl. Schrift, II, S. 19).

- 2) Θεοὶ ἐφέστιοι, μύχιοι, ἔφπειοι, πτήσιοι, Lobeck Agl. 1239; insbes. Zeus, vgl. Eustath. ad Odyss. XXII. 335: βωμὸς δὲ ἐφπείου Διὸς ἔξω που περὶ τὴν αὐλὴν αἴθριος εἶναι δοπεῖ, ὁποῖοι πολλοὶ φαίνονται, ἐν ῷ ἔθνον Διὶ ἐφόρω τοῦ ἔφπους (Plat. Republ. I, p. 328 C; Athen. V. 15), ὥσπερ αὐ πάλιν ἐν τῆ κατ' οἶκον ἑστία Διὶ ἐγένοντο θυσίαι, ον οἱ μὲν ἄλλοι ἐφέστιον, Ἡρόδοτος δὲ (I. 44 mit Bähr T. I, p. 90) λέγει ἐπίστιον, τὸν αὐτὸν ὅντα τῷ ἑστιούχῷ; Paus. X. 27. 2: ἐπὶ τῆ ἐσχάρα τοῦ Ερκείου, und über den ἔρπειος mehr bei Platner Beitr. z. att. Rechte S. 92 fgg., über den πτήσιος (dorisch πάσιος, Ross Inscr. III, p. 52) Harpoer. p. 179: πτήσιον Δία ἐν τοῖς ταμείοις ἔδρυντο, mit Casaub. ad Athen. XI, p. 473, Maittaire ad Marm. Oxon. app. II, p. 9, Schömann ad Isaeum p. 307, über den μεσέρπιος Hesych. II, p. 576, den συγγένειος Poll. III. 5 und über die προπυλαία Hesych. II, p. 1036. Mitunter auch mehrere Altäre, Eur. Alcest. 168, auch blosse Heroen, Babr. fab. 63. Ueber den ganzen Cultuskreis vgl. Petersen der Hausgottesdienst der alten Griechen, Kassel 1851.
- 3) Kreuser Hellen. Priesterstaat S. 145. Diese Trennung war scharf durchgeführt in Tanagra: Paus. IX. 22: εὖ δέ μοι Ταναγραΐοι νομίσαι τὰ ἐς τοὺς θεοὺς μάλιστα δοκοῦσιν Ἑλλήνων χωρίς μὲν γὰρ αἱ οἰκίαι σφίσι, χωρίς δὲ τὰ ἱερὰ ὑπὲρ αὐτὰς ἐν καθαρῷ τέ ἐστι καὶ ἐκτὸς ἀνθρώπων.
- 4) Vitruv I. 7: aedibus vero sacris, quorum deorum maxime in tutela civitas videtur esse, in excelsissimo loco, unde moenium maxima pars conspiciatur, areae distribuantur. Πόλις die Burg, vgl. Thucyd. II. 15 mit Göller p. 283 und Osann syll. Inscr. p. 9; daher πολιούχοι οἱ τὴν πόλιν σώζοντες καὶ οἱ ἄρχοντες αὐτῆς, Hesych. II, p. 973 mit Stanley ad Aesch. Sept. 69 und Spanheim ad Callim. lav. Pall. 53, ἀκραίοι und πολιείς Poll. IX. 40.
- 5) Αγοραῖοι θεοί, namentlich Hermes (Osann ad Cornut. N. D. p. 73; obgleich nicht immer auf der ἀγορὰ, Forchhammer in Zeitschr. f. d. Alterth. 1844, p. 1665), dann aber auch Zeus (Eustath. ad Iliad. I. 54: ὅτι δὲ ἡ βουλευτικὴ ἀγορὰ τίμιόν τι καὶ θεῖον πρᾶγμα, δηλοῖ καὶ τὸ Διὸς ἀγοραίου βωμὸν ἱδρύσθαι ἀλλαχοῦ καὶ κατὰ Ἡρόδοτον περὶ Σικελίαν: vgl. Herod. V. 46 und Bergler ad Aristoph. Equ. 498), Athene (Paus. Ill. 11. 8), Artemis (Soph. Oed. Tyr. 161, γαιάοχόν τὰ ἀδελφεάν Ἄρτεμιν ᾶ κυκλόεντὰ ἀγορᾶς θρόνον εὐκλέα θάσσει mit Schol.; Paus. V. 15. 3: im Hain Altis Αρτέμιδος Άγοραίας βωμὸς weiter folgt der des Ζεὺς Άγοραῖος) u. s. w.
- 6) Βουλαΐοι, vgl. Antiphon de chor. §. 45: καὶ ἐν αὐτῷ τῷ βουλευτηρίῷ Διὸς βουλαίου καὶ ᾿Αθηνᾶς βουλαίας ἱερόν ἐστι καὶ εἰσιόντες οῖ βουλευταὶ προσεύχονται; Paus. I. 3. 4 und St. A. §. 127, not. 2.
- 7) Έστία βουλαία, auch πουτανεία, [in Pindars (Nem. XI, 1) Ausdruck: ἄτε πουτανεία λέλογχας] wie C. Inscr. ll, p. 1060, vgl. das. p. 1060, und p. 1063: κληθηναι δὲ αὐτοὺς καὶ ἐπὶ ξενισμὸν εἰς τὸ πουτανείον ἐπὶ τὴν βουλαίαν ἐστίαν, und was St. A. §. 5 not. 9 und §. 7.4

not 1 citirt ist. [Auf diese έστία des βουλευτήριου in Athen (auch όδε ό βωμός bezeichnet) springt Theramenes, um sich gegen Kritias zu schützen, von ihr wird er mit Gewalt weggeschleppt, Xenoph. Hell. II. 8. 52 ff.] Richtig sagt Westermann in Actt. soc. graec. I, p. 147: fuit igitur ara sive focus senatorius, uti focus domesticus, ita in republica quoque locus sacratissimus: mithin kein Bild, sondern die heilige Flamme selbst, vgl. Poll. Onom. I. 7: ούτω δ' αν κυριώτατα καλοίης την έν πρυτανείω, έφ' ής το πύρ το ασβεστον ανάπτεται, auch Paus. V. 15. 5, Schol. Aristid. p. 46 und Ovid. Fist. VI. 291: neo tu aliud Vestam quam vivam intellige flammam; violleicht selbst das λύχνιον έν πουτανείφ Theocr. Idyll. XXI. 36. Dass es άγάλματα Esτίας gab (Paus. I. 18. 3), beweist noch nichts für den Gebrauch des Cultus, wo derselbe Il. 35. 2 ausdrücklich ein solches vermisst; und insofern hätte Böttiger's Läugnung der Existenz solcher Bilder (kl. Schr. I, S. 399) ganz Recht, wenn er dieselbe nur nicht auch auf die Kunst ausgedehnt hätte, welcher sie nicht abzusprechen sind, s. Müller Archäol. S. 565, Böckh ad Pind. Nem. XI. 1 und Jahn archäol. Aufs. S. 109.

- 8) Plat. Legg. VIII, p. 842 E: Διὸς ὁρίου μὲν πρῶτος νόμος ὅδε εἰρήσθω μὴ κινείτω γῆς ὅρια μηδεὶς μήτε οἰκείου πολίτου γείτονος μήτε
  ὁμοτέρμονος ἐπ΄ ἐσχατιᾶς κεκτημένος ἄλλω ξένω γειτονῶν . . . βουλέσθω
  δὲ πᾶς πέτρον ἐπιχειρῆσαι κινεῖν τὸν μέγιστον ᾶλλον μᾶλλον ἢ σμικρὸν
  λίθον ὁρίζοντα φιλίαν τε καὶ ἔχθραν ἔνορκον παρὰ θεῶν: vgl. Zoega de
  Obeliscis, Rom. 1797 fol., p. 197 und Abhh. herausg. von Welcker S. 290,
  auch Böttiger Kunstmythol. II, S. 135 fgg., jetzt vor allen meine Abhdl. de
  terminis eorumque religione apud Graecos. Gott. 1847. 4.
- 9) Vgl. G. C. Harles de Mercurii statuis ante aedes januasque apud Graecos positis, Erlang. 1763. 4, auch in seinen Opusco. p. 476 ff. und E. Gerhard de religione Hermarum, Berl. 1844. 4, dessen Grundansicht freilich von der obigen bedeutend abweicht. Insbes. in Athen, Paus. I. 22. 8: κατὰ δὲ την έσοδου αύτην την ές ακρόπολιν Ερμην δυ προπύλαιου δυομάζουσι; I. 24. 3 (απωλοι) und IV. 33. 4: έν ταίς πύλαις Ερμής τέχνης τής Αττικής· Αθηναίων γάο το σχήμα το τετράγωνον έστιν έπλ τοις Ερμαίς καλ άπὸ τούτων μεμαθήκασιν οί αλλοι: vgl. Thucyd. VI. 27 mit Göller p. 149, Spanheim ad Callim. in Dian. 142, Müller in Hall. Encycl. VI, S. 236 fgg. und Petersen Hausgottesdienst S. 13. 14. 17. 49. 50 über Hermes als Wegstein und als στροφαίος, [über den letzteren als Thürhüter ähnlich dem römischen Limentinus s. Panofka in Abhandl. Berl. Akad. 1856, S. 236]. Auch als Wegweiser, wie namentlich die Hipparchischen: λέγων ὁ Έρμης ὅτι ἐν μέσφ του άστεος και του δήμου έστηκε: vgl. Plat. Hipparch. p. 228 C und C. L. n. 12 mit Fröhlich in Jahn's Archiv 1838, p. 336 und Sauppe im Züricher Plato XI, p. viii; ursprünglich sogar, wie es scheint, nur rohe Steinhaufen, vgl. Schol. Odyss. XVI. 471: οθεν και τους ανθρώπους άχρι του νύν είς τιμήν Ερμού κατά τάς όδους διά το τον θεον είναι τουτον καθηγεμόνα και (έπι)τροπον των έκδικούντων σωρούς ποιείν λίθων και διάγοντας προβάλλειν λίθους καλ τούτους καλείν έρμαίους λόφους, wozu

Eustath. p. 1809. 31 noch ausdrücklich hinzusügt: αλλοι δὲ νοοῦσι σημεῖα οδῶν κατὰ ποσήν τινα διάστασιν μελιασμοῦ τυχὸν ἢ σταδιασμοῦ: auch Schol. Nicand. Ther. 149, Cornutus c. 16, p. 72 und Otto de diis vialibus p. 112 ff., Ross Reiserouten S. 174, Müller Archäol. S. 44 und Welcker kl. Schriften I. S. 437.

- 10) Insbesondere der Aγυιεύς, welchen Gerhard p. 8 mit Recht Doriensium ut ita dicam Mercurium nennt, und den man auch nur von άγυιὰ, die Strasse, abzuleiten, nicht mit Panofka in Abhh. d. Berl. Akad. 1840, S. 861 als den beinlosen zu deuten braucht, um seine fortwährende Darstellung als Spitzsäule zu erklären; vgl. Harpocr. p. 5: άγυιεὺς δέ ἐστι κίων εἰς ὀξὲ λήγων, ον ἰστᾶσι πρὸ τῶν θυρῶν ἰδίους δέ φασιν εἶναι αὐτοὺς Ἀπόλλωνος, οἱ δὲ Διονύσον, οἱ δὲ ἀμφοῖν: Schol. Arist. Vesp. 875 und mehr bei Sluiter lectt. Andocid. p. 48, Becker Charikles 2. Ausg. II. S. 96. 189, Müller Dor. I, S. 299, Berl. Archäol. Zeit. 1843, S. 50, Petersen Hausgottesdienst S. 14—16 u.s. w.
- 11) Paus. VIII. 34. 3: καὶ ἀπ' αὐτῆς στάδια είκοσί ἐστιν ἐπὶ τὸ Ἑρμαῖον, ἐς δ Μεσσηνίοις καὶ Μεγαλοπολίταις είσὶν ὄφοι· πεποίηνται δὲ αὐτόθι καὶ Ἑρμῆν ἐπὶ στήλη: vgl. Polyaen. Strateg. VL 24 zwischen Lampsakus und Parium.
- 12) Wie wenn der Agyieus durch seine Subsumtion unter den Gesammtbegriff des dorischen Hauptgottes einen apollinischen Kopf erhält (Panofka Musée Blacas Tab. VII; vgl. Welcker Syll. Epigr. S. 170: οῦ περὶ πρῶτι δάφνας εὐσάμους πλῶνας ἀναστέφεται), oder die Heiligkeit der Strassenherme durch den phallischen Schmuck des pelasgisch-tyrrhenischen Hermes (Herod. II. 51) erhöht wird, ohne dass man desshalb mit Gerhard und Göttling in Ritschl's Rh. Mus. I, S. 169 jeden einfachen rohen Stein, τὸν ρ΄ ἄνδρες πρότεροι θέσαν οὖρον ἀρούρης (Iliad. XXI. 405) bereits für einen Phallus nehmen dürfte; vgl. auch Ann. dell' Inst. 1832, p. 840 und Walz relig. Roman. antiqu. p. 8.
- 13) Plat. Legg. XI, p. 914 B: αν τις των αύτοῦ τι καταλίπη που έκων εἴτ ἄκων, ὁ προςτυγχάνων ἐάτω κεἰσθαι νομίζων φυλάττειν ἐνο-δίαν δαίμονα τὰ τοιαῦτα ὑπὸ τοῦ νόμου τῆ θεῷ καθιερωμένα, wozu der Scholiast: τὴν Ἅρτεμιν ἤτοι τὴν Σελήνην φησίν, ἐπεὶ καὶ ὁ ᾿Απόλλων Ἅγυιεύς καὶ γὰρ ἄμφω τὰς ὁδοὺς πληροῦσι φωτὸς . . . ἀλλὰ καὶ τὸν Ἑρμῆν ἐνόδιον καὶ ἡγεμόνα λέγουσιν, ὡς δέον αὐτῷ πρὸς τὰς πράξεις ἡγεμόνι χρῆσθαι: καὶ τοῦτον δὲ ἔπὶ τῶν ὁδῶν διὰ τοῦτο ἀνεστήλουν. Auch Herakles, vgl. Anthol. Pal. IX. 316, und im Allg. Bayer de diis vialibus Graecorum, Regiom. 1718. 4; Weiss de numinibus vialibus, Lips. 1726. 4; Otto de diis vialibus plerorumque populorum, 8. 1714; de tutela viarum publicarum, Traj. ad Rh. 1734. 8, p. 167 fgg.
- 14) Ένοδία ἡ Ἑκάτη, ἐπεὶ κυνηγὸς, Etymol. M. p. 344. 42; vgl. Schol. Apoll. Rhod. Π. 1213 und die Erkl. zu Soph. Antig. 1199, obgleich dort wie häufig (Eur. Hel. 570, Anthol. Pal. VI. 199, Lucian. Nav. 15, Paus. III. 14. 9, Julian Epist. 20, Sext. Empir. IX. 185) das Epitheton allein steht,

to dass man auch hier deutlich sieht, wie eine ursprünglich rein örtliche Gottheit mit einer allgemeinen verschmolzen worden ist, die, sey es als Mondgöttin (Schwenck Andeut. S. 219; Creuzer Symb. II, S. 525) oder als Fernwirkung (Klausen in Welcker's Rh. Mus. III, S. 457, Petersen in Hall. A. L. Z. 1838, E. Bl. S. 305) zu diesem Wegeschutze vorzugsweise geeignet schien. Vgl. Schömann de Hecate Hesiodea. Greifsw. 1851; [Preller Mythol. I, S. 199—200; Gerhard Mythol. I, S. 574; Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 118 f.].

- 15) Toloditis, vgl. Theorr. II. 36 mit Schol., Plut. Apophth. p. 193 F, und mehr bei Voss Idolol. II. 29, Casaub. ad Ath. VII, p. 325, Osann ad Comut. p. 380, Ste Croix recherches sur les mystères p. 552, Voss mythol. Br. III, S. 198, Kopp palaeogr. crit. IV, p. 39, Böttiger Kunstmyth. I, S. 273, Gerhard Prodromus S. 90 und in Ann. dell Inst. arch. 1840, p. 61, so wie Archäol. Zeit. 1843. p. 132 u. s. w., ohne jedoch die mystischen Deutungen zu billigen, welche sich hier an die Beinamen τρίμορφος, τρίγληνος u. s. w. anschliessen; nach Arnobius adv. gentes III. 34 sehen non indocti viri neque quod induxerit libido garrientes darin die Einheit von Diana, Ceres, Luna; Serv. ad Virg. Aen. IV, 511, Varro De lingua lat. VII. 16; die einfachste gibt schon Ovid Fast. I. 141: ora vides Heoates in tres vergentia partes, servet w in ternas compita secta vias, auf dieselbe weisst auch die o. a. Stelle von Plutarch (Apophth. p. 193) hin: ἐνταῦθα δεῖ-άλλὰ Εκατήσιον ἐστάναι· την γας Εκάτην έπιεικώς έν ταις ποο τών πυλών ίδούοντο τριόδοις. insbes. verglichen mit dem dreiköpfigen Hermes bei Harpocr. p. 286: ωςπερ διδάσκων τὰς ὁδοὺς καὶ ἔχων ὑπογραφήν, ποῦ μὲν αῦτη φέρει ἡ ὁδὸς, zoυ δὲ ἐκείνη. Daneben bleibt sie inzwischen wie Hermes auch einfache Strassengöttin vor den Häusern; vgl. Hesych. I, p. 1125: ἐκαταῖα τὰ προ τών θυρών Έκατης αγάλματα τινές δε τα έν ταις τριόδοις, und mehr bei d. Erkl. zu Aristoph. Ran. 379, Vesp. 804, Lysistr. 64, und Lobeck Agl. p. 1336; daher προθυραία oder προθυριδία, was dann auch auf Artemis übergeht, Spanheim ad Callim. Dian. 38; aber auch προπυλαία (Paus. I. 38) oder προστατηρία (Aeschyl. Sept. 455)?
- 16) Schol. Aristoph. Plut. 596: ἔθος ἡν ἄρτους καὶ ἄλλα τινὰ κατὰ κῆνα τιθέναι τῷ Ἐκάτῃ τοὺς πλουσίους, λαμβάνειν δ΄ ἔξ αὐτῶν τοὺς πένητας ἀπὸ τῶν ἐερῶν γὰρ οἱ πτωχοὶ ζῶσιν: Poll. X. 81; Olympiodor ad Phaedon. p. 158. 198; vgl. a. a. O.; Spanheim die Erkl. zu Lucian. D. M. 1, Lakemacher obss. philoll. IV, p. 45, Otto de diis vialib. p. 96, Rathgeber in Ann. dell Inst. archeol. 1840, p. 73 nebst der äthiopischen τράπεζα τοῦ ἡλίου Herod. III. 18. Man vergleiche auch die allgemeine Sitte einen Tisch nie ganz rein was Speisen aufzuräumen, was auf eine Humanität gegen die Diener oder auf den socialen Grundsatz: τῶν ἱερῶν οὐδέποτε δεῖν κενὸν οὐ-δὲν περιορῶν, ἱερὸν δὲ ἡ τράπεζα zurückgeführt wird (Plut. Quaest. rom. 64). Freilich mochte die Gabe oft gering ausfallen, woher Ἑκάτης βρώματα διὰ τὴν βραχύτητα Ath. VII. 92; doch ist sie desshalb nicht, wie Creuzer Symbol. II. S. 526 gethan, mit den καθαρσίοις zu verwechseln, d. h. dem Opter eines Hundes, welcher als χθονία δείπνον Ἑκάτη πεμπόμενος εἰς

τριόδους ἀποτροπαίων καὶ καθαρσίων ἐπέχει μοῖραν, Plut. Qu. Rom. 111 und 68. [Und doch liegt offenbar auch jenen δεῖπνα, die die ἐκφέροντες selbst nicht kosten, die Bedeutung eines ἀποτρόπαιον zu Grunde, vgl. Plut. Quaest. conviv. 12, ebenso wie die Gestalt der Kuchen auf die Mondscheibe oder das Himmelsrund sich bezieht]. Aehnlich sind die Ερμαια zu fassen, vgl. Welcker Kl. Schr. I, S. 437 u. s. w.

# **§.** 16.

Ausser diesen beiden Rücksichten konnte übrigens auch ein besonders gegebener Umstand oder eine historische Thatsache Anlass werden, eine Verehrung vorzugsweise oder ausschliesslich an eine bestimmte Stelle zu knüpfen; und je geneigter wir die Griechen finden, auch jenen beiden durch mythische Einkleidung den Schein einer geschichtlichen Motivirung zu verleihen, desto weniger dürfen wir zweifeln, dass eine solche unter Umständen wirklich auf die Bestimmung einer Cultusstätte eingewirkt habe. Selbst im eigentlichen Götterkreise begegnen uns Beispiele, dass ein einzelnes Ereigniss wie die Einführung eines Cultus, so die Wahl seines Orts bestimmte 1); insbesondere aber gilt dieser Gesichtspunct für die Verehrung der Heroen, die ihrer ganzen Natur nach Todtencultus war<sup>2</sup>) und folglich mit Nothwendigkeit an dem Grabe dessen hing, welchem diese Verehrung in engerem oder weiterem Kreise gezollt ward. 3) Damit soll freilich nicht gesagt sein, dass alle die Wesen, welche später heroische Ehren genossen, irgend einmal auf Erden gelebt hätten und wirklich irgendwo begraben worden seien, da man von vielen derselben mit Sicherheit annehmen kann, dass sie theils Personificationen geschichtlicher oder ethnographischer Thatsachen oder sonstige Phantasiegebilde 4), theils ursprüngliche Götternamen gewesen seien, die erst in der herrschenden Mythologie diese Bedeutung verloren hatten 5); dem allgemeinen Grundsatze geschieht jedoch dadurch eben so wenig Abtrag, wie wenn anderswo ein Mensch oder Heros der gewöhnlichen Sage zu göttlichen Ehren gelangt 6), indem gerade die Behandlung einer fremdartigen Erscheinung nach der Analogie einer andern die Existenz der letzteren bereits voraussetzt. Dass der Name  $\eta \rho \omega s$ , man möge ihn ableiten wie man wolle  $\eta$ , in der ältesten Quelle bei Homer die Mitglieder der herrschenden Heldengeschiechter selbst bedeutet, ist ausgemacht 8), und wenn derselbe

bald nachher Gegenstand religiöser Verehrung wird, so beweist dieses nur, dass die nämliche Pietät, welche jene als Söhne oder nahe Verwandte der Landesgötter ansah 9), hieraus eine auch über den Tod hinaus wirkende Macht derselben herleitete, die ihre Gunst als eben so wünschenswerth wie die der Naturkräfte erscheinen liess 10); der Cult galt wesentlich den Todten, und selbst wo er in andere Gegenden verpflanzt ward, musste er sich auf's Neue an symbolisch fingirte Grabstätten anknüpfen, welche dann gewöhnlich ein passender Mythus motivirte. 11) Auch der ganze sonstige Sprachgebrauch dieses Cultus verräth einen specifischen Unterschied von dem der Götter: der heilige Raum, der dort τέμενος oder legov heisst, wird hier σηχός oder ήρωον genannt 12); die Altäre sind niedrige Feuerstätten, ἐσχάραι 13), die Opfer selbst nicht θυσίαι, sondern ἐναγίσματα 14), und wenn diese Gegensätze auch hin und wieder nicht so scharf beobächtet werden 15), so zeigen doch andere Stellen wieder aufs Deutlichste, wie scharf man sich die Gränze zwischen Heroen und Göttern dachte 16) [und wie die Erhebung von Heroen zu Göttern ein förmlicher mit Aenderung des ganzen Cultus verbundener Akt war]. Nur dass sie auch von den unterirdischen Göttern verschieden sind, begründete wieder zwischen ihrer Verehrung und dem allgegemeinen Todtencultus den Unterschied, dass letzterer nicht sowohl den Todten selbst, als vielmehr den Beherrschern des Todtenreichs galt, um diese mit jenen zu versöhnen und zu ihrem Empfange willig zu machen, 17); allmälig verschwand jedoch auch dieser dergestalt, dass man den Namen ηρως auf jeden Verstorbenen auszudehnen anfing 18) und obgleich es fortwährend eines Orakelspruchs und Gemeindebeschlusses bedurfte, um einem solchem die öffentliche Anerkennung zu verschaffen 19), so stand es doch jeder Familie zu, ihre Todten heroisch zu verehren, wozu die natürliche Heiligkeit der Grabstätten von selbst mitwirkte. 20)

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Paus. I. 13. 7: ταῦτα εἰς τὴν Πύρρου τελευτὴν αὐτολ λέγουσιν Αργείοι καλ ὁ τῶν ἐπιχωρίων ἐξηγητὴς Λευκέας ἐν ἔπεσιν εἴ-ρηκε· καί σφισιν ἐστλ τοῦ Θεοῦ χρήσαντος, ἔνθα ὁ Πύρρος ἐτελεύτησεν ῖερὸν Δήμητρος, ἐν δὲ αὐτῷ καλ ὁ Πύρρος τέθακται und II. 21. 6. Solon stiftet in Salamis ein ſερὸν des Enyalios wegen des Sieges über die Metarenser Plut. Sol. 9.

- 2) Creuzer Symb. III, S. 763 fgg. Limburg-Brouwer VII, p. 448 fgg. Preller Demeter S. 227. Rinck II, p. 173 ff., der aber freilich noch viele Götterseste unter diese Rubrik bringt. Dass sie wirklich als Unterirdische galten, zeigt Diog. L. VIII. 33: ῆρωσι θύειν ἀπὸ μέσης ἡμέρας und Schol. Pind. Isthm. III. 110: ἔθος πρὸς δυσμὰς ἱερουργεῖν τοῖς ῆρωσι, und bei der Doppelaussaung des Achill als Heros und Gott Philostr. Her. XIX. p. 741, verglichen mit Etym. M. p. 468: ἀπὸ δὲ μεσημβρίας ἔθυον τοῖς καταχθονίοις, und Eustath. ad Iliad. VIII. 65: τὸ γὰρ μεσήμβρινον τοῖς κατοιχομένοις ἀπένεμον εἶς χοάς. [Doch werden die τιμαὶ ἡρωικαὶ dem lebenden Dion von den Syrakusanern ertheilt Diod. XVI. 20. Seitdem geschieht dies mehr].
- 3) Herod. V. 47: ἐπὶ γὰρ τοῦ τάφου αὐτοῦ ἡρώϊου ίδρυσάμενοι θυσίησιν αὐτὸν ελάσιονται: vgl. Paus. I. 41. 6; auf das berühmte Pelopion neben dem Opisthodom des Zeustempel in Olympia, dessen Eingang ist πρὸς δυσμῶν ἡλίου, bezieht sich Pindar Pyth. I. 90: νῦν δ' ἐν αξμακουρίαις ἀγλααὶσι μέμικται Αλφεοῦ πόρφ κλιθείς τυμβὸν ἀμφεπολον ἔχων πολυξενωτάτφ παρὰ βωμῷ. [Euripides nennt einfach τύμβους ερὰ τῶν κεκμηκότων neben den den Göttern gehörigen ναοὺς Troad. 96.] Mehr bei Sallier in Hist. de l'A. d. I. VII, p. 189 und Raoul-Rochette im Journal des Savants 1833, p. 437 und Monum. d'antiq. fig. II, p. 153. Ἡρώων ἀπόβρητοι θῆκαι, Plut. Pyth. orac. c. 27, vgl. Lobeck Agl. p. 281. Auch Frauen: Andromache Paus. I. 11. 2; Ino I. 42. 8 u. s. w.
- 4) Wegen des allegorischen Charakters vieler Namen der Sagengeschichte, die Heroenehre genossen (ηρωες άρχηγέται Plut. V. Aristid. c. 11, Paus. X. 4. 7) genügt es auf die St. A. S. 4. n. 6 fgg. citirten Bücher und Nitzsch in Kieler philol. Stud. S. 389 fgg. zu verweisen. Gross ist die Menge der durch [sonstige Symbolisirung z. B. von Cultusgebräuchen] gebildeten [aber meist der jüngeren Zeit angehörigen] Heroenkulte, so der Heros Ezerlaios in Marathon nach der marathonischen Schlacht Paus. 1. 32. 4 und 15. 4. Dúlanos, der Abwehrer der Perser von Delphi Paus. X. 8. 4, der αρχηγέτης in Phokis Paus. XI. 4. 7. Aerztliche Heroén, wie der ηρως Ιατρός in Athen Demosth. P. L. §. 249, Vita Aeschin., der vielleicht damit identische alxov, Vita Soph. p. 126, dazu Paucker de Sophocle medici herois sacerdote. Dorp. 1840, und Göttling de anagl. Paris. 1848, der ξένος ίατρὸς in Athen, wie der Scythe Toxaris verehrt ward, Luc. Scyth. 1. Cultusheroen sind der καλαμίτης ebendaselbst, sowie bei den Hetärenlokalen, Vita Aeschin., Demosth. pro cor. 129, Hesych. II. p. 49, der πυαμίτης nahe bei Athen mit Bezug auf Mysterienculte Paus. I. 37. 3, der olynlog, wie der Narkissos in Oropos verehrt ward Strabo IX. 10. p. 404, Wieseler Narkissos S. 7, Meineke ad Alciphr. p. 153, der πάνοψ Hesych. II. p. 853. Heroen der Opfermahle und Spiele, der μυίαγρος oder μυιώδης in Olympia Paus. VIII. 26. 4, Plin. Hist. nat. X. 28, XXXIX. 34, Ael. H. A. V. 17, der μάττων oder δαίτων und κεράων in Sparta Athen. II. 9, IV. 74, der δειπνεύς in Achaia II. 9, δαίτης in Troas IV. 74, der επποπόφιος Hesych. II. p. 67, ταράξιππος auf dem Isthmus Paus. VI. 20. 8, der στεφανηφόρος

in Athen, Böckh C. J. I, p. 168, Staatsh. II, S. 362. Heroen der Reise: ενόδιος Philol. VIII, S. 175, ὁ κατὰ πρύμναν ῆρως Clem. Al. Protr. p. 12,
εννοστος der Weiberfeind in Tanagra, Plut. Qu. gr. 40, Lobeck Aglaoph. p.
972. Heroen der Begattung: ὁρθάνης, κονίσαλος, λόρδων, κύβδασος, κέλης,
τύχων, die als attisch ausdrücklich bezeichnet werden, Athen. X. 58, Strabo
XIII. 1. p. 588; Gerhard Mythol. I, S. 534. Der Heros λύκος τοῦ θηρίου
μορφὴν ἔχων (Poll. VIII. 121) ist sichtlich identisch dem arkadischen, auf
Cultusbrauch sich beziehenden λυκάων (Paus. VIII. 2. 1). Diesen Heroen
liegt wesentlich der Begriff von δαίμονες zu Grunde [und ihre Heroisirung
ist eine im anthropomorphischen Sinne gemachte Umgestaltung, die aber bereits bei Hesiod in der Bezeichnung des goldenen Menschengeschlechts als
δαίμονες ἐπιζθόνιοι (Ἐ. κ. Η. 122) ausgesprochen ist]. Ueber die Verwechselung von δαίμονες καὶ ῆρωες, vgl. Plut. Qu. Rom. 25 und Plac. phil. I, 8,
Diog. L. VIII. 32 u. s. w.

- 5) Schwenck in Welcker's Rhein. Mus. VI, S. 287: "dass berühmte Heroen und Heroinen, alte Könige und Königinnen, und überhaupt ein grosser Theil der Fabeln nur aus Beiwörtern der Götter und Göttinnen und aus angenommenen Verhältnissen derselben entsprungen, dann aber im Mährchen behandelt worden seyen, als sey von Menschen und ihrem Thun allein die Rede, geht aus so vielen sicheren Beispielen hervor, dass man bei jedem berühmten Namen einer alten griechischen Fabel sich versucht fühlt, nach einer derartigen Spur zu suchen"; vgl. Paus. I. 38: οἱ γὰο ἀοχαῖοι τῶν λόγων, ἄτε οῦ προςόντων σφίσι γενῶν, ἄλλα τε πλάσασθαι δεδώκασι καὶ μάλιστα εἰς τὰ γένη τῶν ἡρώων: auch Buttmann Mythol. I, S. 248, Müller Prolegg. S. 271 fgg., N. Jbb. f. Philol. LXXI, S. 80 und insbes. Uschold Vorhalle I, S. 153 fgg., wenn auch dieser den angedeuteten Gesichtspunkt ebenso einseitig verfolgt hat, als Lauer (Gesch. der homer. Poesie S. 133 ff.) ihn bekämpft.
- 6) Ueber die göttliche Verehrung vieler Gestalten, welche die Dichtermythologie nur als Heroen kennt (Herakles, Diomedes, Amphiaraus, Hippolyt) vgl. Paus. I. 34. 2; VIII. 2. 2; und mehr bei Limburg-Brouwer VII, p. 444 und Klausen Aeneas S. 1129 fgg.; dass aber auch, abgesehen von der oben §. 12, n. 5 berührten Schmeichelei, historische Personen nach ihrem Tode nicht allein Heroenehre, sondern wirkliche Vergötterung erfahren konnten, zeigen Lykurg und Philopömen bei Keil Anal. epigraph. Lips. 1842. 8, der nur, was den ersteren betrifft, nicht hätte p. 45 zweifeln sollen, dass Herodot's Worte I. 66: τελευτήσαντι ίφον είσάμενοι σέβονται μεγάλως, oder Ephorus bei Strabo VIII, p. 562 bereits dasselbe, was Plutarch Lyc. c. 31 und Paus. III. 16. 5 bezeugen.
- 7) Plat. Crat. p. 398 D von  $\xi \rho \omega \varsigma$ , andere von  $\xi \rho \omega$  (Etymol. M. p. 438. 15) oder "Hoa, vgl. Martian. Capell. II, §. 160: qui ex eo, quod Heram terram veteres dixerunt, Heroes nuncupati, mit Kopp p. 215; am Besten wohl mit Schwenck Andeut. S. 62 und Creuzer III, S. 722 die Herren, zu welcher Bedeutung auch Pott etymol. Forsch. I, S. 221 u. II, S. 443 stimmen würde.
  - 8) Hesiod. E. n. H. 159; vgl. Apoll. lex. Homer. p. 84: navtes of nat Hermann, gr. Alberth. II. Bd. 2. Aust.

insievov τον χρόνον ήρωες έκαλοῦντο, obgleich sich hinsichtlich der Ausdehnung eine aristokratische und eine demokratische Ansicht gegenüber standen; vgl. Aristot. Problem. XIX. 48: οἱ δὲ ἡγεμόνες τῶν ἀρχαίων μόνοι ἦσων ἦρωες, οἱ δὲ λαοὶ ἄνθρωποι, und dagegen Schol. Venet. Iliad. XIX. 34: ἡ δίπλη, ὅτι πάντες ῆρωες ἐλέγοντο, οὐχ οἱ βασιλεῖς ὡς Ἰστρος, mit Lehrs Arist. stud. p. 198; doch bleibt es jedenfalls, wie Wolf Vorles. über die Ilias herausg. v. Usteri, Bern 1830. 8, S. 83 sagt: ein Ehrentitel, ungefähr wie das englische gentleman; vgl. Cambr. Philol. Museum II, p. 72 fgg. und Nitzsch Studien S. 378.

- 9) [Aeschylus bei] Plat. Republ. III, p. 391 E: Θεών άγχίσποφοι Ζηνός έγγὺς .. καὶ οῦπω σφιν ἐξίτηλον αίμα δαιμόνων: vgl. Apolt. Rhod. II. 1923: μεκάφων σχεδὸν αίματος ἐκγεγαεῖτες, und Eustath. p. 18. 42: ὅλως δὲ εἰπεῖν τεφατωδέστεφον μὲν διὰ σεμνότητα οἱ παλαιοὶ τοὺς βασιλεῖς ἐκ θείου γένους ἐγενεαλόγουν καὶ ἡμιθέους ἐκάλουν, mit Nitzsch z. Odyss. II, S. 8 und Philol. VII, S. 24.
- 10) Ueber den Einfluss der Heroen auf menschliche Angelegenheiten a die Beispiele bei Limburg-Brouwer VII, p. 477 fgg. Bei Homer ist freilich eben desshalb noch kein Heroencultus, weil seine Todten άμενηνὰ κάφηνα sind, vgl. Nitzsch z. Odyss. III, S. 340 fgg., Nägelebach homer. Theol. S. 342; später aber werden sie nicht nur als wohlthätige, sondern insbesondere auch als bösastige Geister Gegenstand der δεισιδαιμονία: vgl. Meineke ad Menandr. p. 158 und die Erkl. zu Zenob. V. 60: of γὰρ ῆρωες ἔνοιμοι παποῦν μᾶλλον ἢ εὐεργετεῖν, auch Babr. Fab. LXIII. 7: κακοῦν δὰ πάντων ᾶ γε σύνσετιν ἀνθρώποις δοτῆρες ἡμεῖς! Athen. XI. 4: χαλεποὺς γὰρ καὶ πλήκτως τοὺς ῆρωας νομίζουσι καὶ μᾶλλον νύπτωρ ἢ μεθ' ἡμέραν; Hippocr. morb. sacr. p. 303; Hesych. II, p. 343. [Ueber die Umbildung der homerischen Vorstellung zu der der Tragiker über die Heroen vgl. Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 407—411.]
- 11) Vgl Nitzsch Melett. Hom. I, p. 127, Welcker kl. Schr. S. 154, und Paus. Vl. 23. 2: Αχιλιεί δὲ οὐ βωμός, κενὸν δέ ἐστιν αὐτῷ μνῆμα ἐκ μαντείας τῆς πανηγύρεως δὲ ἀρχομένης ἐν ἡμέρα ρητῆ περὶ ἀποκλίνοντα εἰς δυσμὰς τοῦ ἡλίου τὸν δρόμον αί γυναὶκες αί Ἡλεῖαι ἄλλα τε τοῦ ἀχιλλέως δρῶσιν ἐς τιμὴν καὶ κόπτεσθαι νομίζουσιν αὐτόν.
- 12) Poll. Onom. I. 6: of μèν γὰς ἀκριβέστεςοι σηκὸν τὸν τῶν ἡςώων λέγουσι: vgl. Eustath. ad Odyss. IX. 219: of δὲ μεθ΄ "Ομηςον καὶ ἐκὶ ναοῦ τὴν λέξιν ἔθεντο· σηκὸς γοῦν φασιν ἡςῷον; Paus. I. 17. 6: ὁ μὲν δὴ Θησέως σηκὸς Αθηναίοις ἐγένετο; X. 4. 7: ἡςῷον ῆςω Λοχηγέτου in Tronis mit dem τάφος und einer ὁκὴ zum Eingiessen des Opferblutes. Freilich bezeichnet σηκὸς dann nur den ummauerten oder eingehegten Hof, in dessen Mitte das Grabmonument, vgl. Ulrichs Reisen S. 46. Ross Theseion S. 28 ff. Der Ausdruck τέμενος und ναός kommt allerdings bei Heroen vor; Paus. I. 37. 1 erwähnt bei Athen Λακίου τέμενος ῆςωος und nach VI. 6. 3 ist dem Heros von Temesa zur Sühnung beides gestiftet, aber hier liegt nach den Ausdrücken des Pausanias ein sürnender δαίμων, der dann aus dem Lande törmlich verkieben

wird und in das Meer taucht, zu Grunde; die beroisisende Sage hat ihn später zu einem Genossen des Odysseus gemacht.

- 13) Poll. I. 8: ἐσχάρα δ' ἰδικῶς δοκεὶ ἀνομάσθαι, ἐφ' ῆς τοῖς ῆρωσοιν ἀποθύομεν: und über die Form Apoll. lex. Homer. p. 78: βωμὸς ἰσόπεδος οὐδ' ἐκ λίθων ὑψούμενος: vgl. Ross Inscr. III, p. 52: ἐσχάραν τετράποδον, Val. Flacc. III, 426: humiles arae und mehr bei Nitzsch z. Odyss. II, S. 15 u. III, S. 161. auch Ulrichs S. 21.
- 14) Herod. II. 44: τῷ μὲν ὡς ἀθανάτῷ, Ὀλυμπίῷ δὲ ἐπωνυμίην θύουσι, τῷ δὲ ἐτέρφ ὡς ῆρωϊ ἐναγίζουσιν; Diod. IV. 39: Heracles wird als ηρως durch αγισμοί und χώματα in Trachis, Opus, Theben verehrt, in Attika hat er zuerst einen Cult als Gott erhalten; Achills geschiedene Verehrung als Gott und Heros bei Philostr. Heroicc. XIX, p. 741, vgl. Paus. II. 11. 7: τῷ μέν ώς ήρωι μετα ήλιον δύνοντα έναγίζουσιν, Εύαμερίωνι δε ώς θεώ &vovs: und IV. 3. 6, aus welcher Stelle zugleich selbst der Gegensatz mit niederen Göttern scharf hervorgeht. Aristoteles in der Απολογία τῆς ἀσεβείας erkiärt: οὐ γὰρ ἄν ποτε Ερμεία θύειν ώς άθανάτω προαιρούμενος ώς Φνητώ μνημα κατεσκεύαζον καλ άθανατίζειν την φύσιν βουλόμενος έπιταφίοις αν τιμαίς έκόσμησα (Athen. XV. 52, p. 697). Neben έναγίζειν ist évréuveu Bezeichnung heroischer Opfer, Luc. Scyth. 1 [und bes. Thuc. V. 11: dem Brasidas ώς ήρωί τε έντέμνουσι καὶ τιμάς δεδώκασιν]. Έναyistriquor des Palaemon, C. I. n. 1104. [Nägelsbach (nachhomer. Theologie S. 107 f.) unterscheidet Götter - und Menschensöhne und ausgezeichnete Menschen, welche Heroen werden, andere, welche aus Heroen Götter werden und solche, welche aus Heroen sogar Olympier werden (Diod. Sic. 4, 15)].
- 15) So spricht Strabo IX, p. 619 von einer ἐσχάρα τοῦ ᾿Αστραπαίου Διὸς, vgl. Eustath. Odyss. VI. 305, und umgekehrt gewährt selbst ein Orakel Paus. VI. 9. 3 und eine Urkunde C. I. n. 2448 einem Heros Φυσίας, wozu mehr bei Limburg-Brouwer VII, p. 453 fgg. Dass Heroen auch τεμένη haben, versteht sich bei der unten §. 19 zu betrachtenden Bedeutung dieses Wortes ohnehin von selbst.
- 16) Conon Natt. 45 von Orpheus: λαβόντες οὖν ὑπὸ σήματι μεγάλφ θάπτουσι τέμενος αὐτῷ περιείρξαντες δ τέως μὲν ἡρῷον ἦν, ὖστερον δὲ ἐξενίπησεν ἱερὸν εἶναι θυσίαις τε γὰρ καὶ ὅσοις ἄλλοις θεοὶ τιμῶνται γεραίρεται: Plut. Virt. mull. c. 18, von der Königstochter Lampsake, der Heroine von Lampsakos: καὶ τῷ Λαμψάκη πρότερον ἡρωικὰς τιμὰς ἀποδιδόντες, ὅστερον ὡς θεῷ θύειν ἐψηφίσαντο καὶ διατελοῦσιν οῦτω θύοντες und Athen. XV. 52.
- 17) In sofern hat allerdings Nitzsch z. Odyss. III, S. 165 Recht: "heroische Ehre ist ein mannichfache Abstufungen von Cultushandlungen umfassender Ausdruck; immer aber bezeichnet er ein Höheres als mit dem allgemeinen Todtencult gegeben ist"; daraus folgt jedoch nicht, dass sie sofort "Theil am Loose der Olympier" erlangen, was im Gegentheil scharf geschieden wird, vgl. Diodor. Sie. IV. 1: μέγισται γὰρ καὶ πλεῖσται συνετελέσθησαν πράξεις τῶν ἡρώων τε καὶ ἡριθέων καὶ πολλών ἄλλων ἀνδρῶν ἀγαθῶν,

ών διὰ τὰς κοινὰς εὐεργεσίας οἱ μεταγενέστεροι τοὺς μὲν ἰσοθέοις, τοὺς δὲ ἡρωϊκαῖς θυσίαις ἐτίμησαν, und mehr bei Keil a. a. O. p. 16 fgg. [und Nägelsbach a. a. O.]

- 18) Welcker Syll. epigr. p. 32: ηρως enim illis temporibus fere idem est atque ὁ μακαρίτης, ita ut promiscue utraque voce de marito utatur mulier apud Alciphr. III. 37; vgl. Ulrichs Reisen S. 52 und über bildliche Darstellungen in diesem Sinne Müller Archäol. S. 678. Wie in Aristophanes Zeit μακάριος allgemeiner Ausdruck für Gestorbene war, so bezeichnet er auch den Todtencult ganz als Heroencult bei Stob. t. CXXI. 18: καὶ θύομεν γ΄ αὐτοῖσι τοῖς ἐναγίσμασιν ισσκερ θεοῖσι καὶ χοάς γε χέομεν, αἰτούμεθ΄ αὐτοὺς δεῦρ ἀνιέναι τάγαθά. Daher auch ἡρῷον und ῆριον oft verwechselt, ohne dass man desshalb immer das letztere herzustellen brauchte; vgl. Schäfer ad Plutarch. IV, p. 344.
- 19) S. Keil p. 39 fgg. und Limburg-Brouwer VII, p. 458—469, woraus zugleich hervorgeht, dass der Ausspruch des delphischen Orakels bei Paus. VI. 9. 3, der Ol. LXXI den Athleten Kleomedes aus Astypaläa für den ὖστατος ἡρώων erklärte, auf die Zukunft ohne Einfluss blieb; vgl. Brasidas Thuc. V. 11, Cyniska Paus. III. 15. 1, Podares der tapfere Held der Mantineer gegen Epaminondas Paus. VIII. 9. 5, Aratus Polyb. VIII. 14. 8 u.s. w.
- 20) Aφηωρίζειν: vgl. C. I. n. 2471 fgg., Ross Inscr. II, p. 203 fgg. und dess. Reisen auf d. griech. Inseln, Stuttg. 1840. 8; II, S. 18: "der Brauch, dass namentlich auf einigen dorischen, aristokratisch regierten Inseln, wie Thera und Anaphe, die Sprösslinge der regierenden Geschlechter nach ihrem Tode als Heroen geweiht wurden, ist bereits aus Inschriften sattsam bekannt; und Aehnliches stellt sich jetzt für einige der attisch-ionischen Inseln, namentlich für Amorgos heraus; auch auf böotischen Grabsteinen steht gewöhnlich der Verstorbene neben seinem Pferde mit dem Zusatz: ηρως χαίρε: nur in attischen Inschriften ist mir noch kein Beispiel davon vorgekommen." Auch in Macedonien, C. I. n. 1956; in Larissa sogar ein Staatssclave, δαμόσιος, das. n. 1792. Vgl. dazu Inschriften bei Keil Inscr. Boeot. p. 153; Analect. epigr. p. 42; Ussing Inscr. ined. p. 35; Cobet V. Lect. p. 60 und [über die Sache Nägelsbach nachhomer. Theologie S. 109].

#### **§.** 17.

Zu diesem örtlichen Charakter des griechischen Cultus gesellte sich nun aber schon frühe als zweites Element der Anthropomorphismus, und erweiterte nicht nur die unmittelbare Anbetung der Gottheit in der Natur u. s. w. zu einer Menge von Gebräuchen, deren diese ihrem Wesen nach nicht bedurfte, sondern wirkte durch die örtlichen Veranstaltungen, welche zu diesem Ende nöthig wurden, auch auf jene dergestalt zurtick, dass wohl nur sehr wenige Cultusstätten ohne menschliche Zuthat blieben 1), und

namentlich ohne Altäre selbst den Begriff einer Gottesverehrung zu fassen fast unmöglich schien<sup>2</sup>). Nur darf man diesen religiösen Anthropomorphismus nicht ohne Weiteres mit den klinstlerischen verwechseln, welcher die Gottheit wesentlich als Bild auffasste, während jener zunächst nur menschliche Neigungen und Leidenschaften bei ihr voraussetzte, ohne darum ihre Substanz aus der Sphäre der Naturwirkung in die der Menschengestalt hereinzuziehen; ja selbst wo er sich an ein sinnliches Vehikel anknüpfte, brauchte dieses nicht sofort der Gegenstand der Verehrung selbst zu sein; und auch nachdem durch die Vermittelung der Poesie, wie es scheint, der Bilderdienst in dieses Stadium getreten war, gelangte er nie zu der allgemeinen Nothwendigkeit, welche der Altar seit frühester Zeit durch die Beschaffenheit des Cultus er-Opfer und Gaben sind die einfachsten Wege, durch welche hielt. der Mensch, der die Gottheit nach sich beurtheilt, ihre Gunst zu gewinnen oder ihren Zorn abzuwenden sucht, und auch da, wo nur die Oertlichkeit als solche zur Verehrung einlädt, sein Gebet unterstüzt; dazu aber bedurfte er äusserlicher Mittel, deren Zeichen und Ueberbleibsel schon ohne alle Absicht eben so gut wie die Naturbeschaffenheit selbst den Ort als einen heiligen erkennen liesen 3); und je häufiger sich nun schon von alter Zeit dieser Cultus gerade als Brandopfer gestaltete, desto charakteristischer musste die Feuerstätte, auf welcher dieses dargebracht wurde 4), zum Merkzeichen eines Cultusortes werden. Wie sich noch der spätere Cultus hin und wieder dieses thatsächlichen Ursprungs seiner Altäre erinnerte, zeigen die Beispiele, wo diese aus Asche oder Ueberbleibseln von Opferthieren gebildet gleichsam das Ergebniss ihres eigenen Gebrauchs sind 5); aber auch wo sie geslissentlich aus Stein oder sonstigen Stoffen aufgeführt waren 6), blieben sie durch den Gebrauch selbst geheiligt stehn 7); und so sehr man sich hüten muss, sie in einem engeren Sinne als ihre ganze Stelle für einen Sitz der Gottheit zu halten oder ihre Heiligkeit anders als die jedes sonstigen Opfergeräths zu fassen 8), so unterscheiden sie sich doch auch von diesem durch ihre Fixirung, die nur in seltenen Fällen durch Beweglichkeit aufgehoben ward. 9) Damit ist übrigens auch ihre wesentliche Bestimmung erschöpft, und was sie in späterer Zeit als Zusatz erhielten, z. B. Stufen, Kränze und sonstige

Verzierungen, sowie die mannichfaltige Gestalt selbst 16), [die grossartigen, mit berühmten Werken bildender Kunst geschmückten Unterbauten und Plattformen, ] ging lediglich aus technischen, [bei grossen Festopfern sich nothwendig erweisenden und decorativen Rücksichten hervor, ohne dass man darin eine gottesdienstliche Symbolik zu suchen berechtigt wäre 11): die Hauptsache war ihr Standpunkt unter freiem Himmel, um den Dampf des Opfers in die Höhe wirbeln zu lassen 12), und auch als sich allmälig der Cultus vorzugsweise an Tempel zu schliessen anfing, blieb ihr Verhältniss zu diesen das nämliche, wie es zu jedem sonstigen Cultusorte Allerdings konnte nicht leicht ein Tempel ohne Altar, bestand. wohl aber fortwährend ein Altar ohne Tempel seyn, sobald nur die Stätte anderweit geheiligt war 13), und so behauptete auch gegen jenen fortwährend seinen unmittelbaren Zusammenhang mit der umgebenden Natur; nur Räucherheerde [und Heerde mit ewigem Feuer] 14) oder Tische, worauf Weihegaben, [vor allem die den agonistischen Siegern bestimmten Kränze] gelegt wurden 15), fanden auch im Innern der Tempel Platz, während der Altar vor dieselben zu stehen kam, und selbst wo er bei späterer architektonischer Erweiterung von dem Tempelgebäude umschlossen ward, blieb über ihm ein Raum frei, der ihn seiner Bestimmung fortwährend genügen liess. 16)

- 1) Eustath. ad Odyss. XII. 252: ἀποβώμιά τινα ίερὰ, ὧν οὐκ ἐπὶ βωμοῦ ὁ καθαγισμὸς ἀλλ' ἐπὶ ἐδάφους: vgl. ad Iliad. VIII. 518 und Hesych. I, p. 457, sonst unbekannt. Selbst der Flussgott Σπερχειὸς, welchem ἐς πηγὰς geopfert wird, hat τέμενος βωμόν τε Iliad. XXIII. 148.
- 2) Vgl. den chrysippischen Schluss bei Lucian Jup. tragoed. e. 51: εἰ μέν εἰσι βωμοὶ, εἰσὶ καὶ θεοὶ, ἀἰλὰ μήν εἰσι βωμοὶ, εἰσὶν ἄφα καὶ θεοί; Phocian bei Stob. Serm. I. 31: οὖτε ἐξ ἱεροῦ βωμὸν οὖτε ἐκ τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως ἀφαιρετέον τὸν ἔλεον und Aehnliches bei Plat. Protag. p. 322 a und Theon. Progymn. XII. 32; im Allgem. aber den charakteristischen Gegensatz mit den Persern bei Herodot. I. 131: ἀγάλματα μὲν καὶ ναοὺς καὶ βωμοὺς οὖκ ἐν νόμω ποιευμένους ἱδρύεσθαι .. ὡς μὲν ἐμοὶ δοκέειν ὅτι οὖκ ἀνθρωποφυέας ἐνόμισαν τοὺς θεοὺς κατάπερ οἱ Ἑλληνες εἶναι.
- 3) Wie Antigone bei Soph. Oed. Col. 16 den heiligen Hain erkennt: χωρὸς δ' δό ξερὸς, ὡς σάφ εἰκάσαι, βρύων δάφνης κ. τ. λ., so der platon. Sokrates Phaedr. p. 230 B: Νυμφῶν τε τινῶν καὶ Αχελώου ξερὸν ἀπὸ τῶν κορῶν τε καὶ ἀγαλμάτων ἔοικεν εἶναι: vgl. Becker Charikles I. 31 (II. p. 13 d. zweite Ausg.) und Archäol. Zeit. 1844, N. 18, 1848 n. 17 (κόρας Thonpuppen) mit

Abbildungen Men. dell' Inst. erokeol. 1645. T. IV, t. 18: euch Bekk. Apecdd. p. 102: ποροπόσμια πυρίως μέν έστι τὰ έπὶ τῶν τρεοδίων πρόσωπα ξύλινα, α δὴ οί Αττικοὶ πόρας παλοῦσι, was Lobeck Agl. p. 1836 missverstanden hat. Anderes ähnliche oben §. 8, n. 10; auch Blumenstreuen, Nieander bei Athen. XV, p. 684 D, und Kränze Tibull. l. 1. 11: nam veneror, seu
stipes habet desertus in agris seu vetus in trivio florea serta lapis.

- 4) Bespég, eigentlich jede Erhöhung, vgl. Eustath. ad Iliad. VIII. 441: δτι βωμοί οὐ μόνον ἐψ΄ ὧν ἔθνον, ἀλλὰ και κτίσμα τι ἀπλῶς και ἀνάστημα, ἐφ΄ οὖ ἐστὶ βῆναί τι καὶ τεθῆναι: auf der Spitze des Lykaion γῆς χῶμα Διὸς τοῦ Λυκαίου βωμὸς Paus. VIII. 38. 5; daher auch bei Elteren Dichtern legol βωμοί πρὸς διαστολήν ἐτέφων μὴ τοιούτων, Eustath. ad Odyss. II. 278. Ob wirklich in Delos an dem uralten (Clem. Alex. Stromatt. VII, p. 717) βωμὸς ἀπόλλωνος γενήτορος, wie Diog. L. VIII. 18 will, ἄνευ πυρὸς geopfert wurde? Die übrigen Zeugen (Cic. N. D. III. 36, Censor. D. N. c. 2, Macrob. Set. III. 6, Jambl. V. Pythag. V. 25 u. VII. 85, Porphyr. abstin. II. 28) spreehen nur von unblutigen Opfern; und so erklärt auch Etym. M. p. 217: τόμενος ίσρον, ὅπου θύουσι τοῖς θεοῖς, d. h. verbrennen, vgl. Homer. H. Apoll. 491 und Eustath. ad Odyss. XIV. 446, wie Verro L. L. V. 38 ανα αδ ardere.
- 5) Altāre aus Asche [in Olympia vier, in Pergamos, in Samos, Theben] Paus. V. 13. 5; 14. 6 u. 8; 15. 5; IX. 11. 5; vgl. Curtius Peloponnes I, S. 215; aus Opferblut, V. 13. 6; aus Ziegenhörnern (περάτινος, ὁ περατών auf Delos), Ovid. Heroid. XXL 99, Martial. Spectac. L 4, Plut. Thes. 21: περί τὸν Κερατώνα βωμὸν ἐπ περάτων συνηρμοσμένον εὐωνύμων ἀπάντων; sol. anim. c. 35, und mehr bei Spanheim ad Callim. H. Apoll. 60, so wie Höck Kreta II, S. 139.
- 6) Beispiele improvisiter Altäre (αὐτοσχεδίως οἰποδομούμενοι Paus. VI. 24. 2, [und αὐτοσχεδίαι ἐσχάραι in Attika genannt Paus. V. 13. 5.]) aus χερμάσι gibt Apoli. Rhod. I. 1123 und II. 695, sowie auf Vasenbildern s. Inghirami pitt. di vasi 17, Lamberg vases peints I, t. 23 und Arch. Zeit. 1845, t. 35; aus ungebrannten Ziegeln Paus. VI. 20. 7, aus Laub Theocr. Idyll. XXVI. 3, um des Horasischen vivus cespes (Spencer de legg. Hebr. I, p. 249 fgg.) nicht zu gedenken, für den sich vielleicht nur zufällig keine griechische Parallele findet. Die stückweise zusammengesetzten Altäre bei Gerhard Vasenb. etrusk. Fundorts T. II, Millingen peintures de vases t. 51, Jahn Telephos und Troiles T. II, de Witte cab. Etr. n. 148 u. s. w. sind wehl alle aus Steinen.
- 7) Wie dergleichen sich auch nach gemachtem Gebrauche erhielt, zeigt Ried. XXIII. 827 fgg. Eine Ausnahme bildet der aus Holz und Reisig erbaute Altar Paus. IX. 8. 4, der mit dem Opfer selbst verbrannt wird; doch bleibt auch da wenigstens die Feuerstätte.
- 8) Wachsmuth II, S. 548: "von Menschenhand gefertigt wurden wohl zuerst Altäre, zwar nicht Weihstätten, die auch, ohne dass sie zur Darbringung von Opfern dienten, ihre Heiligung hatten, sondern immer zum Opfergeräth gehörig" u. s. w.

- 9) Transportable Altäre in der Procession des Ptolemäus Philadelphus bei Athen. V. 34, vielleicht nicht einmal griechischer Brauch.
- 10) Eustath. ad Odyss, XVII. 209 hebt die runde Form hervor, öxog τίμιον έδόκει χρημα τοις παλαιοίς ὁ κύκλος διὰ τὸ κατὰ κόσμον σφαιpoειδές; doch finden wir eben so wohl τετραγώνους (Paus. V. 14. 5) und έπιμήπεις (Paus. V. 15. 4). Aeltere Gestalt der Altäre bei Nicomach. Arithmet. II. 16. Ueber die Kränze, die ursprünglich von lebendigen Laubgewinden, später durch die Kunst auf dem Steine selbst angebracht wurden, vgl. Spanheim ad Call. H. Apoll. 81; über die Stufen Hesych. II, p. 345: κοηπίδων και βάθοων βωμών, und Paus. V. 13. 3. Hochaltäre zu den gemeinsamen Opfern der grossen Festhekatomben wurden in jüngerer Zeit mit einem grossen Unterbau, einer πρόθυσις, dazu führenden Treppen, grossen Relieffriesen erbaut oder vergrössert; der Altar des Zeus Olympios in Olympia hat 125 Fuss unten im Umkreis, der obere Theil 32, die ganze Höhe betrug 22 F.; an dem von König Hieron in Syrakus nahe dem Theater erbauten Altar des Olympios betrug die Langseite ein Stadium, ebenso an dem zu Parion; der Altar in Pergamos war von Marmor, 40 F. hoch; berühmt der βωμός ὁ μέγας in Delphi und der zu Ephesos, dieser mit Werken des Praxiteles geschmückt, vgl. Paus. V. 13. 5; Diod. XVI. 81; Strabo XIV. 1; Ampel. 8; dazu Bötticher Tektonik II, S. 35 ff. [Auch die so häufige und religiös so wichtige Altargemeinschaft verschiedener Götter (der σύμβωμοι) sprach sich wohl in einer sichtbaren Theilung des Altares aus; Beispiel der Altar am Amphiareion bei Oropos, von dem es heisst Paus. I. 34. 2: παρέχεται δὲ ὁ βωμὸς μέρη mit genauer Angabe der fünf, einzelnen Göttergruppen gewidmeten Theile. Man hat sicher hier an eine spätere Vereinigung früher ganz getrennter Altäre zu denken.] Im Allg. Berthaldus de ara (in Graev. Thes. T. VI), Mizler de antiquis aris, Witt. 1696. 4, G. Voigtii Thysiasteriologia sive de altaribus veterum, ed. J. A. Fabricius, Hamb. 1709. 8, Majus de aris et altaribus veterum, Giss. 1732. 4, Mesny degli altari e delle are degli antichi, Fir. 1763. 4, und die Abbildungen bei Moses Collect. of ant. vases, altars etc. Lond. 1814. 4; Clarac Musée de sculpt. pl. 249 fgg., Canina architect. III, tav. 82, Marini ad Vitruv. IV, tab. 72.
- 11) Wie Spencer legg. Hebr. II, p. 46 fgg. und Bähr Symb. d. mos. Cultus I, S. 471 fgg., insbes. hinsichtlich der Hörner des Altars, die die griechische Kunst allerdings auch kennt (vgl. Panofka Argos Panoptes Taf. IV. 1, Musée Blacas T. XIII, Stackelberg Gräber T. XVII, Gerhard Vasenb. T. XXVIII), die Sprache aber bis auf den von Antipater von Tyrus mit Inschrift versehenen βωμὸς περαούχος der Athene (Anthol. Pal. VI. 10) und Nonnus εὐπέραος βωμὸς (Dionys. XLIV. 96) kaum hervorhebt, geschweige denn dass man darin mit Potter I, S. 469 das "Sinnbild einer vorzüglichen Macht und Würde" finden dürfte!
- 12) Stallbaum ad Plat. Republ. I, p. 328 C und Duncan lex. Hom. ed. Rost p. 223, wo namentlich auch darauf aufmerksam gemacht ist, wie oft neben Altären Bäume wachsen, vgl. Iliad. II. 307, Odyss. VI. 162, und die merkwürdige Ausnahme des Oelbaums ( $\pi\acute{\alpha}\gamma \nu \nu \phi o c$ ? Hesych. II, p. 836) neben

dem Altar des Zeùs équelos im Pandroseum nach Philochorus bei Dionys. Hal de Dinarcho p. 637; oder stand auch dieser im Freien? [Allerdings in dem an der Westseite des Erechtheums anzunehmenden Tempelhofe]. Vgl. Stuart u. Revett. Alterth. v. Athen I, S. 499; [Bötticher Tektonik B. IV, S. 24, Vischer Erinnerungen und Eindrücke aus Griechenland. 1857, S. 146].

- 13) Τέμενος βωμός τε θνήεις, Iliad. VIII. 48, XXIII. 148, Odyss. VIII. 363, XVII. 208, Herod. III. 142: in Samos Διὸς-βωμὸν ίδούσατο καὶ τέμενος περὶ αὐτὸν οὖρισε bei Pausanias ἄλσος τε καὶ βωμοὶ mehrfach verbunden (X. 33. 6; 38. 4) und dagegen τέμενος ἐν δὲ αὐτῷ ναός. Daher auch für Götter, die ihrem Wesen nach gar keine Tempel haben können, wie die Winde, Paus. II. 12. 1, und die berühmten βωμοὶ θεῶν ἀγνώστων I. 1. 4 und V. 14. 5, vgl. d. Erkl. zu Actt. Apost. XVII. 28 und Heller in Gronov. Thes. VII, p. 223 ff.
- 14) Θυμιατήφιου oder ἐσχάφιου Hesych. I, p. 1474, transportabel, vgi. Poll. Onom. X. 65; ob einerlei mit θυωφὸς τράπεζα, wovon Spanheim ad Callim. H. Dian. 134? Dunkel ist auch der βωμὸς τοῦ θυηχοῦ, den Müller Min. Pol. 51 als ara suffimentorum nimmt; anders Böckh C. Inscr. I, p. 281. Dagegen können noch die Altäre mit ewigem Feuer (πῦρ ἄσβεστου) hierher gezogen werden, wie in Delphi, Plut. V. Num. c. 9, im Demeter- und Koratempel zu Mantinea Paus. VIII. 9. 1, im Prytaneion der Eleer zu Olympia Paus. V. 15, im Panheiligthum, zu Acacesium VIII. 37. 8, und schliesslich [das ewige Feuer der Hestia in allen Prytaneen]. Auch die ewige Lampe (ἄσβεστος λύχνος) im Poliastempel zu Athen (Paus. I, 26 extr. Plut. Numa c. 9) gehört in dieselbe Kategorie des πῦρ ἄσβεστου. Ueber dieselbe vergl. Moller de perennibus vett. lucernis, Altorí 1705, Lasaulx Bücher des Numa (Akad. Abhdll.) p. 111 ff. und bes. Bötticher Tektonik B. IV, S. 177 ff. 192. 320 ff.
- 15) Paus. IX. 40. 6: καὶ τράπεζα παράκειται παντοδαπῶν κρεῶν καὶ πεμμάτων πλήρης: vgl. VIII. 80. 2, Arist. Plut. 678, auch Demosth. F. L. §. 293 und Mid. §. 53 [Sie werden kostbar ausgestattet; mit Silber überzogen war ein dem Zeus heiliger Tisch, Pol. XXIII. 2, golden der dem Asklepios in Syrakus geweihte Athen. XV. 48. Ueber die Delphica mensa Schol. Juv. III. 204. Vor allem prachtvoll gebildet waren die für das Auflegen der Kränze bestimmten heiligen Tische, sowie im Heratempel zu Olympia die τράπεζα, ἐφ΄ ης προτίθενται τοῖς νικῶσιν οἱ στέφανοι, chryselephantin, an die Stelle eines Dreifusses getreten (Paus. V. 12. 3; 20. 1.)]. Mehr bei Osann syll. Inscr. p. 217 und Bötticher Tektonik B. IV, S. 265 ff. Daher ὅρκος μεταξὺ τοῦ ἔδους καὶ τῆς τραπέζης Dinarch. adv. Philocl. §. 2.
- 16) Βωροί πρόναοι Aesch. Suppl. 495, vgl. Apoll. Rhod. II. 1171: ητ΄ ἐπτὸς ἀνηρεφέος πέλε νηοῦ, und m. Abh. über die Hypäthraltempel des Alterthums, Gött. 1844. 4, S. 14 fgg. u. Bötticher Tektonik II, S. 35 ff. Bei verschlossenem Tempel des Achill bei Sparta wird im Platanenhain geopfert Paus. III. 20. 8. Wegen des athenischen Erechtheum, in dessen Innern Paus. I. 26. 6 drei Altäre erwähnt, schwankt Müller Ath. Pol. p. 24: quae utrum hypostylum an hypaethrum effecerint, dijudicare nondum audeo; ich stehe

nicht an mich für das Letztere zu entscheiden. Vgl. Keil Inscr. boest. p. 36, Bötticher Tektenik am a. O.

### S. 18.

Was dagegen den Tempel betrifft, so war er im griechischen Cuitus zunächst nur Obdach des Bildes, an welches sich dieser ankntipfte 1), [ja selbst mit dem heiligen Symbol identisch] und konnte desshalb auch nur in dem Maasse zu allgemeinerer Verbreitung gelangen, als jene Anknüpfung selbst herrschend ward; wie wenig dieses aber ursprünglich der Fall war, zeigen die homerischen Gedichte, die bei allem Reichthume an gottesdienstlichen Handlungen doch eines einzigen Cultusbildes ausdrücklich gedenken 2), und wenn auch die öftere Erwähnung von Tempeln 3) und Priestern, die selbst wieder mit diesen auf's Innigste zusammen hängen (s. unt. C. III), eine grössere Anzahl solcher voraussetzt, so kann doch ihr Gebrauch und damit die Tempel selbst erst allmälig die wesentliche Bedeutung erhalten haben, die ihnen im späteren Götterdienste anklebt 4). Ja auch hier sind wir keineswegs berechtigt, bei den zahlreichen Altären, die uns ohne Verbindung mit einem Tempel bisweilen selbst mehreren Gottheiten zugleich geweiht<sup>5</sup>) begegnen, den Gegenstand der Verehrung als bildlich anwesend zu denken 6); und dürfen vielmehr als Regel annehmen, dass, gleichwie kein Tempel ohne [wenn auch nicht immer anthropomorphisches] Bild?), so auch kein eigentliches Cultusbild leicht ohne Tempel<sup>8</sup>) oder sonstiges Obdach<sup>9</sup>) gewesen sei; ursprünglich aber scheint es geradezu, dass man sich der Bilder nur da bediente, wo der Cultus in seiner sinnlichen Richtung eines körperlichen Vehikels bedurfte, ohne desshalb in ihnen mehr als Vertreter der Gottheit für die bestimmten Acte zu erblicken, wo diese nicht blos mit Opfern und Gaben genährt oder erfreut, sondern auch nach menschlicher Weise geschmückt und gepflegt oder zum Mittelpunkte einer bedeutsamen Schaustellung gemacht werden sollte. 10) Denn eine leibhaftige Gottheit konnte der Sinn für Naturleben, aus welchem die griechische Götterverehrung entsprang, wohl nur in seltenen Fällen in Werken menschlicher Hand erkennen, [während bei dem lebendigen, seiner Gattung nach mit dem Wesch einer Gottheit in symbolischer Beziehung

stehenden Baume solche Verkörperung eine leicht gegebene war 11), so ist auch die Zahl jener im Cultus hochgehaltenen Klötze und Stäbe von heiligem Holze, die der Entwickelung des ganzen menschlichen Gottesdienstes voraufgehen, gerade bei den Griechen im Gegensatze zu den syrischen Stämmen eine ausserordentlich viel grössere und mannichfaltigere als die der rohen Steine 12), die meist nur als Aërolithen eine innwohnende Heiligkeit in Anspruch nehmen, sonst rein als Nachbildungen lebendiger Körper oder als Symbole menschlicher Lebensordnung] 13) zu Unterstützungspuncten der religiösen Phantasie dienten, deren Gestalten überhaupt in Griechenland trotz aller sinnlichen Rohheit von vorn herein zu scharf und klar ausgeprägt erscheinen, um ihr blossen Fetischismus zutrauen zu dürfen 14); und noch weit mehr gilt dieses von den anthropomorphischen Symbolen 15), die, auch wo sie sich zu förmlicher Menschenbildung erheben 16), zunächst nur als Heiligthtimer gelten 17), die den Zwecken des Cultus dienen und von welchen man hofft, dass sie der Gottheit gefallen, nm ihren Sitz darin zu nehmen und durch sie an den Ort der Verehrung gesesselt zu werden. 18). Erst nachdem einerseits die entwickelte Dichtermythologie das Wesen der Gottheit in menschliche Form zu bannen gelehrt, und andererseits der Fortschritt des sinnlichen Cultus jene Vertretung zu einer ständigen gemacht hatte, konnte der Weihe, durch welche ein Bild der Gottheit zum Eigenthume geheiligt ward, die Kraft beilegen, es selbst zur Gottheit und demzufolge seine Verfertiger zu Götterbildnern zu machen 19); und damit hing dann allerdings folgerecht die Erweiterung und Vermehrung der Tempel zusammen, die auch ohne unmittelbare Aeusserungen lebendiger Gottesverehrung auszuschliessen, doch eine vorzügliche Anwesenheit der Gottheit in ihren Mauern voraussezten und dadurch für die schöne Architectur dasselbe, was die Götterbildungen für die Plastik geworden sind. 20) [Gemälde sind als öffentlicher Cultusgegenstand den Griechen immer fremd geblieben, so mannichfaltig die Dankbarkeit sich in Votivbildern aussprach, so reich der malerische Schmuck der heiligen Architectur und Tektonik war. 21)]

<sup>1) [</sup>Bäume, unter allen Naturmalen die geeignetsten, als Wohnsitz des göttlichen Numen zu erscheinen, sind die ersten Tempel der Götter; Plin. Hist.

- XII. 2; Lucian de sacrif. 10. speciell Arist. Av. 615: τοῖς δ' αν σεμνοῖς τῶν ὀρνίθων δένδρον έλάας ὁ νεώς ἔσται, vgl. Bötticher Baumkult S. 9 ff.] Nur so erklären sich Mythen, wie die von dem ältesten Tempel der ephesischen Artemis πρέμνφ ένὶ πτελέης Dionys. Perieg. 829 oder φηγοῦ ὑπὸ πρέμνφ Call. H. Dian, 239, [der nach Pausan, VII. 2.4 noch der Stiftung des βρέτας durch die Amazonen voranging; vgl. Bötticher Baumk. S. 142 und von den frühesten delphischen Tempeln aus Lorbeerzweigen, Wachs, Erz bei Paus. X. 5. 5, die auch als Sage nicht hätten entstehen können, wenn der Grieche nicht mit seinem ναὸς ursprünglich bloss den Begriff einer καλύβη verbunden hätte; ja noch spät erwähnt Paus. VIII. 13. 2 die Αρτεμις πεδρεάτις zu Orchomenus, deren ξόανον εδουται έν κέδοφ μεγάλη: vgl. Müller Archaol. S. 34. Beispiele von Götterbildern auf Bäumen angebracht mit Altar dabei bei Bötticher Baumkult Fig. 39, 45, 56, 47, 48; Götterbilder neben Bäume gestellt auf Fussgestellen a. a. O. Fig. 6. 18. 20. 21. 22. 24. 25. 32. 36. 37. 40. 48 und S. 148; Kapellen des Bildes neben und unter Bäume gestellt a. a. O. S. 152 ff. Fig. 36 a. 58; Baulichkeiten umfassen den Baum Fig. 33. 36. 36 a. 56. 57. 58]. Eben desshalb aber kann ich den länglichen Steinbau auf dem Berge Ocha in Euböa (Walpole Travels 1820) unmöglich [?] mit Welcker Rh. Mus. II, S. 481 und X, S. 611-617 (mit Bezugnahme auf Girard Mémoire sur l'isle d'Eubée, Paris 1852) und Ulrichs Ann. dell' Inst. arch. XIV, S. 5 ff. Mon. ined. III, tav. 47 für einen Heratempel halten, wozu der grössere Theil des Raums überflüssig wäre. Gegen den Tempel sind auch Ross Königreisen II, S. 31, Thiersch in Abhdl. Bayr. Akad. 1850. VI. S. 126.
- 2) Iliad. VI. 303. Apollo, Artemis, Leto sind ἐν μεγάλφ άδύτφ des Apollotempels auf Pergamos Il. V. 448.
- 3) S. Lobeck Agl. p. 256, Nitzsch z. Odyss. III, S. 403, Nägelsbach homer. Theol. S. 174, und namentlich auch Völcker in N. Jbb. 1832, V, S. 38, der nur in seinem Bestreben, Lobeck's Verzeichniss zu vermehren, zu voreilig von Altären auf Tempel zurückschliesst. [Aber mit Recht schliesst Schömann Griech. Alterth. I, S. 38 aus der Beschreibung der Gründung der Phäakenstadt durch Nausithoos bei Hom. Od. VI, 10: nal νηούς ποίησε θεών, dass gewiss keine homerische Stadt wenigstens im Sinne des Dichters von der Phäakeninsel ohne Tempel zu denken sei].
- 4) Böttiger Kunstmythol. I, S. 144: "Feste sind früher als Tempel, aber später als Opfer, Opfertänze und Gebete"; vgl. Nitzsch z. Odyss. II, S. 91: "die Tempelhäuser sind gewiss ein Ferneres und Mehreres nach früherer Weihung von blossen Altären, Hainen oder anderen Stätten in ihrer natürlichen Beschaffenheit, besonders Grotten, wo besondere Erfahrungen den Glauben an öftere Gegenwart eines Gottes erzeugt hatten", und die treffliche Entwickelung bei Serradifalco antichità di Sicilia II, p. 79 und Cavallari in Gött. Stud. 1847. S. 18.
- 5) Κοινοβωμία, Paus. VIII. 32. 4; nach Plut. Arist. 20 von Eukleia, einer Artemisgestalt bei Böotern und Lokrern βωμός καὶ ἄγαλμα παρὰ πᾱ-σαν ἀγορὰν εδρυται καὶ προθύουσιν αξ τε γαμούμεναι καὶ οί γαμοῦντες.

Spanheim ad Callim. H. Del. 266; Kühn ad Poll. I, p. 656. Μέρη, Paus. I. 34. 2 [vgl. oben §. 17. n. 10].

- 6) Einzelne Ausnahmen wird man wohl anerkennen müssen, wie Paus. IX. 2.4: οὐ πόξοω δὲ ἀπὸ τοῦ κοινοῦ τῶν Ἑλλήνων Διός ἐστιν Ἐλευθερίου βωμός τούτους μὲν δὴ χαλκοῦ, τοῦ Διὸς δὲ τόν τε βωμὸν καὶ τὸ ἄγαλμα ἐποίησαν λευκοῦ λίθου, vgl. auch Plut. Arist. c. 20, wie das Bild der Athene Ογγα neben dem blossen Altar in Theben Paus. IX. 12.2. Wo jedoch auf Vasenbildern der Altar unmittelbar vor dem Bilde zu stehen scheint, dürste wohl nur die Tempelarchitectur als übersiüssig weggelassen seyn, vgl. z. B. die Artemis Lusia in Müller's Denkmälern Tas. II. mit Paus. VIII. 18. 8 und die Beispiele Roulez Mélanges V. 9, p. 5, Annali dell' Inst. arch. 1840, tav. d'agg. 12, Monum. ined. 1844. III. t. 4, 6. 36.
- 7) Fälle wie im Tempel der Ganymeda zu Phlius Paus. II. 13 werden ausdrücklich als Ausnahmen hervorgehoben: αγαλμα δε οῦτε ἐν ἀποδδήτφ φυλάσσουσιν ούδεν, ούτε έστιν έν φανερώ δεικνύμενον έφ' ότω δε ούτω νομίζουσιν, ίεφός έστιν αὐτοῖς λόγος, vgl. Panoska in Abhh. d. Berl. Akad. 1835, S. 158; andere Beispiele sind ausdrücklich junge Zeichen späterer Armuth: in Lepreos war zu der Zeit des Pausanias οὖτε μνημα ἐπίσημον οὖτε ίεφὸν ήν θεών σφισίν ούδενὸς πλήν γε ⊿ήμητφος πλίνθου δὲ καὶ τοῦτο έπεπόιητο ώμης και ούδεν παρείχετο άγαλμα Paus. V. 5. 4; in Myonia bei Amphissa ein Poseidonion, ein τέμενος und ναὸς, worin τὸ δὲ ἄγαλμα ές έμε σύπ ην Paus. X. 38. 4; anderwärts zerfällt der Tempel, sobald sein Bild verschwunden ist, Paus. IX. 33. 4: τὸ δὲ ξερὸν ἐν ταῖς Άλαλκομεναῖς ήμελήθη το από τουδε ατε ήρημωμένον της θεου, vgl. II. 7. 6; 12. 1; 15. 2 u. s. w., [dazu Nägelsbach nachhomer. Theologie S. 5]. Bötticher Tektonik B. IV. Abschn. 9 §. 5 setzt dies scharf auseinander, Petersen in N. Jbb. LVII. S. 353 ff. bestreitet es. Der durchgreifende Unterschied von Kult- und Agonal - oder blossen Festtempeln aber, wie ihn der erstere jetzt annimmt (in Erbkam Zeitschr. f. das Bauwesen. Berl. 1852. S. 194—210, 498—520. 1853. S. 35-44. 127-142. 269-283) ist ganz unzulässig, [mehr ein auf der allgemeinen jüngern, agonistischen und künstlerischen Entwickelung des Cultus gegenüber der älteren Form, als auf principieller Verschiedenheit zwischen Cultus und Fest beruhender].
- 8) Nämlich im Gegensatze der zahlreichen ἀγάλματα, die namentlich später die öffentlichen Plätze, Strassen und Haine schmückten, ohne dass sich ein Cultus derselben nachweisen liesse, vgl. oben §. 6, u. 3 und m. Hypäthraltempel S. 12. Auch die Ausnahme der Hermen und Αγνιεῖς ist nur scheinbar, insofern bei diesen der bildliche Charakter völlig accessorisch ist, vgl. §. 15, n. 12; eher kann der Απόλλων Αύκειος in den Gymnasien (Lucian. Anach. c. 7) dafür gelten; im Ganzen jedoch zeigt das Ungewöhnliche schon das Sprichwort μωφότεφος Μοφύχου bei Zenob. V. 13 und Phot. p. 284: ος τάνδον ἀφελς ἔξω τῆς οἰκίας κάθηται: oder sollen Unterscheidungen wie Paus. II. 2.7: τῷ δὲ ἐτέφω καὶ ναὸς πεποίηται, nur auf ein zufälliges Obdach gehen?

- 9) Wie Hausgötter, in soweit diese überhaupt Bilder hatten, vgl. Babt. fab. CXIX; eben so die βουλαίοι, Paus. V. 24. 2 u. s. w. Bisweilen stand das Bild auch im Hause des Priesters; vgl. Paus. IV. 33. 3, VII. 24. 2 und IX. 40. 6: ναὸς δὲ οὐκ ἔστιν αὐτῷ δημοσία πεποιημένος, ἀλλὰ κατ ἔτος ἕκαστον ὁ ἰερώμενος ἐν οἰκήματι ἔχει.
- 10) Στεφανοῦν καὶ φαιδούνειν, Porphyr. abstin. II. 16; Tempelgarderobe der Artemis von Brauron C. I. n. 155 [und die theilweise Reproduktion auf einer andern Inschrift Rangabé Ant. Hellen. II. n. 861]; vgl. Müller Archäol. §. 69: "die Hauptsache aber war bei diesen Bildern, dass sie Gelegenheit gaben, die Gottheit nach menschlicher Weise vielfach zu bedienen und zu besorgen; sie werden gewaschen, gebohnt, angestrichen, gekleidet, frisirt; mit Kränzen und Diademen, Halsketten und Ohrgehängen ausgeschmückt; sie haben ihre Garderobe und Toilette, und in ihrem ganzen Wesen entschieden mehr Aehnlichkeit mit Puppen, als mit den Werken der ausgebildeten plastischen Kunst"; und mehr bei Spanheim ad Callim. lavacr. Pall. p. 597 fgg., Feuerbach vatic. Apoll. S. 25, der nur mit gänzlicher Verwechselung der Zeiten den falschen Schluss daraus zieht, dass diese Bilder "der sichtbare Olympier selbst, seine körperliche Hülle" gewesen seyen, jetzt Bötticher Tektonik B. IV. S. 186—192. Richtig unstreitig Plato Legg. XI, p. 931 A: τῶν δ' εἰκόνας άγάλματα ίδουσάμενοι, ους ήμιν άγάλλουσι καίπες άψύχους όντας έκείνους ήγούμεθα τοὺς έμψύχους θεοὺς πολλήν διὰ ταῦτ' εὖνοιαν καὶ χάοιν έχειν, auch Dio Chrys. XII, p. 211: διά δε την πρός το δαιμόνιον γνώμην ζοχυρός έρως πασιν ανθρώποις έγγύθεν τιμαν καλ θεραπεύειν τὸ θείον προςιόντας και άπτομένους μετά πειθούς θύοντας και στεφανοῦντας, und Julian. p. 293 ed. Spanheim. Dagegen ist es eine willkommene Bemerkung von Gerhard de relig. Herm. p. 5, dass solche goava (Hesych. II, p. 704) insbesondere weiblichen Gottheiten geweiht gewesen seyen, welchen dergleichen Putz zu gefallen scheinen musste, vgl. noch C. I. n. 2663; doch finden sich auch männliche in solcher Kleidung, Asklepius Paus. II. 11. 6, Dionysus II. 30. 1, Apello III. 16. 2, Poseidon Satrapes in Elis Paus. VI. 25. 5 u. s. w. [Wir fügen noch hier den wichtigen Gebrauch der nlivat entsprechend den römischen pulvinaria hinzu, auf denen zwar nicht die Bilder der Götter selbst den Festgelagen beiwohnen, aber doch die Gegenwart der Götter durch Blumen und Zweigschmuck oder Symbol vorausgesetzt wird: so die nllνη der Hera im Pronaos des Tempels zu Argos Paus. II. 17. 2, eine kleine mit Elfenbein ausgelegte κλίνη im Heraeon von Olympia als παίγνιον Ίπποδαμείας bezeichnet Paus. V. 20. 1, die πλακίς genannte κλίνη, die an den Panathenaeen aus Blumen hergestellt ward, Hesych. mlanic, dazu Bötticher Tektonik B. IV, S. 187, die des Heros Aias mit seiner navonlia geschmückt, Schol. Pind. Nem. II. 18 ff. und mehr bei Bötticher Tektonik B. IV, S. 132. 68. 74 und S. 225.]
- 11) [Hierher gehören die von Bötticher Baumkult S. 52. 104 gesammelten Bezeichnungen, wie Helena derdoitig, Zeus und Dionysos Erderdoos, Dionysos oveltag oder Meillziog der Naxier, Zeus payog u. A. Den unmit-

telbaren Uebergang von der Verehrung des Baumes selbst zur Verfertigung heiliger Cultusbilder zeigt eben jene bacchische Fichte des Kithären und die Art wie das Gebot: τὸ δένδρον — ἴσα τῷ θεῷ σέβειν ausgeführt wird, Paus. II. 2. 6, dazu Bötticher Baumk. S. 105. Costumirte, mit menschlicher Maske verschene, lebende Baumstämme als Dionysosbilder Max. Tyr. VIII. 1 und auf Vasenbildern s. Bötticher Baumkult Fig. 42. 43. 44. Bezeichnend für die Heiligkeit des Holzmaterials und die bei seiner Wahl beobachteten Gotteszeichen ist die Herstellung der Daidala bei dem Feste gleichen Namens aus einem durch eine Krähe angezeigten Eichenbaum des heiligen Hains von Alalkomenä vgl. Paus. IX. 3. 4. Die ältesten Cultusbilder erweisen durchaus die symbolische Beziehung des Materials, z. B. der Olive für Athene, der Myrte für Aphrodite (Paus. V. 13. 4), der Weinrebe für Dionysos und Kybele (Apollon. Rhod. I. 1125 ff. Schol. I. l.), der Feige und Fichte für Dionysos, des Agnus castus für Asklepios (Paus. III. 14. 7), aber die möglichst ewige Dauer der Holzart überwog später oft die Cultusbedeutung und dadurch sind die Holzarten bei Pausanias VIII. 17. 1 und Plinius XIII. 11 mit bestimmt, vgl. Bötticher S. 217 ff., Raoul Rochette Lettres archéolog. p. 145 ff., Minervini Monum. inediti p. 63-65, Bull. Napol. 1855 S. 44.]

12) [Paus. II. 19. 3: (bei Erwähnung des von Danaos gestifteten Apollo Lykies in Argos) ξόανα γὰρ δὴ τότε είναι πείθομαι πάντα καὶ μάλιστα τα Αίγοπτια (d. h. die ältesten von einem Danaos, Kekrops, Kadmos gestifteten Bilder)]; Clem. Alex. Protrept. p. 29: οί ἔτι παλαιότεροι ξύλα ίδρύοντο περιφανή και κίονας έστων έκ λίθων, mit den Beispielen: άμέλει έν Ίπάρφ τῆς Λοτέμιδος τὸ ἄγαλμα ξύλον ἦν οὐκ εἰργασμένον, καὶ τῆς Κιθαιρωνίας Ήρας εν Θεσπία πρέμνον εκκεκομμένον, και το της Σαμίας "Ηρας πρότερον μέν ην σάνις, υστερον δε άνδριαντοειδες έγένετο, auch die argivische Hera war ein zime Clem. Strom. I. 25, die samische ein plutens Arnob. adv. gent. VI. 11, der thebanische Dionysos ein otilos, ein epheuumrankter Baumstamm Clem. a. a. O. L. 14, der kekropische Hermes im Poliastempel Evlov von Myrtenzweigen bedeckt Paus. I. 27. 1, Schol. Juv. Sat. 8. 42; die delische Leto ein αγαλμα ξύλινον αμορφον Semos bei Ath. XIV. 2, der Apollo Lykios in Argos, ein Anathem des Danaos war ein ξόανον Paus. II. 19 und mehr bei Zoëga de Obel. p. 225 fgg. und Müller Archäol. § 66; ja noch für späteren einfachen Cultus Max. Tyr. VIII. 1: καὶ γεωργοὶ Διόνυσον τιμώσι, πήξαντες έν όρχάτω αὐτοφυὲς πρέμνον, άγροικικὸν aγalμα [und dazu die Dionysosbilder bei Bötticher Baumk. Fig. 42, 43, 44. Derselbe (Baumk. S. 226) scheidet die hermenartige Form als älteste des stabilen Cultusbildes und die Stab- und Scepterform als älteste des tragbaren. Rine besondere, durch einen specifischen göttlichen Akt gleichsam geweihte Klasse dieser Evla bilden] die angeblich vom Himmel gefallenen Holzbilder (ξόανα διιπετή), wie der kadmeische Dionysos, ein vom Himmel unter Blitz gefallenes Eúlov, von Polydoros auf Erz ausgeschmückt Paus. IX. 12. 3, die taurische Artemis Eurip. Iph. Taur. 951, die ephesische Act. Apost. XIX. 75, die athenische Polias Paus. I. 26. 7, das troische Palladium Apollod. III. 12.

- 3, die z. B. von Creuzer Symb. IV. S. 639 mit den Aërolithen verschmolzen werden, da sie offenbar von der Gottheit als ihre Vertreter gesandt zu seyn schienen.
- 13) Inwiesern man die s. g. Bätylien als Aërolithen betrachten darf, vgl. Phot. Bibl. p. 342 u. 348 und im Allg. Falconnet in M. de l'A. d. Inscr. VI, p. 513, Hölling de baetyliis veterum, Lips. 1715. 4, Fr. von Dalberg über Meteorcultus der Alten, Heidelberg 1811. 8, Münter antiqu. Abhh. S. 257 fgg., Böttiger Kunstmyth. II, S. 17, Schömann de Jovis incunabulis. 1852. p. 7, Bösigk de baetyliis, Berol. 1854; obgleich gerade der Abadir, an welchem jener Name zunächst haftet (δ άντι Διος ύπο Ρέας σπαργανωθείς και ύπο Koovov καταποθείς, Tzetz. ad Lycophr. 400) auch von jenen alten Cultussurrogaten abgeleitet werden könnte. [Wenn Pausanias bei Beschreibung des Hermes auf dem Markte von Pharae als eines τετράγωνον σχημα aber in ganz menschlicher Bildung des Oberkörpers und der 30 τετράγωνοι λίθοι ringsherum, die den Namen bestimmter Gottheiten trugen (VII. 22. 3), die also ebenso gut Hermen waren, hinzufügt: τὰ δὲ ἔτι παλαιότερα καὶ τοῖς πᾶσιν Ελλησι τιμάς θεών άντι άγαλμάτων είχον άργοι λίθοι, so ist die Gleichstellung der τετράγωνοι und άργοι λίθοι falsch. Als einfache άργοι λίθοι erwähnt uns Pausanias nur den Eros von Thespiä (IX. 27. 6), den Herakles von Hyettos (IX. 23. 3), die angeblich vom Himmel gefallenen πέτραι der Chariten zu Orchomenos (IX. 38. 1). Der Apollo Karikos in Megara ist ein λίθος παρεχόμενος πυραμίδος σχημα und schon im Namen, wie auch sonst als karisch bezeugt. Wenn Pindar die Grabstelle ein αγαλμ' Αίδα ξεστον πέτρον nennt, Nem. X. 67, so ist darunter natürlich kein Cultusbild verstanden. Die pelasgische Hermenbildung ruht aber wesentlich auf dem Symbol des Phallus und der Beziehung zu den Gränzsteinen; das älteste attische Hermesidol ist aber, wie N. 12 bemerkt, gar nicht von Stein. Die Uebersicht angeblich pelasgischer Götteridole bei Gerhard über das Metrion Taf. 1. 2 ist durchaus nicht griechischen Culten entnommen, vgl. Literar. Centralbl. 1852. N. 10. S. 158. Wenn auch rhodische Sage die Telchinen αγάλματα τε δεών πρώτοι κατασκευάσαι λέγονται καλ τινά των άρχαίων άφιδουμάτων άπ έκείνων έπωνομάσθαι κ. τ. λ. (Diod. V. 55), so bezieht sich dies nur auf die ersten Cultusbilder von Metall, wie ihre Technik in Rhodus von den Phöniciern auf die Griechen überging].
- 14) Wie mannichfach freilich dieser Begriff ist, sieht man, wenn z. B. Zoëga Abhh. S. 271 fgg. darunter "die Verehrung kleiner körperlicher Wesen" versteht, die "ursprünglich auf individuelle Dankbarkeit oder individuelles Interesse gegründet gewesen", während Ulrichs Reisen S. 106 "Natur und Fetischdienst" coordinirt, und Götte delph. Orakel S. 17 den Fetischismus in die Verehrung der Naturkräfte in ihren rohesten Gestaltungen "nicht Wesen, sondern Symbole von solchen" setzt, wogegen Limburg-Brouwer II, p. 40 alles, was möglicherweise nur Symbol seyn könnte, dergestalt ausscheidet, dass er zuletzt als einziges Beispiel nationaler Fetische in Griechenland les dieux anonymes des Pelasges dont parle Hérodote übrig behält; fasst man ihn jedoch

scharf und klar dahin, dass ihm ein an sich zufälliger körperlich anwesender Gegenstand — dass es ein auffallender sey, ist mit Eckermann I, S. 38 anzunehmen nicht nöthig — die Gottheit selbst sey, so wird man kaum Einzelnes finden, wovon man nicht mit Stuhr Relig. Syst. II, S. 19 sagen könnte: "der alte Baum-, Felsen- und Steindienst der pelasgischen Vorzeit muss nach Allem, was eine gründliche Geschichtforschung lehrt, ganz anders und weit tiefer und geistiger gedeutet werden, als auf Fetisch- und Amuletendienst." [Scharf präcisirt dies jetzt Bötticher Baumkult S. 7 ff. Völlig übereinstimmend auch Nägelsbach nachhomer. Theologie S. 45.]

- 15) Creuzer Symb. I, S. 63: "also die ältesten Götterbilder waren noch blosse Nothbehelfe, um den Ahnungen, Gefühlen und Vorstellungen, die sich jene Stämme von der Gottheit in ihren verschiedenen Beziehungen gebildet hatten, als sinnliche Anhaltspunkte zu dienen." So das ἄγαλμα τοῦ Ἑρμοῦ in Cyllene, ὀρθὸν αίδοῖον ἐπὶ βάθρου, Paus. VI. 26. 8, und der phallische Cultus des Dionysos, Plut. cupid. div. c. 8, Athen. XIV. 16, und mehr bei Hildebrand ad Appul. XI. 11; auch wohl das δόρυ zu Chäronea Paus. IX. 40. 6, [vgl. dazu Bötticher Baumk. S. 232 ff., welcher aber von dem römischen Cult auch hier, wie in anderen Fällen, auf eine ebenso grosse Ausdehnung dieses Symbols bei den Griechen allzu rasch zurückschliesst], und die οἴακες ἐπὶ ἀπλύστου πέτρας Μαχ. Τγr. VIII, 1, sowie die τρίαινα, σημεῖον θεοῦ sichtbar bei der ποινοβωμία in Argos Aesch. Suppl. 221, die als charakteristische Attribute die Gottheit selbst vertreten, ohne dass man diese darum mit Böttiger Amalthea II, S. 302 nur als anthropomorphistischen Zusatz zu dem ursprünglich verehrten und göttlich gehaltenen Instrumente betrachten dürfte.
- 16) Daher βρέτας παρά το βροτφ δοικέναι, άπεικόνισμα, Hesych. I, p. 764, obgleich schon zu Aristophanes Zeit veraltet, vgl. Equ. 31 und im Allg. Poll. I. 7: αὐτὰ δὲ ᾶ θεραπεύομεν ἀγάλματα, ξόανα, ἔδη, θεῶν εἰκάσματα . . . βρέτας δὲ  $\eta$  δείκηλον Εγωγε ού προςίεμαι. Doch scheint auch ¿ocror, ursprünglich Schnitsbild (Quatremère de Quincy Jupit. Olymp. p. 324), [genauer ein durch Abschälen der Rinde und Bearbeiten zu einem Götterbild gestaltetes beiliges Holz (Serv. ad Virg. Aen. II, 225: Massurius Sabinus: Delubrum, effigies, a delibratione corticis: nam antiqui felicium arborum ramos cortice detracto in effigies deorum fermabant, unde Graeci góccoo dicunt, dazu die andern von Bötticher Baumk. S. 220 angesphrten Stellen)], sich später auf die Bilder älteren Styls beschränkt zu haben (σύν τέχνη ούδεμις ώς έτυχε πεποιημένα, Paus. I. 36. 2, vgl. Siebelis I, p. xl.11). So bleibt als gewöhnlichster Ausdruck αγαλμα, was dann aber um so charakteristischer ist, als es das Bild nur als Weihgeschenk und Ergötzlichkeit für die Gottheit bezeichnet. So setzt Plato Legg. XI. p. 931 A der Verehrung leibhaftig sichtbarer Götter gegenüber: των δ' είκόνας αγαλματα ίδουσαμενοι, οθς ήμεν αγαλλουσι καίπερ άψύχους δυτας έκείνους ήγούμεθα τούς έμψύχους θεούς πολλήν ευνοιαν καὶ χάριν ἔχειν und vgl. Ruhnk. ad Tim. lex. Plat. p. 5-8, ohne dass man dieses auch nur mit Müller Archäol. S. 44 auf kostbarere und zierlichere Bilder zu beschränken brauchte. Ueber αγαλμα auch zur Bezeichnung

von Herosnbildern s. Schubart in Ztschr. f. d. Alterth. 1847. S. 289 f., Raoul Rochette Lettres archéol. p. 177 ff., Ritschl Rhein. Mus. V, S. 356, Welcker Alt. Denkm. I, S. 188, dagegen Rathgeber in Ersch und Gruber Encyclop. u. d. W. Olympicion, Brunn Künstlergesch. I, S. 245, Panofka in Abdhl. Berl. Akad. 1853. S. 28.

17) Daher die Bilder selbst leoù wie ihre Tempel, vgl. Lobeck Agl. p. 51 und leoù lovois Plat. Republ. IV, p. 427, was sonst ayalpatur: insbesondere aber der Kunstausdruck los Sitz, der "nicht bloss, wie Manche erklären, sitzenden, sondern auch stehenden Götterbildern jedes Materials, aber immer nur geweiheten, zum Cultus bestimmten gegeben wird" (Schöll Soph. Leben S. 192), dagegen ebensowohl Tempel bedeutet, vgl. Phot. Bibl. p. 360 und mehr bei Ruhak. ad Tim. p. 93, Westermann ad Plut. V. Solon. c. 12, Kunstbl. 1840. n. 37. S. 146 und Welcker Syll. Epigr. p. 8—5; also habitavella terrena, wie Arnobius VI. 17, ohne dass jedech darum sofert "Götter und Statuen unzertrennliche Begriffe" wurden; viel richtiger Nägelsbach homer. Theol. S. 176.

16) So etklätt sich auch der Gebrauch mancher Orte, die Bilder ihrer Schutzgötter förmlich anzuketten, so der Enyalios neduc ezwe, sowie die Aphrodite Mogya — Ezovau nai nedas negl tois nool in Sparta Paus. III. 15. 5 und 8, des Aktseon δεδεμένον τὸ άγαλμα in Orchomenos Paus. IX. 38. 4; [der Demeter κατειλημένον ταινίαις αγαλμα άρχαϊον-άλλο δπόσα Δήμητρι žg τιμήν Paus. X. 35, 5 tuht nicht auf gleichem Gesichtspunkt, sondern dem reicher Verehrung]; vgl. Lobeck Agl. p. 275, Creuzer Symb. II, S. 615, Raoul Rochette Mem. d'Archéol. comparée, p. 20, Feuerbach Vatik. Apollo S. 26. Es geschieht nicht, wie namentliek letzterer annimmt, weil jene die Götter selbst waren, sondern um sich dieset durch ihre dyddpara zu versichern, von welchen sie gleichwehl se verschieden geducht wurden, dass eie bei Sophokles selbst als goavnpopot erschienen waren: wig of Osol End vije Thiov perover ent car where ta žuvros žómem, eldóvec ővi állómerai, Behol. Acsoh. Sept. 289 mít Welchet gr. Trag. S. 68, dass Athene bei dem Raube des Palladion anwesend sich zeigt Arch, Zeit. 1848. Taf. 14. S. 216. Ueber den Gebrauch selbst vgl. noch Ann. dell' Inst. archeol. 1641. p. 285, Archaul. Zeit. 1848, S. 225, Revue crchéol. III, p. 800 und besonders Böttleher Tektonik B. IV. S. 187 f. 148.

19) "Idquais, dedicatio, vgl. Wessel. ad Diedor. XI. 49, Wyttenb. ad Julian. p. 193, und mehr anten C. II, §. 24; hier nur die charakteristische Stelle Minue. Octav. XXIII. 10: quando igitur hie nascisur? cooc funditur fabricatur sculpitur, nondum deux est; ecce plumbatur construitur erigitur, neu adhae deux est; evos ornatur consecratur oratur, tuno postremo deux est, quam homo illum coluit et dedicavit, und liber den Volksglauben an die Götülichkeit des Bildes selbst die lucianischen Stellen Piscat. c. 11, Jup. Confut. c. 8, Jup. Tragoed. c. 7, Sacrif. c. 11, Demon. 27 und Saneca epist. 41: nec exporandus aedituus, ut nos ad aures simulaori, quasi melius exaudiri postimus, admitiat; über die desmovog végyn (Anthol. Pal. IX. 774) aber Aristoph. bei Poll. I. 12, Martial. VIII. 24, Lucian. Somn. c. 8, Babr. 120. XXX. 10, Mar

netho Apotelesm, IV. 343. 569, Artemidor. II. 35. 39, Lacient. I. 92. 104, Augustin. Civ. dei VI. 10, VIII. 23, Philoponus in Phot. Bibl. Cod. 225, dazu Jacobs ad Philostr. p. 714, Prudent. Peristeph. X. 293 u. s. w. [Und doch hat die Kunst andererseits, indem sie zur Identificirung des Bildes und der Gottheit verführte, die von der Religion beseelte Gottheit vor die Sinne des Volkes als etwas todtes hingestellt und der Menschenvergötterung Anlass oder Vorwand geliehen" (sè sè zagóve ógaper où filevor où listuor àll' alprivor im Ithyphallus auf Demetrius Poliorcetes bei Ath. VII, 253 c) vgl. Nägelsbach nachhom. Theologie S. 67.]

20) Vgl. Stieglitz Archäol. d. Baukunst, Weimar 1801. 8; II, S. 3 fgg. und insbes. K. Bötticher Tektonik der Hellenen, Potsdam 1844. 4, S. xix: "was aber den besonderen Begriff der decorativen Charakteristik der Hellenischen Baue angeht, so ist sie ursprünglich nur eine Aieratische — ebenso wie alle Kunst und Poesie der älteren Hellenen überhaupt — die nicht durch privaten Gebrauch presen gemacht werden durste, sondern nur diente, am glänzenden Hause des väterlichen Gottes die Freude des Geschlechts zu seyn" u. s. w.

[21) Mit Recht wird dieses von Winkelmann und Feuerbach (Vatik. Apollo S. 300) ausgesprochen. Wenn Pausanias VI. 25. 4 von einem Bilde des Dämon Sosipolis in Elis berichtet: — ἐνταῦθα (bei dem ἐερὸν Τύχης) ἔχει τιμὰς καὶ ὁ Σωσίπολις ἐν ἀριστερῷ τῆς Τύχης ἐν οἰκήματι οὐ μεγάλφ κατὰ δὲ ἄψιν ὁνείρατος γραφῆ μεμιμημένος ἐστὶν ὁ θεὸς —, so mag allerdings ein ursprüngliches Anathem Verehrung später erhalten haben und immerhin ist dies keine Gestalt des allgemeinen griechischen Götterkreises. Wenn Hortensius für das theuer erkauste Bild, die Argonauten des Cydias, eine sedes auf seinem Tusculanum erbaut (Plin. XXXV. 11. 5. 40), so ist dabei an eine Einrichtung einer Cultstätte natürlich nicht zu danken. Dagegen werden gemalte ἀναθήματα (πίνακες) bald erwähnt, so von Empedokles bei Porph. de abst. II. 24, von Simonides Epigr. 147 (202) ed. Bergk.]

# §. 19.

An sich versteht es sich freilich von selbst, dass die Heiligkeit eines Ortes nicht von dem darauf errichteten Tempel, sondern vielmehr die Errichtung eines Tempels davon abhing, dass der Ort heilig, d. h. Eigenthum eines Gottes war 1), und wie in dieser Hinsicht fortwährend das Tempelhaus von seinem heiligen Besirke geschieden ward 2), so fehlte es auch später nicht an Cultusräumen, die ohne Gebäude nur durch eine Mauer oder dgl. gegen das Profane abgegränzt 3) dieselbe Reinigkeit und Heiligkeit in Anspruch nahmen, wie sie die Gefässe mit Sprengwasser 4) oder warnende Anschläge am Eingange des Tempels 5) verlangten; für

den Bilderdienst blieb jedoch stets das Tempelhaus die Hauptsache, wogegen selbst der Altar in untergeordnete Stellung trat. 6) Nur die Opfer wurden, wie bemerkt, grossentheils ausserhalb desselben verrichtet; die Anbetung dagegen richtete sich direct an das Bild, das im Hintergrunde des Hauses stand; und wenn dieses folglich auch, mit alleiniger Ausnahme der Hypäthraltempel, keine grössere Menschenmenge fasste, so war doch seine ganze Anlage mit tiefer Symbolik auf den Vorzug berechnet, den es vor allen Wohnungen der Menschen einnehmen sollte. Dahin gehört vor Allem der geschmückte Giebel im Gegensatze der flachen und einfachen Dächer der Privathäuser 7); ferner die Säulen des Vorhauses, das auch in den kleinsten Tempeln den Uebergang zu dem eigentlichen Standorte des Bildes machte <sup>6</sup>); das Ganze erhob sich auf einem Untersatze, dessen Stufen in ungerader Anzahl waren, damit der Besuchende sowohl die unterste als die oberste mit dem rechten Fusse betreten konnte 9); und bei aller Verschiedenheit, welche in den Nachrichten über die Orientirung der griechlschen Tempel herrscht, erhellt doch jedenfalls das Gewicht, das auf die Weltgegend, auf welcher Bild und Altar stand, gelegt ward. 10) Auch das Halbdunkel, in welches die Abwesenheit aller Fenster das Bild versetzte 11), erhöhete den religiösen Eindruck; im Uebrigen aber stand dasselbe in seiner Cella den Blicken seiner Verehrer völlig zugänglich; und wenn es auch an andern als festlichen Tagen mit einem Vorhange bedeckt zu sein pflegte 12), so gehörte es doch zu den Ausnahmen, wenn der Tempel verschlossen 13) oder mit demselben ein nur den Priestern zugängliches Allerheiligstes verbunden war, das dann gewöhnlich Erinnerungen älterer und roherer Cultusformen einschloss. 14) Reichere Tempel hatten ausserdem Hintercellen, in welchen die Weibgeschenke, so viele deren nicht zum Schmucke des Inneren selbst dienten, nebst den sonstigen Geräthen und Schätzen des Tempels aufbewahrt wurden 15); ja hin und wieder finden sich zu demselben Zwecke auch besondere Schatzhäuser 16); und wie einerseits das Tempelhaus selbst durch einfache oder doppelte Säulenhallen zu einem ansehnlichen Umfange heranwuchs 17), so ward auch der heilige Bezirk, der es umgab, bald zu Hainen und Parkanlagen, bald zu sonstigen Gebäuden für die Zwecke des Cultus und seiner Diener

verwendet. <sup>18</sup>) Dass endlich wie Altäre so auch Tempel mehren Gottheiten gemeinschaftlich geweiht sein konnten, ging aus der Natur manches Cultus von selbst hervor <sup>19</sup>); nur müssen hier förmliche Doppeltempel <sup>20</sup>) von solchen, die in dem nämlichen Raume mehre Bilder zugleich umschlossen, und auch unter diesen wieder die eigentlichen Tempelgenossen <sup>21</sup>) von den Göttern des Vorhauses und sonstigen Bildern unterschieden werden, die oft in grosser Anzahl nicht als Gegenstand der Verehrung, sondern nur als Zierde das Heiligthum umgaben. <sup>22</sup>)

- 1) Paus. VI. 6. 3: τέμενος αποτεμομένους οίκοδομήσασθαι ναόν: vgl.. Etym. M. p. 751. 43: τέμενος δ αποτετμημένος καλ αποκεχωρισμένος τόπος τῷ θεῷ, und mehr bei Degen über die Genealogie der Bedeutungen von τέμενος, in s. auserl. Bibl. L. kleine Schriften B. I. 1795; insbes. auch Poll. Onom. L 6: και τὸ μὲν χωρίον, ἐν ῷ θεραπεύομεν τοὺς θεοὺς, ໂερὸν και νεώς, ένθα δε καθιδούομεν, σηκός και τέμενος, was nicht so zu fassen ist, dass es bloss den Sitz des Bildes bezeichnete, vgl. Paus. VIII. 30. 2: τὸ δε χωρίον, ένθα τὸ ἄγαλμα εδουτο έξ άρχης ὑπὸ Φιγαλέων, ὀνομάζεται Bassa: doch hat dort schon Kuhn den ganzen Begriff sehr richtig aufgefasst: ergo τέμενος, σηχὸς, fanum loci definiti nomina περιεχτιχὰ sunt, in quo templum vel ara sine templo vel simulaorum sine utroque vel ager sine idolo aut sacer bicus aut sepulcrum esse poterant u. s. w. Antike Schriftsteller über Tempelbau (ή τοῦ νεω ποίησις) Philon oder Theodoros Poll. X. 188, [dazu Brunn Gesch. der gr. K. II, S. 387]. Vgl. Dudley Naology or a treatise on the origin, progress and symbolisme of the sacred structures of the most ancient nations and ages. London 1845.
- 2) Daher selbst legòr von reώs verschieden; vgl. Ammon. diff. vocabb. p. 73: leoà τοὺς περιβόλους τῶν ναῶν, und mehr bei Wessel. ad Diodor. I. 14, Ducker ad Thucyd. IV. 90, und Gail in Hist. de l'Inst. A. d. I. V, p. 43—47; so dass man zwar jeden reώs als ein leoòr, aber nicht umgekehrt nehmen darf. Wohl kann leoòr auch als Tempel dem Umkreise entgegenstehen, wie Paus. VII. 80. 2: περίβολος δ' ἐστὶν ἐν αὐτῆ λίθων καὶ leoòr Λυκαίου Διός und VIII. 87. 1, ebenso häufig aber ist es mit ἄλσος und τέμενος selbst synonym, z. B. Herod. VI. 75—80; und andererseits unterscheidet Paus. V. 6. 4 τέμενος καὶ leoòr καὶ ναὸν alle drei.
- 3) Wie der περίβολος Paus. II. 3. 3 und das Πελόπιον τέμενος V. 13. 1, auch die homerischen ἄλση oben §. 17, not. 13, woraus Nitzsch z. Odyss. II, S. 219 nicht hätte Tempelhäuser machen sollen; doch mögen die meisten Plätze dieser Art später allerdings Gebäude enthalten haben, wie das attische Λήναιον mit zwei Tempeln ἐντὸς τοῦ περιβόλου Paus. I. 20. 2, vgl. Böckh in Abhh. d. Berl. Akad. 1816, S. 70.
- 4) Περιρραντήρια, vgl. Hippocrates morb. sacr. c. 2: δρους τοίοι θεοίσι τών [ερών και τών τεμενέων αποδεικυύμενοι, ώς αν μηδείς ύπερβαίνοι

- εί μὴ ἀγνεύοι, εἰςιόντες δὲ περιρραινόμεθα, οὐχ ὡς μιαινόμενει, ἀἰλ΄ εἴ τι καὶ πρότερον ἔχομεν μῦσος, τοῦτο ἀφαγνιούμενοι: und Poll Onem. I. 8: εἴη δ΄ αν ὁ μὲν εἴσω τῶν περιρραντηρίων τόπος ἔνθεος, ἱερὸς, καθιερωμένος, ἀβέβηλος (Wyttenb. ad Plut. p. 1012), ὁ δὲ ἔξω βέβηλος: Schol. Oed. Col. 10: βέβηλος γὰρ τόπος ἔστιν ὁ ἀκάθαρτος καὶ πᾶσιν ῶν βατός. βεβήλοις τοῖς κῶσι βασίμοις τόποις μηθὲ ἀνειμένοις θεοῖς. Ganz ebenso aber auch an dem Kugängen des Marktes, Aeschin. Tim. §. 21 u. s. w. Ygl. Archäol. Zeit. 1849. S. 124, [Bötticher Tektonik B. IV, S. 48 fl. S. 237, Not. 424. S. 346, Not. 493, Baumkult der Hellenen S. 369].
- 5) Lucian. Sacrif. c. 13: καὶ τὸ μὲν πρόγραμμά φησι μὴ εἰςιέναι εἴσω τῶν περιρραντηρίων, ὅςτις μὴ καθαρός ἐστι τὰς χεῖρας: vgl. Lomeier de vett. gent. lustrat. p. 385, und dieselbe in anderer Hinsicht Paus. II. 27. 1: τὸ δὲ ἱερὸν ἄλσος τοῦ ᾿Ασκληπιοῦ περιέχουσιν ὅροι πανταχόθεν, οὐδὲ ἀποθνήσκουσιν οὐδὲ τίπτουσιν αἱ γυναῖκές σφισιν ἐντὸς τοῦ περιβόλου, καθὰ καὶ ἐπὶ Δήλφ τῆ νήσφ τὸν αὐτὸν νόμον. [Aus fliessenden Quellen am Ort werden daher gern die περιρφαντήρια gespeist, vgl. Bötticher Baumkult S. 47. Fig. 54.]
- 6) Ναὸς την οίκίαν ένθα θεοί θεραπεύονται, Steph. Byz. s. v. Θεράπναι: vgl. schon Iliad. VI. 89 und Hom. h. Merc. 251: Θεών μακάρων έξρολ Souot, und über die Stellung des Alters Vitruv. IV. 8: arat temper inferiores sint collocatae, quam simulacra quae fuerint in aede, uti suspicientes divinitatem qui supplicant et sacrificant disparibus attitudinibus ad sui oujusque dei decorem componantur: auch Lucian, sacrif, c. 12. Méyapor Ausdruck für die Tempelcelle, Ritschl Rh. Mus. V, S. 364; olunua stehender Ausdruck für den heiligen, kleinen Raum, Celle oder Kapelle, a. die Stellen des Pausan, bei Bötticher Tektonik B. IV, S. 300, 301. Ueber das Ganze vgl. Bötticher Andeutungen über das Heilige und Profane in der Baukunst der Hellenen, Berlin 1846. 4, und Tektonik B. IV: der hellenische Tempel in seiner Raumanlage und für Zwecke des Cultus. [Der von der herrschenden Grundform des griechischen Tempels ganz abweichende Rundbau ruht offenbar auf dem bestimmten religiösen Verhältniss dieser Form zu gewissen Gottheiten; die blosse Zurückführung auf die Form der mit Rauchschlot versehenen Prytansen, wie sie Bötticher Tektonik B. IV, S. 19-21. 32 giebt, reicht nicht aus. Rundtempel des Dionysos, der Aphrodite und hellenistischer Gottheiten verglichen von Stark Gaza S. 600. Dazu kommt Artemie Agoraia, htig & doues neel noθηται — θρόνον πυπλόεντ' άγορας Soph. Oed. Τ. 160 mit Schol.: ήτες έν άγορα ναόν έχει κυπλοτερή. Ueber θόλος oder σπιάς s. Wieseler in Gött. Stud. I, S. 246.
- 7) Böttiger kl. Schr. I, S. 286: "unläugbar ist es, dass diese erhöhten Giebeldächer mit der immer känstlicher ausgeschmäckten Giebeldäche eder dem Tympanum nicht, wie es Cicero Orat. III. 46 in einer mehr rednerischen als wahren Ausschmückung behauptet, bloss dazu erfanden und gebraucht wurden, der Feughtigkeit und dem Einflusse der nassen Jahreszeit zu widersteben, sondern um den Wohnungen der Götter durch diesen der Zierde so empfänglichen

Aufsatz ein erhabenes Ansehen zu geben, und sie vor den abgeplatteten Häusern gemeiner Bürger auszuzeichnen"; vgl. Azistoph. Av. 1109;

είτα πρός τούτοισιν ώς περ έν ίερολε οἰπήσετε, τὰς γὰρ ὑμών οἰκίας ἐρόφομεν πρὸς ἀντὸν,

und über esseig und eisenen mehr bei Böttiger Amalthea I, S. 71 fgg. und Kunstmythol. II, S. 43, Bröndsted Reisen II, S. 154, Welcker Rh. Mus. II, S. 482, Bötticher Tektenik B. I, S. 190 fgg. und Exc. 5; auch Letrenne lettre d'un antiquaire à un artiste, Paris 1836. 8, p. 235—886, wo selbst für den Fall, dass Privathäuser auch ein Giebeldach hatten, der Vorzug der Tempel in dessem Behmucke nachgewiesen ist; gerade wie Bröndsted und Welcker in Ritschl's Rh. Mus. I, S. 16 die korinthische Erfindung des öldeung eiszes bei Pindar Ol. XIII. 21 mit Recht nur von den Verzierungen beider Giebel, [aber nicht stwa durch einen oder mehrere Adler] verstehen. [Welcker Alte Denkm. I, S. 5 ff. bes. Ann. 6 hält die eiszel als die zwei Giebelsetten, die aus der Anschauung selbst diesen Namen erhalten, fest gegenüber der symbolisirenden Ansicht Bötticher's (a. a. O.) von einem frei schwebenden, einem Adler gleichen, ganzen Tempeldache.]

- 8) Reódopag oder neerwog, such neeriter, vgl. m. Hypäthraktempel S. 29, und über die einsachste Tampelsorm in antie, quod Graces verig év rapartrást dicitur (Vitruv. III. 1), die jedoch auch schen zwei fläulen zwischen den Eskpfellern hat, Stieglitz II, S. 25 und Bötticher S. 192 und 148; über den hieratischen Gebrauch der Säulen aber Plin. Hiet. N. XXXVI. 6: oelumnis demum utebantur in templis, wenn auch der Zusatz: nen lautitiae exusa nendum anim ista intelligebantur sed quia sirmiores aliter statui non poterant, nach demselben Nützlichkeitsprineipe schmeckt, das Böttiger oben an Cicero Orat. III. 46 gerügt hat. Verhältniss der Säulenordnungen zu den Gottheiten besprochen bei Vitruv. I. 2, p. 21.
- 9) Vgl. Vitruv. III. 3. 8 und über die ominöse Bedeutung Becker Gellus II, S. 64. Ausg. 1 und über πρηπίς oder πρηπίδωμα im Allg. Böttiger kl. Schr. I, S. 283 und Bötticher Tektonik I, S. 125 fgg.
- 10) Hygin. de agror. limit. p. 153: nam antiqui architecti in occidentem templa spectare recte scripserunt; postea placuit omnem religionem co convertere, ex qua parte coeli terra illuminatur, und mehr bei Spencer legg. Hebr. II, p. 310. Für Westen zeugen zwar Vitruv IV. 5, [aber vgl. die Enklärung von Bötticher Tektonik B. IV, S. 34. 35] und Clem. Alex. Stromatt. VII, p. 724: Iva ol anavringáaman ran ayaluáran istánsen ngòs anarchin refinesdra didáamanrai: für den Osten dagegen Lucian de domo a. 6: rò pàp tig te imégas ngòs rò nallistaton ansilánem nal ròn illon innernaturatura évolis innodégisadai nal roñ paròs innelasotai ig nógon anavranturam teodis dupas, ned o nal rà legà flénovea inoleur of nalasol, dara Dio Casa IIV. 7, Porphyr. de antro nymph. a. 1, ja Vitrav selbet IV. 8: anas specient ad orientam, und damit atimust anch Ross übernin Inselmisen I, S. 151: alle erhaltenen griechischen Tempel, nicht bloss im sigentlichem Griechenland, sondern anch in Kleinasien und Ricifien, haben den Einlichem Griechenland, sondern anch in Kleinasien und Ricifien, haben den Ein-

gang von der Ostseite", wodurch Müller's Annahme sacr. Min. Pol. p. 27, dass die Richtung nach Westen dorischer Brauch sey, wegfällt; doch liegt nach dem Kunstblatt 1840, S. 71 ein korinthischer Tempel von Südost nach Nordwest [und der Apollotempel von Phigalia schaut nach Norden]. Bötticher Tektonik B. IV, S. 97 ff. erweist trotz der obigen, aber vereinzelten Widersprüche, die Aufstellung des Bildes an der Westseite des Tempels mit nach Osten gewandtem Gesicht, den nach Osten sich öffnenden Eingang, die weiter östliche Aufstellung des Altares. Dagegen öffnen sich die Heroen nach Westen vgl. oben §. 16. N. 2.

- 11) Schnasse Gesch. d. bildenden Künste II, S. 14: "Fenster kannte die griechische Baukunst, wenigstens an Tempeln, überall nicht; es bedurfte keines starken Lichtes, da im Innern des Tempels keine wesentlichen und gemeinsamen Verrichtungen vorgenommen, namentlich die feierlichen Opfer gewöhnlich vor den Gebäuden dargebracht wurden" u. s. w. Gegen Quatremère de Quincy sur la manière dont étaient éclairés les temples des Grecs et des Romains, in M. de l'Inst. cl. d'hist. III, p. 166 fgg. s. m. Hypäthraltempel S. 20; [Lampen sind aber bei dem Cultus unzweifelhaft, von denen bestimmte nur sacralen Charakter hatten (vgl. láqué lógvos ó zoòs và legà Hesych. s. v.) und welche als kostbare Weihgeschenke in den Tempeln oft erwähnt werden; vgl. Hirt Gesch. d. Bauk. III, S. 41 und Bötticher Tektonik B. IV, S. 273 f.]. Die ewige Lampe im Tempel der Athene Polias bei Paus. I. 26. 7 ist allerdings etwas Anderes.
- 12) Παραπετάσματα, vgl. Quatremère de Quincy p. 216, Stieglitz II, S. 64, Völkel archäol. Nachlass S. 15, Böttiger kl. Schr. III, S. 455, Rathgeber in Hall. Encykl. Sect. III, B. 3, S. 238, Bötticher Tektonik B. I, S. 81, B. IV, S. 287 ff. Auch die Tempelthüren erhalten kostbaren bildnerischen und malerischen Schmuck [so Simonid. Epigr. 163 (219) Bergk], vgl. Jbb. f. Philol. LVII. S. 346 und Bötticher Tektonik B. IV, S. 84 ff.
- 13) Vgl. Thucyd. II. 17: ὅπησαν καὶ τὰ ἱερὰ καὶ τὰ ἡρῷα πάντα ... πλὴν εἴ τι βεβαίως πλειστὸν ἦν. So das Θεσμοφορεῖον zu Alexandria Polyb. XV. 29: ἀνεφγμένου τοῦ νεὰ διά τινα θυσίαν ἐπέτειον, das ἱερὸν des Poseidon in Mantinea, das bis zu Pausanias Zeit allen verschlossen war, Paus. VIII. 5. 3; 10. 2, der Tempel des Zeus Philios in Megalopolis, Paus. VIII. 31. 2 und die Beispiele bei Lobeck Agl. S. 279. Dies Verschlossensein gilt meist nur für bestimmte Geschlechter, bei den eigentlichen ἄβατα für alle, so Stob. Serm. 40. 8: οὐδὲ γὰρ νῦν εἰς τὸ Θεςμοφόριον ἐξουσίαν ἔχω οὐδὲ γυναῖκες εἰς τὸ τοῦ Ενυαλίου οὐδ εἰς τὰ ἄβατα ἔξομεν. Eigenthümlich ist Paus. VIII. 30. 2: ἱερὸν Λυκαίου Διός ἔςοδος δ΄ εἰς αὐτὸ ούκ ἔστι, τὰ γὰρ ἐντός ἐστι δὴ σύνοπτα und über dasselbe VIII. 38. 5.
- 14) Aδυτον, quo praeter sacerdotes adire fas non est, Caesar B. G. III. 105, vgl. Poll. Onom. I. 9: εἰ μέντοι καὶ τι χωρίον ἄβατον εἴη τοῦ ἱεροῦ, τοῦτο καὶ ἄδυτον εἴποις ἂν καὶ ἄψαυστον καὶ ἀνάκτορον κ. τ. λ. und mehr bei Boisson. ad Philostr. Heroica p. 415 und Ulrichs Reisen S. 97; in das ἄδυτον ἱερὸν Ἰσιδος, das berühmteste Isisheiligthum von Hellas, dürsen

nur die δι ἐνυπνίων dazu Aufgeforderten eintreten, Paus. X.32.9. Dahin gehören auch die ἀγάλματα ού φανερὰ Paus. II. 4.7 oder ἐν ἀπορρήτω II. 7.6. Plutareh V. Arat. c. 32 berichtet von einem Artemisbild in Pellene, das, wenn es herausgetragen werde, selbst die Bäume und Feldfrüchte, durch die es getragen werde, unfruchtbar mache und verderbe u. s. w. Aehnlich μέγαρον, vgl. Herod. VIII. 37 und Suidas I, p. 899; II. p. 102. n. 516: ἀθεῖ ἐαυτὸν εἰς τὸ μέγαρον, ἔνθα τῷ ἱεροφάντη μόνῳ παρελθεῖν θεμιτὸν ἦν. [Auch Haine bilden noch in späterer Zeit solche ἀδυτα oder ἄβατα Paus. VIII. 31. 2; VII. 27. 1; Soph. Oed. Col. 125.] Ueberhaupt vgl. Petersen geh. Gottesd. S. 11, N. Jbb. f. Philol. LVII, S. 342, Bötticher Tektonik B. IV, S. 15. 301 ff.

- 15) Όπισθόδομος ίερον τὸ ὅπισθεν τοῦ ἀδύτου, ἐν ικαὶ τὰ δημόσια ἀπέκειτο χρήματα, Schol. Luc. Timon. c. 53; vgl. St. A. §. 151, n. 8, Hypāthraltempel S. 25 und Bötticher Tektonik B. IV, S. 69 ff.
- 16) Θησαυροί, vor Allem zu Delphi, ους καὶ δημοι καὶ δυνάσται κατεσιεύασαν, εἰς ους και χρήματα ἀπετίθεντο καθιερφμένα καὶ ἔργα τῶν ἀρίστων δημιουργῶν, Strabo IX, p. 641, vgl. Preller àd Polem. p. 55 und St. Croix sur les richesses de Delphes in s. Gouvern. fédérat. p. 274; aber auch in Olympia (Paus. VI. 19, Athen. XI, p. 479, wo von dem Μεταποντείων und Βυζαντίων ναὸς daseibst geredet wird) und anderswo vgl. O. I. n. 1570: ὁ δὲ συλλογεὺς ἀνοίξας τὸν θησαυρὸν ὡς νομίζεται ἐξελέτω τὸ γινόμενον ἀνάλωμα, und mehr bei Valck. ad Herod. IV. 162, Wyttenb. ad Plut. p. 999, Kruse Hellas II. 2, S. 85, Ulrichs S. 60, [Bötticher Tektonik B. IV, 8. 18; Baumkult S. 156—162, wo treffend die Ausbildung der Thesauren von einfach abgegränzten Räumen im Temenos mit Stelen zur Aufnahme der Gaben zu hoch ummauerten, runden, aber oben offenen, schliesslich zu der bedeckten Tholosform nachgewiesen ist; Beispiele der zweiten Klasse Fig. 26. 56.]
  - 17) Prostyli, amphiprostyli, peripteri, dipteri, Vitruv. III. 2 u. s. w.
- 18) Vgl. das Heiligthum des Zeus Laphystius bei Herod. VII. 197: Zéoξης δε ταύτα άπούσας, ώς πατά τὸ ἄλσος έγένετο . . . τῶν τε 'Αθάμαντος απογόνων την οίκίην όμοίως καὶ τὸ τέμενος ἐσέβετο, und von den milesischen Branchiden Strabo XIV, p. 941: πώμης γοῦν κατοικίαν ὁ τοῦ σηκού περίβολος δέδεκται καὶ αισος έντός τε καὶ έκτὸς ποιντειές, αιλοι δε σημοί το ίερον και το μαντείον συνέχουσι: auch das τελεστήριον zu Eleusis, Valck. ad Herod. IX. 65 und Silv. de Sacy zu St. Croix Mystères I, p. 129, und das dionysische Theater zu Athen, das ja selbst als Theil des Heiligthums betrachtet ward, Demosth. Mid. §. 8. Eigene κώμαι entstehen daraus, so Διὸς ίερὸν davon Διοστρίται bei Colophon Thucyd. VIII. 19, Rangabé Antt. Hellen. I, n. 133. 139, [Böckh Staatsh. II, S. 607. 683]. Treffliche Schilderung des Parkes um den Tempel der knidischen Aphrodite bei Luc. Amor. p. 12: τὸ γὰρ αίθριον ούκ εἰς ἔδαφος ἄγονον μάλιστα λίθων πλαξλ λείαις έστρωμένον άλλ - απαν ήν γόνιμον ήμέρων καρπών κ. τ. λ. Berühmte Haine im Gryneion Paus. I, 21.9, der Despoina in Arkadien Paus. VIII. 37. 7, in Phigalia Paus. VIII. 42. 5, in Tithorea Paus. X. 32. 6 u. a. Ausser den Wohnungen der Tempeldiener, den Lokalen für die instat gieht es eigene

έστιατόρια, so Paus. conv. sept. sap. c. 21 — ἐν τῷ περὶ τὸ Δέχαιον ἐστιατορέφ παρὰ τὸ τῆς ᾿Αφροδίτης Γερὸν ῆς καὶ ἡ θυσία. Ueber die Haine vgl. Bötticher Tektonik B. IV, S. 24 und [Baumkult S. 179—203]; Becker Charikles I, S. 349 ff. Ausg. 2.

- 19) Demeter und Kora, Zeus und Hera oder Athena, Dionysos und Apollo oder Hermes, Hermes und Aphrodite u. s. w.; vgl. Georgii d'Arnaud de dis zapédoos sive adsessoribus et conjunctis commentarius, Hag. Com. 1739. 8, wo freilich sehr verschiedenartiges gemischt ist.
- 20) Vgl. Paus. II. 25. 1: ໂερὸν διπλοῦν πεποίηται καὶ πρὸς ἡλίου δύνοντος εἴςοδον καὶ κατὰ ἀνατολὰς ἐτέραν ἔχον, auch hinter einander, wie das Erechtheum und die Athene Polias, oder Eileithyia und Sosipolis bei Paus. VI. 20; ja einmal sogar in zwei Stockwerken, III. 15. 8: προελθούσε δὲ οὐ πολὺ λόφος ἐστὶν οὐ μέγας, ἐπὶ δὲ αὐτῷ ναὸς ἀρχαῖος καὶ Αφροδίτης ξόανον ὡπλισμένης · ναῶν δὲ ὧν οἶδα μόνφ τούτφ καὶ ὑπερῷον ἄλλο ἐπφκοδόμηται Μορφοῦς ἱερὸν κ. τ. λ. [Vgl. Bötticher Tektonik B. IV, S. 293 ff.]
- 21) Σύνναοι oder σύνοικοι, böotisch ὁμοχέται, Thuc. IV. 97 mit d. Exkl. und im Allg. Plut. qu. symp. VII. 6. 3: οί θεῷ θύοντες ἄμα συμβώμοις καὶ συννάοις κοινῶς συνεπεύχονται: auch συγκαθιδουθέντες oder συγκαθιεφωμένοι, C. I. n. 1444 und mehr bei Lobeck Agl. p. 150. Ζηνοποσειδῶνος νεώς, Athen. VIII. 18.
- 22) Θεοί πρόναοι Paus. IX. 10. 2, vgl. den Απόλλων άλεξίκακος vor dem Tempel des πατρώος I. 8. 8 und zahlreiche andere Beispiele bei demselben, die den Unterschied der eigentlichen Cultusbilder von blossen άγάλμασι oder άναθήμασι deutlich darthun, obgleich er selbst darüber sehr unklar gewesen zu seyn scheint. [Ueber die θεοί πρόναοι ε. Wieseler die delphische Athena. Gött. 1845; Bötticher Tektonik B. IV, S. 47.]

# **§.** 20.

In demselben Maasse endlich, wie sich die Verehrung der griechischen Götter an bestimmte Tempel anschloss, gränzte sich auch ihr Eigenthumsrecht schärfer gegen das Profane ab, und während der natürliche Cultus das ganze Land oder die Gegend, wo sie verehrt wurden, als ihr Eigenthum betrachtete 1), setzte der positive sich und sein Zubehör den Gegenständen des menschlichen Besitzes und Verkehres als das Heilige entgegen, für welches dann insbesondere auch der oben geschilderte Rechtsschartz in Anspruch genemmen ward. 2) Wie den Königen der homesischen Zeit, so sheilte der Anthropomorphismus den Göttern abgesonderte Ländereien zur Nutzung 3) und auserlesene Theile der Kriegsbeute oder sonstigen Gewinns als Ehrengaben zu 4); der wach-

sende Reichthum und die Industrie wirkte auch auf die Ausstaltung des Cultus zurück; und wie schon oben bemerkt ist, dass die Tempel nicht selten die Schätze ihrer Staaten unter ihre Obhut nahmen, so wurden sie auch in sonstiger Hinsicht die Sammelplätze des Ausgezeichnetsten und Merkwürdigsten, was die künstierische Thätigkeit der Nation bervorbrachte oder das alle übrigen Rücksichten vereinigende patriotische Interesse der Aufbewahrung werth hielt. 5) Zunächst war es freilich der Bedarf des Tempeldienstes selbst, dem sowohl das Grundeigenthum als die fahrende Habe der Tempel gewidmet waren, insofern aus dem ersteren mittelst Verpachtung die Kosten des Cultus und seiner Diener bestritten wurden 6), die letztere vor Allem die heiligen Geräthe und Geschirre zum Gebrauche des Opfers in sich begriff; und gleichem Zwecke dienten die Zehnten und sonstigen Abgaben, welche der Tempel von seinen Verehrern zu bestimmten Zeiten oder ausserordentlicherweise bezog?); daneben aber fehlte es auch nicht an sonstigen Weihgeschenken, die nur den Reichthum des Tempels vermehrten oder zur Ausschmückung seiner Räume verwendet wurden 9), und wieder andere beurkundeten in Zeichen und Schrift den Dank für erhörte Gelübde und Heilung oder Rettung aus Gefahr. 9) Auch die Ländereien, welche der Gottheit zum Eigenthume geweiht waren, hatten oft keine andere Bestimmung, als brach oder wenigstens unbenutzt zu liegen 16), womit sich höchstens hie und da, wie es scheint, die Absicht einer scharfen Gränzmarke zwischen zwei Nachbarstaaten verband <sup>11</sup>). Aehnliches gilt von den Thieren, welche neben wirklicher Anwendung für den Tempeldienst nicht selten auch blos als lebendige Zeugen der Heiligkeit des Orts in völliger Freiheit gehalten wurden 12); und eben so müssen auch unter den Menschen, welche zum heiligen Eigenthume gehörten, sehr verschiedene Classen gemacht werden. Dass ein Tempel, in so weit seine Mittel es erlaubten, für die niederen Dienste des täglichen Bedürfnisses eben so wohl als ein Privatmann Sclaven hielt, versteht sich von selbst 19); ausser diesen aber begegnen uns mehrfach auch in griechischen Culten Freie beiderlei Geschlechts, die bald aus eigenem Entschlusse, bald aus fremder Stiftung Hierodulen des Gottes gewordem sind 14), und andererseits finden wir die Analogie dieses Verhältnisses benutzt, um wirklichen Sclaven unter der Form der Schenkung oder eines Verkaufs an den Tempel eine thatsächliche Freiheit zu verschaffen. <sup>15</sup>) Was allerdings die freiwillige Hierodulie im engeren Sinne des Worts betrifft, so dürfte diese an den meisten Orten, wo sie vorkommt, unter dem Einflusse orientalischer Sitte entstanden sein <sup>16</sup>); Menschenzehnten dagegen <sup>17</sup>) oder Weihung ganzer Völkerschaaren an eine Gottheit <sup>18</sup>) kennt auch die griechische, namentlich apollinische Religion, obgleich solche dann in der Regel mit dem eigentlichen Tempeldienste nichts zu thun hatten, sondern ihre Abhängigkeit nur durch Zinspflicht zu erkennen gaben.

- 1) Daher das bekannte έχειν von Gottheiten eines Landes, Valck. ad Herod. VII. 53, Wessel. ad Diodor. XX. 7. Spanheim ad Callim. lav. Pallad. 58 u.s. w.; eben so Attica χθών Παλλάδος Aristoph. Nubb. 299; εερὰ μὲν τῆς Λθηνᾶς εστιν ῆτε ἄλλη πόλις καὶ ἡ πᾶσα ὁμοίως γῆ Paus. I. 26. 7, ὡς εερούς τῶν θεσμοφόρων Appian B. C. II. 70 u. dgl.; was jedoch nur verhältnissmässig selten die Bedeutung annimmt, dass das ganze Land sammt seinen Bewohnern in die Kategorie der Heiligen tritt, wie die Eleer, ὅτε λαβόντες παρὰ τῶν Ελλήνων συγχώρημα διὰ τὸν ἀγῶνα τῶν Ολυμπίων εερὰν καὶ ἀπόρθητον ῷκουν, ἄπειροι παντὸς ὅντες δεινοῦ καὶ πάσης πολεμικῆς περιστάσεως, Polyb. IV. 73, vgl. Strabo VIII, p. 514 u. 549; dann namentlich die Delier, ἄνδρες εερολ, Herod. VI. 97, vgl. Thuc. III. 104 und V. 1, Paus. III. 28. 2, Liv. XLIV. 29 und die Delphier, λαὸς οἰκήτωρ θεοῦ, Eur. Androm. 1058, πρόπολος des Phoebus Ath. IV, 74, Schol. Pind. Pyth. IV, 4.
- 2) Vgl. §. 10, not. 14. Daher auch die sorgfältige Bezeichnung heiligen Landes durch Gränzsteine, σους, mit Inschrift, wie C. I. n. 1870 und vielfach in alten und neuen Sammlungen; σους Διός inschriftlich am Nymphenhügel in Athen Rangabé Antiqu. Hellen. II. p. 360, andere Beispiele II, n. 883—893; [ein consaeptum consecratum Neptuno zwischen Lamia und Hypata inschriftl. Philol. X. 2. S. 353]. Dessgleichen heilige Geräthe, ποτήφια χουσά καλ άργυρά είς ἀνάθεσιν τοῖς θεοῖς ἐπιγραφὰς ἔχοντα, C. I. n. 2852, vgl. auch 2855: ὑδρία ἐφ' ἡς ἐπιγραφὴ ᾿Απόλλωνος Διδυμέως, und Plaut. Rud. II. 5. 21: haec literata est, ab se cantat cuja sit; selbst Gewänder, Arg. Demosth. Aristog. I, p. 767: ἰδόντες Ἱεροκλέα φέροντα ἱερὰ ἱμάτια, ἐφ' οῖς καὶ χρυσά γράμματα ἡν δηλοῦντα τοὺς ἀναθέντας, ἀπάγουσι πρὸς τοὺς πρυτάνεις ὡς ἱερόσυλον, [dazu inschriftlich C. I. n. 155 und Rangabé Ant. Hell. II, n. 860 p. 528 nach den nothwendigen Ergänzungen: χιτωνίσκος οὖτος ἔχει γράμματα ἐνυφασμένα und weiter χιτωνίσκον ἀνεπίγραφον] Im Allg. Franz elem. epigr. p. 382 fgg.
- 3) Τέμενος πας ὁ μεμερισμένος τόπος τινί είς τιμήν, ἢ [ερὸν κα] βωμὸς ἢ ἀπονεμηθὲν θεῷ ἢ βασιλεῖ, Hesych. II, p. 1363; vgl. oben §. 19,

not. 1 und mehr bei Nägelsbach homer. Theol. S. 175, Kreuser Priesterstaat S. 140 fgg., [Bötticher Tektonik B. IV. S. 23].

- 4) Έξαίρετα, έξελεῖν τῷ θεῷ Xenoph. Anab. V. 3. 4, Plat. Legg. V, p. 738 u.s. w. Waffenstücke schon Iliad. VII. 83; dann der tyrrhenische Helm aus Olympia C. Inscr. n. 16,  $\delta\pi\lambda\alpha$  das. n. 1837 c; namentlich zahlreiche Beispiele von Schilden, Paus. X. 19. 3 und im Allg. Massieu sur les boucliers votifs in Mem. de l'Acad. d. I. T. I, p. 177 ff., J. F. Rexrath de clypeis in loco sacro suspensis, Lips. 1737. 4, Raoul Rochette Peintures antiques p. 211; Lettres archéolog. p. 152. Oder Zehnten von der Beute: δεκάτην τῶν ἐκ της λείας τῷ θεῷ ἀποθυσαι, Xenoph. Hell. IV. 3. 21, Paus. X. 13. 5, daher auch im Schwur zu Plata: τας δε τα τοῦ βαρβάρου προελομένας -(πόλεις) δεκατεύσω Lycurg. in Leocr. 19; von dem Landertrag: τωλοιπον άελ δεκατεύων τα έκ του άγρου ώραια θυσίαν έποίει τη θεφ Xenoph. Anab. V. 3. 9; auch von Handelsgewinn, Her. IV. 152; von Bergwerken, Paus. X. 12. 2; vom Fischfang Paus. X. 9. 2: ἡ δεκάτη τῆς ἄγρας; von Confiscationen und Strafgeldern: τὸ ἐπιδέκατον τῆς Θεοῦ εἶναι, Hell. I. 7. 10, Demosth. in Macart. 71, vgl. C.I. n. 2008, von dem pópos die ázapzal, Böckh Staatsh. II, S. 622 ff. Im Allg. Harpocr. p. 76: δεκατεύσαι μέντοι έλέγετο πυρίως το καθιερούν, έπειδήπερ έθος ήν Ελληνικόν τας δεκάτας των περιγινομένων τοίς θεοίς καθιερούν, wozu die άμφιετείς δεκατηφόροι άιἐν ἀπαρχαί, Callim. h. in Del. 278 mit Spanheim p. 552 und dann sprichwörtlich τῆν Συρακουσίων δεκάτην mit der Erklärung: Δήμων Συρακουσίους εύδαιμονήσαντάς φησι ψηφίσασθαι την δεκάτην τῶν ὑπαρχόντων άποδίδοσθαι είς έπισκευήν ναών τε και άναθημάτων και θεωριών πολλού τε χρήματος συναχθέντος είς παροιμίαν έλθειν ώς παι την Πριηνέων δεκάτην, Paroemiogr. gr. I, p. 455. Vgl. Meier comm. epigr. p. 54, de bonis damnat. p. 202-220 Zu weit geht in Bezug auf die δεκάτη Hüllmann Ursache der Besteuerung, 1817.
- 5) Daher die griechischen Tempel die ältesten Kunstkammern, Jacobs verm. Schr. III, S. 469 fgg.; zugleich aber die frühesten Sammlungen von Naturalien und sonstigen Curiositäten, die namentlich als Reliquien in allerlei mythische Beziehung gesetzt wurden; vgl. Beckmann Beitr. z. Gesch. d. Erfind. II, S. 366 fgg., Facius Collectaneen z. Alterthumskunde S. 184 fgg., Lobeck Agl. p. 52, Schneidewin disp. de Horat. Serm. II. 3. 18, Gott. 1845. 4, p. 8, Bötticher Tektonik B. IV, S. 281 ff.
- 6) Vgl. oben §. 7, not. 12 und mehr bei Heeren Ideen Thl. III, S. 297. 298, Böckh Staatsh. I, S. 444 fgg., Götte delph. Orakel S. 62 L; insbes. auch die Inschrift bei Xenophon Anab. V. 3. 13: ερὸς ὁ χῶρος τῆς Αρτέμιδος τὸν ἔχοντα καὶ καρπούμενον τὴν μὲν δεκάτην καταθύειν ἐκάστον ἔτους, ἐκ δὲ τοῦ περιττοῦ τὸν ναὸν ἐπισκευάζειν. In einzelnen Fällen ward jedoch der Ertrag direct für den Bedarf des Cultus verwendet, wie das Oel aus den μορίαις oder heiligen Bäumen der Athene zum Preise der panathenaischen Sieger; vgl. Lucian. Anach. c. 9 und Müller Min. Pol. p. 80.
  - 7) Unter den Gefäthschaften nennt z. B. eine Inschrift aus Imbros zlá-

στοα, δορισκος, έσχαρίς, λιβανωτίς, κηφυκείον, καρχήσιον, φίαλαι Berl. Monatsb. 1855. S. 630. [Tempelinventare aus Athen vgl. Rangabé Ant. Hellen. I, p. 90—112, II, n. 822—870 mit Böckh Staatsh. II, S. 145—326]. Bisweilen sammelten auch die Priester Beiträge ein, vgl. C. L. n. 2656: ποιείσθω δὲ ἡ ἱέρεια καθ΄ ἐκάστην νουμηνίαν ἐπικουρίαν ὑπὲρ πόλεως, λαμβάνουσα δραχμὴν παρὰ τῆς πόλεως ἐν ῷ δὲ μηνὶ ἡ θυσία συντελείται ἡ δημοτελής, ἀγειρέτω πρὸ νήσου τὰς ἡμέρας τρείς, ἐπ΄ οἰκίαν μὴ πορευσμένη, ὁ δ΄ ἀγερμὸς ἔστω τῆς ἱερείας κατασκευασάτω δὲ καὶ θησαυρὸν τῆ θεῷ, ἐμβαλλέτωσαν δὲ οἱ θύοντες ἐπὶ μὲν τῷ τελείῳ ὁβολοὺς δύο, ἐπὶ δὲ τῷ γαλαθεινῷ ὁβολον· ἀνοιγόντων δὲ οἱ ἐξετασταὶ κατ΄ ἐνιαυτὸν τὸν θησαυρὸν καὶ διδόντων τῷ ἱερεία εἴς τε τὴν ἐπικουρίαν καὶ τὸν- ἱματισμὸν κ. τ. λ. Grössere Capitalien wurden bei Trapeziten niedergelegt, C. I. n. 3599.

- 8) Άναθήματα, wovon im Alterthum die Schrift des Meneter περί τοῦν ἀνα-Squarav handelte Ath. XIII. p. 394 c, vgl. J. P. Thomasinus de votis, donariis, et tabellis votivis, Patav. 1654. 4 und was Fabricius Bibl. antiq. p. 410 weiter ansührt; auch P. Kunz, sacra et profana αναθημάνων historia, sigillatim vestis suspensae explicatio, Jenae 1729. 4, Panofks von einer Anzahl antiker Weihgeschenke und den Beziehungen ihrer Geber zu den Orten ihrer Bestimmung, in Abhh. d. Berl. Akad. 1839, Friedr. Gotth. Schöne Schulreden, Halle 1847, S. 91 ff., Bötticher Tektonik B. IV, S. 17 ff. Die Gattungen, welche Pollux L 28, X. 126 aufzählt, erschöpfen das Gebiet bei Weitem nicht; kaum dass die anathematischen Epigramme der Anthol. Pal. B. VI und die Verzeichnisse im O. I. n. 137-147, 1570, 2852-60, 3071, [Rangabé Antiq. Hellen. I. n. 105 -107, II. n. 371. 372. 1008-1286 zur allgemeinen Uebersicht über seinen Umfang genügen. [Bötticher Baumkult S. 56-190 bespricht unter den an den heiligen Bäumen, wie an den Tempeln aufgehängten, aufgestellten, niedergelegten Weihgaben die Gewänder, besonders die gebrauchten Feierkleider, Gegenstände des Schmuckes und Putzes, Früchte des Bodens, besonders überbracht in dem lineor, Jagdbeute und Jagdgeräthe, Waffenbeute des roomasor, den Wastenbaum (Ζηνὸς βρέτας Eur. Phoen. 1181), Geräthe des Cultus, musikalische Instrumente, Werkzeuge, Spielzeug, Kaufmannswaaren, Oscillen und Masken (im Dionysoscult), Götter- u. Thierbilder, sowie Bilder heiliger Bäume (Bötticher S. 212 ff.)].
- 9) Χαριστήρια κατ΄ εὐχὴν, Franz el. ep. p. 335; namentlich Darstellung geheilter Glieder, wie im Tempel des Amphiaraus zu Oropus C. Inscr. I, p. 760; vgl. C. F. Pezold de membris humanis diis gentium consecratis, Lips. 1710. 4 und J. J. Frey de more diis simulacra membrerum consecrandi, Altorf 1746. 4. Auch die Votivgemälde der Schiffbrüchigen, Horst. Od. I. 5. 13, Tibull. I. 8. 27, Juven. XIV. 392 mit d. Ausl. Schon Aeschylus Suppl. 458: νέοις πίναξε βρέτεα κοσμήσαι kennt die Sitte. [In den Hainen Bildund Außschriftlisielchen (tabellae memores) in Menge an Schnüren und Bändern aufgehängt, Ov. Met. VII. 744. Fast. III. 267. Είκονικοί κίνακες neben ein αγαλμα τοῦ θεοῦ geweiht inschriftlich bei Rangehé Ant. Hellen. II. n. 776.

Diptychen mit Malereien am Delphischen Lorbeer auf einem Vasenbild bei Bötticher Baumkult Taf. I. 2. Bänder mit eingewebter Weih-Inschrift (laciniae) neben die Weihgaben gehängt s. Apul. Metam. VI. 4. p. 41 ed. Jahn; Bötticher Baumkult S. 62. Fig. 33.] Ueberhaupt vgl. Schütz de votis Lips. 1665, Rutgers. Var. Leett. V. 5, Hawkins in Brit. Marbles X. p. 98, Archäol. Zeit. 1846, p. LXIII, Stephani ausruhender Herakles 1854, bes. S. 65 fl.

- 10) Ανειμένα oder ἄνενα, vgl. Spanheim ad Callim. H. in Cer. 47, Valck. und Bähr ad Herod. II. 65, Heyne ad Iliad. VII, p. 210 n. s. w. Merkwürdig ist namentlich das cirrhäische Feld bei Delphi und sein Hafen, ὁ νῶν ἐξάγιστος καὶ ἐπάρατος καλούμενος, Aeschin. Ctesiph. §. 107 fgg., Paus. X. 37. 4, wo es ψιλὸν ἄπαν genannt wird, ἢ ἔκ τινος ἀρᾶς ἢ ἀχρείον τὴν γῆν ἐς δένδρων τροφὴν εἰδότες, Hesych. II, p. 7. Aber auch anderwärts zeigt sich ähnliche Unbenutztheit, z. B. bei dem sprichwörtlich gewordenen λιμοῦ πεδίον hinter dem Prytaneion in Athen dem Limos geweiht, Paroemiogr. gr. I, p. 113, bei dem ἄτομος λειμών des Zeus am Oeta Soph. Trachin. 400, und auf Kreta C. Inscr. II, p. 1103: νόμοις γὰρ ἰεροῖς καὶ ἀραῖς καὶ ἐκιτίμοις ἄνωθεν διεκεκώλυτο, ἔνα μηδελς ἐν τῷ ἱεροῖς καὶ ἀραῖς τοῦ Διωταίου μήτε ἐννέμη μήτε ἐναυλοστατῆ μήτε σκείρη μήτε ξυλεύη, worsus sich zugleich der Ungrund von Götte's Vermuthung ergibt, der Delph. Orak. S. 60 solches Land zu Weideplätzen benutzt glaubt.
- 11) Όργας γη ή ταὶν θεοὶν ἀνειμένη της Λττικης μεταξύ καὶ της Μεγαρίδος, Helladius bei Phot, Bibl. p. 534: vgl. über das Lokal (einen Oelbaumwald jetzt s. Göttling Ges. Abhdl. S. 121) Poll. I. 10. v. 14 und mehr bei Ruhnken. ad Tim. lex. p. 195 und Böhnecke Forschungen über die attischen Redner S. 287; Herod. Vl. 75, Paus. III. 4. 2, Plut. Pericl. 40, Schoi. Atistoph. p. 609; auch Bekk. Anecdd. p. 309: τέναγος την ίεραν ὁργάδα τοῦ θεοῦ. Einkünfte von dem heiligen Land Diod. IV. 80. Haine und τεμένη sorgfültig zu aller Zeit zu bewässern und so zum κόσμος des Heiligthums beizutragen wird aufgefordert, Plato Legg. VI. 8. Plato verwirft theoretisch die Weihung von Ländereien an Götter Cic. de legg. II. 18, Plato Legg. XII. 7.
- 12) Hunde zur Bewachung der Tempelschätze finden wir bei Philostr. V. Apollon. VIII. 30, Lucian. Timon. 4; dieselben jedoch als heilige Thiere [nur selten, so im Tempel des Adranos in Sicilien] bei Aristot, mir. ausc. 118 und Aelian. hist. anim. XI. 20, vgl. Ebert diss. Sicc. p. 182, [Stark in Heidelb. Jahrb. 1856. n. 44, S. 694] und Weichert de Medes oestro percita, Grimma 1824. 4, p. 8, withrend sie von der Akropolis fern gehalten werden διά το την μίζιν εμφανή μάλιστα ποιείσθαι, eben so von den Phratorenzusammenkünften (Plut. compar. int. Demetr. et Ant. 4, Paroemiogr. gr. I, p. 202). Eben so Pierde, wie die Nachkommen der von Eurystheus der Hera geweihten Diomedeischen Rosse s. Wessel. ad Diodor. IV. 15. [Die Heerden heiliger Rinder und Schafe aus Homer schen wohl bekannt (Od. XII. 822. H. in Apoll. V. 235), die beilige Trift Euböa bei dem Heratempel von Argos (Paus. II. 17. 2)]; über die Rinder s. Hesych. I, p. 640. Besonders waren die Artemishelligthümer voll von Stieren und Wild aller Art, so die immer gesunden und über-

aus starken βοσκήματα derselben in Hyampolis Paus. X. 35. 4, so die 3000 heiligen Kühe der Muttergöttinnen von Minoa, Diod. IV. 80, so die θρέμματα της θεού in Lusa Pal. IV. 19, so die legà νομή καl τά θηφενόμενα in Skillus Xenoph. Anab. V. 3. 9. Unter den Vögeln, die Plato (Legg. VIL 8) als θειότατα δώρα mitbezeichnet, sind es vor allem Hähne, Athen. IX. 46, Gänse, Petron. Sat. c. 136 und Artemid. Oneirocr. IV. 83, Pfauen und Perlhühner, Athen. XIV, p. 655, [Tauben (in allen Aphroditeheiligthümern vgl. die Stellen bei Engel Kypros II, S. 180 ff.)]. Zahme Mäuse im Smintheion s. Heffter Götterd. auf Rhodos III, S. 42 ff., als martinol vgl. Eust. Od. K. p. 1665. 47. Schlangen (Böttiger Kunstmyth. I, S. 56) waren als Personification des Ortsdämons von besonderer Bedeutung als Hüter des Heiligthums s. Gerhard Mythol. I, S. 568, Bötticher Baumkult S. 19. Alle diese Thiere schweisten frei (aperol, Wytt. ad Plut. p. 135, Böttiger II, S. 24) in den Tempelräumen umher. Auch Fische in Teichen, Athen. VII, p. 284 C: allot d' anovovous ίερον ίχθυν τον ανετον ώς και ίερον βούν τον ανετον, so im Quell Arethusa zu Syrakus (Diod. V. 3). Thiere sind Göttern heilig ihres Namens wegen, so der Fisch μίδαρος dem Apollo, Ath. VII. 73. p. 306. Mehr im Allg. bei Kreuser Priesterstaat S. 201, der nur nicht sefort Thierdienst daraus hätte machen sollen. Denn desselben Schutzes genoss auch jedes Thier, das zufällig in den heiligen Bezirk kam, wie die Vögel bei Herod. I. 159, die Hirsche bei Aelian H. A. XI. 7, auch wohl die Schlangen bei Polystratus in Voll. Herc. IV. 1, col. 3. Ueber heilige Thiere Arch. Zeit. 1847. S. 191 f., Ross arch. Aufs. S. 207 f., [Stark myth. Parall, in Ber. Lpz. Ges. Phil. hist. Klasse 1856, I. S. 45 f. 50 ff.].

13) Τοῦ Φεοῦ δοῦλοι, Paus. X. 32. 8; vgl. V. 13. 2: ἐστὶ δὲ ὁ ξυλεὺς ἐν τῶν οἰνετῶν τοῦ Διός, ἔργον δὲ αὐτῷ πρόκειται τὰ ἐς τὰς θυσίας ξύλα τεταγμένου λήμματος καὶ πόλεσι παρέχειν καὶ ἀνδρὶ ἰδιώτη: und dass es wirklich Kriegsgefangene oder sonstige Kaussclaven waren, dens. III. 18. 3 und Hered. VI. 134, wo eine αἰχμάλωτος γυνὴ sogar ὑποζάκορος τῶν χθονίων θεῶν heisst. Daneben setzt freilich Euripides Ion 310 noch eine zweite Kategorie: ἀνάθημα πόλεως, wohin z. B. die lokrischen Mädchen im Tempel zu Ilium gehören, Plut. S. N. V. c. 12:

αὶ καὶ ἀναμπέχονοι γυμνοῖς ποσὶν ήὖτε δοῦλαι η οἶαι σαίρεσκον Αθηναίης περὶ βωμον νόσφι κρηδέμνοιο, καὶ εἰ βαρὸ γῆρας [κάνοι:

vgl. Böttiger Raub der Kassandra S. 37; doch dürfen damit blosse Ehrendienste, wie sie z. B. die attische Athene von erwählten Jungfrauen aus vornehmen Geschlechtern, als ἀρρηφόροι, ἐργαστῖναι, δειπνοφόροι, λουτρίδες oder πλυντρίδες erhielt (Müller in Hall. Encykl. S. III, B. X. S. 84), eben so wenig verwechselt werden, als die eigentlichen Priester und ihre freien Untergebenen mit den obigen Sclaven zusammenfallen.

14) Vgl. A. Hirt, die Hierodulen, mit Beilagen von Böckh und Buttmann, Berl. 1818. 8, und J. Kreuser, der Hellenen Priesterstaat, mit vorzüglicher Rücksicht auf die Hierodulen, Mainz 1824. 8, S. 50 fgg., obgleich hier gerade dieser Begriff etwas zu weit gefasst ist.

- 15) Vgl. C. I. n. 1607—1699 und 1699—1710, Ross inscr. ined. I, p. 30, Ritschl Rhein. Mus. II; S. 552, und insbesondere E. Curtius de manumissione sacra Graecorum, in seinen Anecdotis Delphicis, Berlin 1843. 4, p. 10—47, mit den feinen Ausführungen Meier's im December der Hall. A. L. Z. 1843 [und der neuen Herausgabe in Rangabé Ant. Hellen. II. n. 904—945 und Erklärung p. 642 ff.]. Diese sind es dann auch wohl namentlich, auf welche Plutarch's Wort geht Amator. c. 21: τῶν ἄλλων δεσποτῶν καὶ ἀρχόντων ἐλεύθεροι καὶ ἄφετοι καθάπερ ໂερόδουλοι διατελοῦσιν.
- 16) Dahin vor Allem die εεφόδουλοι εταίραι der Aphrodite zu Korinth und auf dem Eryx in Sicilien bei Strabo VI, p. 418 und VIII, p. 581, vgl. Athen. XIII. 32, das für die korinthischen Hierodulen von Pindar gedichtete Skolion fr. 99 (89) zur Theilnahme an dem Siegesfest im Tempel vgl. Dissen ad Pind. II, p. 640. In Methydrion in Arkadien yvvaines legal der Rhea Paus. VIII. 36. 2; im Asklepieion bei Tithorea σούλοι τού θεού Paus. X. 32. 8. Ueber das orientalische Princip dieser ganzen Erscheinung Jacobs verm. Schr. VI, S. 23-63, wie dieselbe denn auch unzweifelhaft in den bereits §. 3 not. 6 berührten phönicischen Einflüssen begründet liegt; doch findet sie sich ebensowohl auch in dem daselbst not. 8 erwähnten lelegischen Elemente, obgleich sie hier wenigstens in dem Artemisdienste die entgegengesetzte Richtung der Jungfräulichkeit nimmt, vgl. Guhl Ephesiaca p. 105 fgg. und für das Mutterland den brauronischen Cultus in Attika bei Schol. Aristoph. Lysistr. 645: έψηφίσαντο μή πρότερον συνοικίζεσθαι άνδρί πάρθενον, εί μή άρκτεύσειεν τῆ Φεφ, mit Müller Orchom. S. 309, Osann syll. inscr. p. 80, Meyen de Diana Taurica p. 24, Curtius de portubus Ath. p. 25. Δούλων πόλις der Name einer Stadt in Libyen, έν ή μόνος έλεύθερός έστιν ὁ τῆς Αρτέμιδος ίερεύς. Paroem. gr. ed. Gotting. I, p. 433.
- 17) Απαρχαί άνθρώπων, [so die Bottiäer, von Kreta ursprünglich nach Delphi geweiht, nach Aristoteles bei Plut. V. Thes. c. 16, Qu. gr. c. 35, die Dryoper von Herakles Apollo geweiht Paus. IV. 34. 6, die άπαρχαλ άνθρώzov geschenkt von Eretriern und Magneten, darunter die Magneten an Mäander], Plut.Pyth. orac. c. 16, Conon. narr. 29; Strabo XIV. 1, p. 957 C; die Chalcidenser in Rhegium, ους κατά χρησμόν δεκατευθέντας τῷ Απόλλωνι δί άφορίαν ύστερον έκ Δελφών άποικηθήναι δεύρό φασι, St. A. §. 82, not. 9; auch die Mycenäer Diodor. XI. 65, Manto dem Apollo geschenkt und nach Kolophon verpfianzt Paus. IX. 33. 1; sprichwörtlich wird der Delpher διὰ τὸ Γερώσθαι als bekränzt bezeichnet Paroem. gr. ed. Gott. I, p. 236 und was Herod. VII. 132 und Diodor. XI. 3 von den Absichten der gegen die Perser verbundeten Griechen berichten: οί δ' ἐν Ἰσθμῷ συνεδρεύοντες τῶν Ἑλλήνων έψηφίσαντο τους μεν έθελοντί έλομένους τα Περσών δεκατευσαι rois deois. Je zwei Lokrische Jungfrauen nach Ilion ex more an tausend Jahre geschickt Timae, fr. 66, Hieron, adv. Jovian. l. I, 26; Casaub. ad Aen. Tact. p. 244 ed. Orelli. [Der Chor der Phönissen bei Eurip. Phoen. 200 ff. nennt sich άπροθίνια Λοξία — Φοίβφ δούλα μελάθρων — Φοίβφ λάτρις. Die deli-

schen Jungfrauenchöre heissen έκατηβελέταο Θεράπναι Hom. h. in Apoll. 157, δύσια Απόλλωνι Dionys. Perieg. v. 525.]

18) Die Kraugalliden oder Kragalliden (Sauppe epist. crit. p. 54) und schon früher die Dryoper, vgl. Kreuser S. 199 und Müller Dor. I, S. 42 und 255 fgg.

# CAP. II.

#### Die Gebräuche des Cultus.

#### **§**. 21.

Die einfachste und unmittelbarste Weise, wie sich der Mensch in Beziehung zur Gottheit setzt, ist das Gebet 1), und in diesem haben wir daher auch die ursprünglichste Form und den Kern der griechischen Gottesverehrung zu erblicken, wofür alle anderen Gebräuche zunächst nur als Träger und Vermittler dienen, und auch wo sie später zu Hauptsachen werden und den Charakter einer rechtlichen Leistung an die Gottheit annehmen, das Gebet als Gewohnheit und gute Sitte neben sich behalten 2). Nicht leicht unternahm der Grieche der guten Zeit etwas Wichtiges ohne Gebet 3): Anfang und Ende des Tags 4) wie der Schluss der Mahlzeit 5) waren von gottesdienstlichen Formen begleitet, und dasselbe gilt von grösseren Zusammenkünften des Volkes zu Berathungen, Kriegszügen u. dgl., welchen ein Herold die Worte des Gebets vorzusprechen pflegte 6). Welche Gottheit freilich in den einzelnen Fällen angerufen ward, hing sowohl von der Natur des Gegenstandes als von der örtlichen Richtung des Cultus und der Lage oder den Umständen des Betenden selbst ab; jedenfalls aber ward sie mit ihrem Namen, und da dieser doch eigentlich nur als menschliches Appellativum betrachtet werden konnte, am Liebsten mit vielen zugleich, in Mysterien mit dem eigentlichen, sonst unausgesprochenen genannt?) oder wenigstens ausdrücklich hinzugefügt: wie sie etwa sonst heissen wolle oder möge 8); und bei solchen Gebeten, die nicht gerade einem bestimmten Cultus angehörten, scheint die Sitte gern drei Götter verbunden zu haben 9).

Die feierliche Stellung des Betenden war, die Hände nach der Gegend auszustrecken, wo man die Anwesenheit und den Sitz der Gottheit annahm, also in der Regel gen Himmel 10); nur gegen Gottheiten des Meeres streckte man sie vorwärts 11), und wer Unterirdische anrief, schlug an die Erde oder stampste auch wohl mit den Füssen, um ihre Ausmerksamkeit zu erregen 12). Abgesehen von diesem Falle aber betete der Grieche stehend, [mit unbedecktem Haupte] 13); knicende oder niedergeworfene Stellung, insofern sie mehr als der anthropomorphische Ausdruck flehender Zuflucht zu dem Bilde der Gottheit war 14), ist auch, wo sie vorkommt, als ausländischer Brauch zu betrachten und wird fortwährend als abergläubisch und unschicklich getadelt 15), obgleich die Anbetung durch Kusshände, deren sprachlicher Ausdruck in seiner Anwendung auf orientalische Hofsitte auch jene Demüthigung in sich begreist, in dem griechischen Cultus verhältnissmässig früh eingebürgert worden zu seyn scheint 16). Auch das leise Gebet erscheint als eine Ausnahme, wie denn schon die vorausgesetzte Entfernung der göttlichen Wohnsitze das Gegentheil verlangte 17); aber auch eine reinere Ansicht von der Gottheit verwarf es, gerade weil es dieser oft Unwürdiges zuzumuthen oder das Ohr des Bildes mit dem Gotte selbst zu verwechseln schien 18). Ob das römische Gebot, nach dem Gebete niederzusitzen, auch auf Griechenland Anwendung findet, ist sehr zweifelhaft 19); sitzende Stellung wird sonst vielmehr oft als Trauerzeichen betrachtet 20).

<sup>1)</sup> Vgl. Matth. Brouerii de Niedeck de populorum veterum ac recentiorum adorationibus dissertatio, Amstelod. 1713. 8; Siebelis de hominum heroicae et homericae aetatis precibus ad deos missis, Budissae 1806. 4; Stäudlin Gesch. der Lehre vom Gebete, Göttingen; Nägelsbach homer. Theol. S. 185 [und jetzt nachhomer. Theologie S. 212—217.]; Creuzer Symb. IV, S. 623—632; Jos. Joh. Dickinson quid veteribus de precandi ad deum officio placuerit, Berol. 1841; Petersen in Geh. Gottesdienst, Hamb. 1848, S. 3 ff.; Rinck Religion der. Hellenen B. H, S. 2 ff.; C. F. W. Müller de ritibus et caerimoniis Graecorum, Königsberg 1854, und insbes. E. v. Lasaulx über die Gebete der Griechen und Römer, vor dem Würzburger Sommerkataloge 1842, [jetzt Studien d. kl. Alterth. S. 137—158]. Gebet und Opfer werden als die z w ei Theile der σσια hingestellt, das θύειν als δωρείσθαι τοῖς θεοῖς, das εὔχεσθαι als αἰτεῖν τοὺς θεοῦς in Plat. Euthyphr. p. 13 c. 14, [vgl. Nägelsbach nachhom. Theol. S. 194].

<sup>2)</sup> Höchst seltsam lässt Böttiger Kunstmythol. I, S. 46 die ältesten Opfer nur mit Musik und Pantomimen begleitet seyn: "erst Pythagoras und Sokrates

lehrten im besseren Sinne beten; andere Gebete galten den Griechen nur als Beschwörungsformeln und erinnerten an die Goëtie", wobei weder an die homerischen Helden noch an die Lacedämonier in Plat. Alcib. II, p. 148 C gedacht ist; aber auch solche Zusammenstellungen, wie bei Scholl in Studien d. würtemb. Geistlichkeit I. 2, S. 155 und Bähr Symb. d. mos. Cultus I, S. 462, die das Gebet selbst als Opfer auffassen (als Verbalsymbol, wie dieses factisches), finden auf die einfache Aeusserung des religiösen Triebes keine Anwendung.

- 3) Plato Tim. p. 27 C: τοῦτό γε δὴ πάντες, ὅσοι καὶ κατὰ βραχὸ σωφροσύνης μετέχουσιν, ἐπὶ παντὸς ὁρμῆ καὶ μεγάλου πράγματος θεὸν ἀεί που καλοῦσιν. [So wird die Erziehung der Frau in der Ehe zur tüchtigen Hausfrau mit Opfer und Gebet begonnen von Ischomachos Xenoph. Oecon. p. 7. 8: πρίν γε καὶ ἔθυσα καὶ εὐξάμην ἐμέ τε τυγχάνειν διδάσκοντα καὶ ἐκείνην μανθάνουσαν τὰ βέλτιστα ἀμφοτέροις ἡμὶν. Den Grundgedanken spricht Xenoph. de vectigal. 6, 3 aus: σὺν γὰρ θεῷ πραττομένων είκὸς καὶ τὰς πράξεις προϊέναι ἐπὶ τὸ λῷον καὶ ἄμεινον ἀεὶ τῷ πόλει, vgl. überhaupt Nägelsbach nachhom. Theol. S. 217.]
- 4) Hesiod. έ. κ. ή. 339: ήμὲν ὅτ΄ εὐνάζη καὶ ὅτ' αν φάος ἱερὸν ἔλθη: vgl. Plat. Legg. X, p. 887 Ε: ὡς ὅτι μάλιστα οὖσι θεοῖς εὐχαῖς προςδιαλεγομένους καὶ ἱκετείαις, ἀνατέλλοντός τε ἡλίου καὶ σελήνης καὶ πρὸς δυσμὰς ἰόντων προκυλίσεις ᾶμα καὶ προςκυνήσεις, und Sokrates bei dems. Symp. p. 220 D. [Auch die Freier bei Homer Od. XVIII. 418 vergessen nicht ὄφρα σπείσαντες κατακείομεν]. Vgl. noch Tim. Lex. Plat. s. v. παιανίσας, Arrian. quaest. Epict. III. 21. 12, Schol. Arist. Vesp. 862.
- 5) Xenoph. Symp. II. 1: ὡς δ' ἀφηρέθησαν αι τράπεζαι καὶ ἐσπεισαντο καὶ ἐπαιάνισαν: vgl. Plat. Symp. p. 176 A, Xenophanes bei Athen. XI, p. 462. Diotogenes bei Stob. Serm. XLIII, p. 130, Plut. de mus. 44. [Θεοίσι δὲ θῦσαι fordert Achill Patroklus vor der Mahlzeit auf Il. IX. 219; in der Höhle des Polyphem πῦρ κείαντες ἐθύσαμεν vor dem Essen Od. IX. 232].
- 6) Die athenische Volksversammlung Aeschin. Timarch. §. 23, der Rath Thuc. VIII. 70, Demosth. Mid. p. 552, die Expedition nach Sicilien das. VI. 32: εὐχὰς δὲ τὰς νομιζομένας πρὸ τῆς ἀναγωγῆς οὐ κατὰ ναῦν ἐκάστην, ξύμπαντες δὲ ὑπὸ κήρυκος ἐποιοῦντο κ. τ. λ. [Für die religiösen Formen bei dem Krieg reiche Stellensammlung bei Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 219. 220.]
- 7) Πολυώνυμοι, vgl. Spanheim ad Callim. H. Dian. 7, Ulrici hell. Dicht-kunst I, S. 186, Winkelm. ad Plat. Euthyd. p. 69, namentlich auch die orphischen Hymnen, obgleich es verkehrt ist, in ihrer ganz unmotivirten Häufung, ähnlich der in Ringen eingegrabenen ἐπφδή πυλυώνυμος (Luc. Philops. 17) gerade die älteste Form griechischer Gebete erkennen zu wollen. [Abstammung, Cultusstätte, die der speciellen Lage des Bittenden entsprechenden Eigenschaften bilden in den älteren homerischen Hymnen, sowie in der lyrischen Anrufung stehende Gesichtspunkte].

- 8) Plat. Cratyl. p. 400 C: ῶςπερ ἐν ταῖς εὐχαῖς νόμος ἡμῖν ἐστὶν εὕχεσθαι οῖ τινές τε καὶ ὁπόθεν χαίρουσιν ὀνομαζόμενοι, ταῦτα καὶ ἡμᾶς
  αὐτοὺς καλεῖν, ὡς ἄλλο μηδὲν εἰδότας: vgl. Stanley ad Aesch. Agam. 168
  und Stallbaum ad Plat. Phileb. p. 9.
- 9) Namentlich bei Eidschwüren, vgl. Spanheim ad Aristoph. Nubb. 1234, Buttmann Mythol. I, S. 29, Nitzsch z. Odyss. II, S. 30, Nägelsbach ad II. II. 371; aber auch sonst schon bei Homer: αὶ γὰρ, Ζεῦ τε πάτερ καὶ Αθηναίη καὶ Απολλον Iliad. XVI. 97, Odyss. IV. 341 u.s. w.
- 10) Pseudaristot. de Mundo c. 6: πάντες, οδ άνατείνομεν τὰς χείρας είς τὸν ούρανὸν εύχὰς ποιούμενοι; vgl. Dem. Mid. §. 52, C. I. n. 1464, und mehr bei A. Rechenberg de χειραρσία orantium in s. Exercitt. Lips. 1707. 8, p. 145—163, (jetzt in Volbeding Thesaurus comment. antiqu. eccles. illustr. Lips. 1846. T. I, p. 344 ff.); Böttiger Kunstmythol. I, S. 51 fgg. und kl. Schr. I, S. 92. II, S. 354; Levezow de juvenis adorantis signo, Berl 1808. 4; Hepp zu Pindar. Nem. V, Hamb. 1820. 4, S. 28; Osann Beitr. z. Literaturgesch. I, S. 232 fgg.; C. Fr. Vierordt de junctarum in precando manuum origine indogermanica et usu inter christianos ascito, Carlsruhe 1851. [Gefaltete Hände (digitis pectinatim inter se implexis) sind im ganzen Alterthum ein alles Glück, allen Fortgang hinderndes Motiv (πουφίης πήουπες ἀνίης, Christod. Ecphr. 255), daher streng verpönt in conciliis ducum potestatumve — vetuere et sacris votisve simili modo interesse Plin. H. N. XXVIII. 17. Sie sind zugleich meist um das Knie im Sitzen geschlagen, so bei der die Geburt hindernden Eileithyia, Ov. Metam. IX. 258. 289, dazu Böttiger kl. Schr. I, S. 81 ff., bei Hector als ανιώμενος, Paus. X. 31. 2, bei Ares in derselben Lage in der Ludovisischen Statue, Stark arch. Stud. S. 80. Beispiel gefalteter Hände bei einer stehenden an die Schulter einer andern gelehnten Gestalt, immer aber als Zeichen der Trauer auf Relief in Mus. Nan. (Collez. n. 172), ferner bei Millin Mon. ined. II. 19, Visconti Oeuvres VII. 16, Annali dell Inst. arch. 1854. tav. 16. Vgl. dazu Becker Charikles I, S. 249 mit dem Zusatz von K. Fr. Hermann.
  - 11) Iliad. I. 351; Virgil. Aen. V. 233: palmas ponto tendens utrasque.
- 12) Iliad. IX. 568: πολλά δὲ καὶ γαῖαν πολυφόρβην χερσὶν ἀλοία κικλήσκους 'Λίδην καὶ ἐπαίνην Περσεφόνειαν; vgl. Hymn. Apoll. 333 und Stat. Theb. I. 55 mit dem Göttinger Sommerkataloge 1841, p. 6; auch Stackelberg Gräber der Griechen Taf. 64, wo Welcker griech. Trag. S. 295 diese Stellung abgebildet findet. Das Fussstampfen erkennt Lakemacher p. 424 bei Cicero Tusc. II. 25: tum Cleanthem, quum pede terram peroussisset, versum de Epigonis ferunt dixisse: audiene haec Amphiarae, sub terram abdite?
- 13) Iliad. XXIV. 306: εὖχετ' ἐπειτα στὰς μέσφ ἔφπεζ, und noch Philostr. V. Apollon. VI. 4: καθάπεφ οἱ τὸ κφεῖττον ὀφθοὶ θεφαπεύοντες. [Aperto capite zu beten und opfern galt Graeco ritu bei den Römern und gehörte nur einigen Gottheiten, vgl. Paulus p. 119. 14, Plut. Qu. Rom. 10 ff., Macrob. Sat. I. 8. 2; 10. 22; III. 6. 17 und Marquardt Röm. Alterth. IV, S. 468.]

- 14) Denn in diesem Sinne kennt allerdings, wie Homer das γουνοῦσθαι oder γουνάζεσθαι selbst vor Menschen, auch Aeschylus Sept. 92 ποτιπεσείν βρέτη δαιμόνων: vgl. Aristoph. Equ. 31 und Polyb. XV. 29: ἐλιπάρει γονυπετοῦσα καὶ μαγγανεύουσα πρὸς τὰς θεὰς, sowie zahlreiche Werke alter Kunst, wo ein Flehender das Götterbild umschlungen hält, z. B. Mon. dell' Inst. archeol. 1849. T. V. 1, Millin gal. mythol. n. 608. Der γονυπετῶν sucht in der körperlichen Verbindung mit der Erde oder dem ἄγαλμα Schutz gegen gewaltsame Entfernung, vgl. Stark de Tellure dea p. 33. 34. [Polybius verbindet bei der Schilderung des in religiöser Uebung wie grösstem Frevel gleich wahnsinnig sich zeigenden Prusias γονυπετῶν καὶ γυναικιζόμενος Pol. XXXII. 25.]
- 15) Vgl. den Charakter des Abergläubischen bei Theophrast XVI. 1: καὶ τῶν λιπαρῶν λίθων τῶν ἐν ταῖς τριόδοις παριὼν ἐκ τῆς ληκύθου ἔλαιον καταχεῖν καὶ ἐπὶ γόνατα πεσεῖν καὶ προςκυνήσας ἀπαλλάττεσθαι: und Plutarch de Superst. c. 3: ὧ βάρβαρ' ἐξευρόντες Ἑλληνες κακὰ τῆ δεισιδαιμονία, πηλώσεις, καταβορβορώσεις, σαββατισμοὺς, δίψεις ἐπὶ πρόσωπον αἰσχρὰς, προκαθίσεις ἀλλοκότους, προςκυνήσεις, mit der charakteristischen Anekdote Diog. L. VI. 37.
- 16) Προςκυνείν, adorare, nămlich admoventes oribus suis dexteram, primore digito in erectum pollicem residente, Apul. Metam. IV. 28 mit Hildebrand p. 284; τὴν χεῖρα κύσαντες ἡγούμεθα εὐτελῆ ἡμῶν εἶναι τὴν εὐχὴν am Morgen bei Begrüssung des Helios Luc. saltat. 17; vgl. Bergler ad Aristoph. Equ. 156 und Jacob ad Lucian. Alex. p. 79. [Ohne Kusshände wenigstens geht man an keinem Heiligthum im Felde oder auf der Landstrasse vorbei; aber Aeacus küsst auch wirklich die Eiche des Zeus zu Aegina Ovid. Met. VII. 631; Lippen und Kinn der Erzstatue des Herakles zu Akragas sind durch Küssen stumpf vgl. Cic. Verr. II. 4. 43: ut rictum ejus ac mentum paullo sit attritius, quod in precibus et gratulationibus non solum id venerari verum eliam osculari solent; vgl. Bötticher Baumcult S. 41.]
- 17) Besonders motivirt ist Ajax Aufforderung Iliad. VII. 194: σιγη ἐφ΄ ὑμείων, Γνα μὴ Τοῶές γε πύθωνται: doch setzt er selbst sofort hinzu: ἡὲ καὶ ἀμφαδίην, ἐπεὶ οὖτινα δείδιμεν ἔμπης, und im Ganzen ist gewiss richtig, was Lasaulx S. 5 sagt, dass der Grundbegriff von εὖχεσθαι lautes, feierliches Sprechen sey.
- 18) Μετὰ φωνῆς εὕχεσθαι, Pythagoras bei Clem. Alex. Stromatt. IV, p. 543: ἐμοὶ δοκεὶ, οὐχ ὅτι τὸ θεῖον ἄοντο μὴ δύνασθαι τῶν ἡσυχῆ φθεγγομένων ἐπαΐειν, ἀλλ' ὅτι δικαίας ἐβούλοντο εἶναι τὰς εὐχὰς, ᾶς οὐκ ἄν τις αἰδεσθείη ποιεἴσθαι πολλῶν συνειδότων: vgl. Persius Sat. II. 5 und oben §. 18, not. 19.
- 19) Als Vorschrift Numa's kennt Plutarch c. 14: τὸ προςκυνεῖν περιστρεφομένους καὶ τὸ καθῆσθαι προςκυνήσαντας, gleichwie aber ersteres schwerlich auf Griechenland Anwendung finden möchte, so reichen auch für das zweite die beiden von Lobeck Agl. p. 240 angeführten Beispiele Polyb. XV. 29 und Anthol. Planud. IV. 249 nicht aus, indem im erstern das Niedersitzen gegen

das Gebet gleichgültig, im andern, wofern nicht afépevos für éfépevos zu lesen, mit diesem selbst verbunden ist.

20) Ταπειναί καθέδοαι, Die Chrysost. XVI, p. 244; [καθίσεις ἀμόρφους neben κουρὰς πενθίμους βαφὰς ἐσθῆτος μελαίνης, κατακλίσεις ἐπιπόνους Plut. consol. ad uxor. 4]; vgl. Böttiger Kunstmythol. I, S. 141. [So war Hektor, Memnon, Sarpedon von Polygnot in der delphischen Lesche dargestellt, Paus. X. 31. 2.]

#### §. 22.

Eine besondere Art von Gebeten sind auch die Flüche 1), die zwar nicht als solche zur Gottesverehrung gehörten, gleichwohl aber nicht nur auf demselben Glauben an die Macht der Götter beruheten, sondern auch in vielen Fällen mit gottesdienstlichen Gebräuchen verbunden waren 2). Directe Flüche, welche als Rache oder Strafe ausgesprochen wurden, scheinen gewöhnlich an die unterirdischen Gottheiten gerichtet worden zu seyn 3), bei welchen man sich die Erinyen als Vollstreckerinnen des erbetenen Uebels wohnend dachte 4); bei Weitem häufiger inzwischen kommen sie in bedingter Weise vor, wo sie nicht selten auch öffentlichen Verkündigungen und Geboten zur Abschreckung des Uebertreters beigefügt wurden 5); und eben dahin gehören dann auch die zahlreichen Eidschwüre, deren wesentlicher Sinn eben darin besteht, dass der Schwörende für den Fall, dass er unwahr rede oder sein Versprechen breche, den Zorn und die Strafe der Gottheit über sich herein wünscht 6). Im gewöhnlichen Leben beschränkte sich freilich die Bedeutung des Schwurs oft darauf, den Mangel menschlicher Zeugen für eine Aussage zu ersetzen, oder die Wahrheit dieser einer andern über allen Zweifel erhabenen Gewissheit gleichzustellen, und dazu konnten vielfach auch sonstige selbst leblose Gegenstände dienen 7); oder wenn auch die gemeine Sitte fortwährend die Namen der Götter in fast unwillkürlichem Gebrauche vorzog, so wählte doch der Gewissenhafte gerade um diese nicht zu entweihen, zu blossen Betheuerungen nicht selten die gleichgültigsten Dinge 8); um so wesentlicher aber war es, eigentlich bindende Eide unter den förmlichen Schutz der Gottheit zu stellen, zu welchem Ende sie auch in der Regel bei Tempeln oder Altären geleistet wurden 9). Desshalb waren auch die Gebräuche zunächst dieselben wie bei dem Gebete, namentlich die

aufrechte Stellung, das Aufheben der Augen und Hände u. s. w. 10); nur insofern auch ein Opfer damit verbunden zu werden pflegte, war es üblich, auch das geschlachtete Thier zu berühren 11) oder die Hand in dessen Blut zu tauchen 12), worin die symbolische Andeutung eines ähnlichen Schicksals für den Fall des Eidbruches enthalten war 13); und wie jedem Fluche der gleichzeitige Untergang des ganzen Geschlechtes als schärfender Zusatz galt 14), so stellte der Schwörende auch wohl seine Kinder neben sich 15), um auch sie unter den erbetenen Folgen des Eides zu begreifen 16). Ja es findet sich auch die Bereitwilligkeitserklärung zur Feuerprobe als Verstärkung des Eides 17)]. Die Mannichfaltigkeit der Gottheiten, bei welchen geschworen ward, und die Dreizahl derselben, die in Athen sogar gesetzlich gewesen seyn soll 18), hatte der Eid gleichfalls mit anderen Gebeten gemein; über allen Schwüren aber wachte als personificirter Ausdruck ihrer Heiligkeit die Vorstellung des  $Z \in \mathcal{V}_S$   $\delta \varrho \times \iota \iota \iota s$  als Eidrächers 19), und wie in dem Worte őoxos ursprünglich nur die Bedeutung einer Schranke oder Fessel lag 20), so ward auch die bindende Kraft des Eides selbst bisweilen unter dem Bilde eines persönlichen Opxos aufgefasst 21).

- 1) Daher ἀρὰ ursprünglich Gebet, dann insbesondere Fluch und sogar Uebel (Heinrich ad Scut. Herc. p. 118), insofern dieses, wenn unverschuldet, als Folge fremder Wünsche betrachtet ward; eben so ἀρᾶσθαι s. v. a. κατεύχεσθαι, Böses wünschen, vgl. Aesch. Sept. 633, Plat. Legg. XI, p. 934 E, Poll. V. 130 u. s. w.
- 2) Vgl. F. A. Märcker das Princip des Bösen nach den Begriffen der Griechen, Berlin 1842. 8, S. 115 fgg,; E. v. Lasaulx über den Fluch bei Griechen und Römern, vor dem Würzburger Sommerkataloge 1843 [Stud. d. klass. Alterth. S. 159—177] und [Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 350 f.].
- 3) Vgl. Hom. Iliad. IX. 454: πολλὰ κατηρᾶτο, στυγερὰς δ' ἐπεκέκλετ' Ἐρινῦς θεοὶ δ' ἐτέλειον ἐπαρὰς, Ζεύς τε καταχθόνιος καὶ ἐπαινὴ Περσεφόνεια, und die Verfluchung des Alcibiades nach Lysias adv. Andoc. §. 51: καὶ ἐπὶ τούτοις ἱέρειαι καὶ ἱερεῖς στάντες κατηράσαντο πρὸς ἑσπέραν καὶ φοινικίδας ἀνέσεισαν κατὰ τὸ νόμιμον τὸ παλαιὸν καὶ ἀρχαῖον, wo die Richtung gegen Abend eben die Unterirdischen bezeichnet, vgl. Soph. Oed. Tyr. 178: ἀκτὰν πρὸς ἐσπέρου θεοῦ, und Ath. IX. 78. Uebrigens zeigt dieses Beispiel, dass solche Verwünschung auch zurückgenommen werden konnte, ἀφοσιωθῆναι Plut. V. Alcib. c. 33, vgl. Poll. V. 130: τὸ μέντοι ἐπαρασαμένους ἀναλύειν τὴν ἀρὰν ἀναράσασθαι λέγουσι [und ἀπεύχε-

σθαι Eurip. Hippol. 888: ἀπεύχου ταῦτα (den eben ausgesprochenen Fluch) πρὸς θεών πάλιν].

- 4) Aesch. Eumen. 411: ἀραὶ δ' ἐν οἴκοις γῆς ῦκαι κεκλήμεθα: vgl. Lasanix S. 8 und mehr in Böttiger kl. Schr. I, S. 252; C. Kämpe Erinyes, Berl. 1831. 8; Müller Eum. S. 168 fgg., Nitzsch z. Odyss. III, S. 183 fgg., Nägelsbach homer. Theol. S. 226 fgg., Limburg-Brouwer VIII, p. 105 fgg., Geppert Urspr. d. homer. Gesänge I, S. 371 fgg., und m. Quaestt. Oedipod. p. 70 fgg.
- 5) Plat. Crit. p. 119 E: ἐν δὲ τῆ στήλη πρὸς τοῖς νόμοις ὅρκος ἦν μεγάλας ἀρὰς ἐπευχόμενος τοῖς ἀπειθοῦσι: vgl. Dinarch. adv. Aristog. §. 16: ωςπερ οἱ πρωτοι νομοθέται περὶ τῶν ἐν τῷ δήμῳ λεγόντων τοῖς προγόνοις ἡμῶν ἐνομοθέτησαν . . . πρωτον μὲν καθ' ἐκάστην ἐκκλησίαν δημοσία ἀρὰς ποιούμενοι κατὰ τῶν πονηρῶν, εἴ τις δῶρα λαμβάνων μετὰ ταῦτα λέγει καὶ γινώσκει περὶ τῶν πραγμάτων, ἐξώλη τοῦτον εἶναι, auch Demosth. F. L. §. 70, Aristocr. §. 97, und mehr oben §. 9, n. 9—12.
- 6) Ausser den älteren Schriften von Puteanus und Hansen in Graevii Thes. antiqu. Rom. T. V, von Massieu in Mem. de l'A. d. I. I, p. 191—210 und Regner de Bassenn de jurejurando veterum, Traj. ad Rh. 1728. 8, vgl. Meier im hall. Winterkataloge 1830—31, Heumann de dignitate jurisjurandi apud veteres praesertim apud Graecos, Recklinghausen 1832. 4, Revue de philologie I, p. 269, und insbes. C. Putschii comm. Homer. spec. I de vi et natura juramenti Stygii, Lips. 1832. 4, dem auch Nägelsbach homer. Theol. S. 103 fgg. meistens folgt, und E. v. Lasaulx vor dem Würzburger Sommerkataloge 1844 [(jetzt Studien des klass. Alterth. S. 177—204), danach Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 242—245].
- 7) Vgl. Eurip. Helena 835: ἀλλ' ἀγνὸν ὅρκον σὸν πάρα κατώμοσα, Phoen. 1677: ἔστω σίδηρος ὅρκιόν τ' ἐμοὶ ξίφος, und mehr bei Lasaulx S. 7; auch die bekannte Platane bei Plat. Phaedr. p. 236 E u. s. w. Nur im Genitiv mit κατὰ können auch solche Gegenstände unter die Kategorie des Fluchs fallen, indem sie die nähere Beziehung desselben andeuten, z. B. ὅρκος κατὰ τῶν ὀφθαλμῶν Aeschin. F. L. §. 153, vgl. Schol. Apoll. Rhod. II. 259: ἐκείνους γὰρ ἢν μὴ εὐορκῶμεν, τὴν ἀπώλειαν ὁ ὅρκος ἐμφαίνει τῶν ὀφθαλμῶν. Eben so κατ' ἐξωλείας ὁμνύναι, Dem. Mid. §. 119 u. s. w.
- 8) Schol. Aristoph. Av. 520: 'Ραδάμανθυς δοπεῖ διαδεξάμενος τὴν βασιλείαν διπαιότατος γεγενῆσθαι πάντων ἀνθοώπων λέγεται δὲ αὐτὸν πρώτον οὐδένα ἐᾳν ὅρκους ποιεἰσθαι κατὰ τῶν θεῶν, ἀλλ' ὁμνύναι κελεύσαι χῆνα παλ πύνα παλ πριὸν παλ τὰ ὅμοια: sprichwörtlich als Εὐριπίδειος ὅρκος auch bezeichnet, Paroemiogr. gr. ed. Gott. II, p. 168, ebenso wie et sokratisch war, Schol. Plato Apol. Socr. 331 ed. Bekk.; sonst vgl. v. Leutsch ad Zenob. V. 81 (Paroemiogr. gr. I, p. 152) und Becker Charikles I, S. 154 [mit der dort von Hermann angeführten Literatur], auch Näke Opuscc. II, p. 152, und über πράμβη (Athen. IX. 9) Lobeck Agl. p. 979.

- 9) Cicero pro Balbo c. 5: quum quidem apud eos testimonium dixisset et ut mos Graecorum est, jurandi oausa ad aras accederet; vgl. Demosth. adv. Conon. §. 26; Isaeus 2, 32: καὶ ταῦτα ομόσαι ήναγκασαν ήμᾶς πρὸς τώ βωμφ ή μην ποιήσειν, und mehr bei Ruperti ad Juvenal. XIV. 219 und Lasaulx S. 25. Der Schwörende fasste den Altar (Andoc. de myst. §. 126; Plaut. Rud. V. 3. 46) oder auch das Götterbild (Justin. XXIV. 2), [oder den der Gottheit heiligen Baum (Antonin, Liberal. I.: της δάφνης αψάμενος, dazu Bötticher Baumk. S. 267) an; auch der Stein auf dem Markte zu Athen (Plut. V. Solon.c. 25 und mehr bei Neumann ad Aristot, rerump. fgm. p. 90) wird als ein Heiligthum zu betrachten seyn, wie der Jupiter lapis bei Cicero Fam. VII. 22. Uebrigens gab es allerdings, wie bei den Orakeln und Asylen, manche Tempel, die vorzugsweise Sicherheit des Schwurs zu gewähren schienen, wie beim Grabe des Palämon in Korinth nach Paus. II. 2. 1: Ög & av evtavoa n Koqivdiav n ξένος έπίορχα όμόση, ούδεμία έστίν οι μηχανή διαφυγείν του δρχου: bei dem Sosipolis in Elis das. VI. 20. 2; im Haine der Soteira bei Pellene Paus. VII. 27. 1, bei dem Petroma zu Pheneos Paus. VIII. 15. 1, bei dem Styxwasser, dem υδως όρκιον, nahe Nonakris Herod. VI. 74, Paus. VIII. 18 mit den Lokalbeschreibungen von Fiedler Reiss I, S. 400 uud [v. Stakelberg in Gerhard Archäol. Nachlass aus Rom, Berl. 1852. S. 293 ff.], bei dem Brunnen Kallichoron bei Eleusis für Reinigungseide der Frauen Alciphr. III. 69, bei den Praxidiken in Haliartus Paus. IX. 33. 3, bei den Paliken in Sicilien nach Macrob. Saturn. V. 19, [Diod. XI. 89] mit Preller ad Polemon. p. 129, [und Michaelis die Paliken. Dresden 1856. S. 25 ff.], bei dem Thesmophorion in Syrakus, wobei das Purpurgewand der Göttin angelegt, die Fackel in die Hand genommen wird Plut. V. Dion. 55 u. s. w.
- 10) Vgl. Valckenaer de ritibus in jurando a veteribus Hebraeis maxime et Graecis observatis, in Opuscc. I, p. 1—102; und Putsche l.°c. p. 15 fgg. Das Aufheben des Stabes (Iliad. VII. 412; X. 321) scheint Aristoteles Pol. III. 9. 7 als Antiquität zu bezeichnen.
- 11) Καθ΄ ίερῶν τελείων ὁμόσαι, Andoc. de Myst. §. 98, [Thuc. V, 47. 8], Demosth. adv. Neaeram §. 60; d. h. λαβόντα τὰ ίερὰ, wie bei Lykurg adv. Leocr. §. 20; auch ἐπιτιθέναι πίστιν κατὰ τῶν ίερῶν Isae. 7, 16. 17; vgl. Schol. Aristoph. Lysistr. 202 und Schömann ad Isaeum p. 264. Auch ἐπὶ τομίων ταύρον, κάπρον, κριοῦ, ἔππον, Demosth. Aristocr. §. 68; Aeschin. F. L. §. 87; Paus. III. 20. 9; IV. 15. 4; vgl. Hesych. II, p. 1399: τόμια τὰ ίερὰ, ἃ σφάζοντες ὁμνύονσι, wesshalb auch geradezu ὅρκια τέμνειν für schwören, Schol. Iliad. XIX. 197 u. s. w.
- 12) Insbesondere bei Bündnissen, wie Aeschyl. Sept. 44; vgl. Aristoph. Lysistr. 188 und Xenoph. Anab. II. 2. 9.
- 13) Aeltestes Beispiel dieses bedingten Fluchs bei Vertragsopfern das von Priamus und Griechen gebrachte Il. III, 269 ff. Das Vertheilen der von den Häuptern der Lämmer geschnittenen Haare an die αριστοι erklärt richtig Eustath. zu V. 273: σύμβολον δ' ήν τοῦτο τοῦ εἰς κεφαλὴν τρακήσεσθαι τὰ κακὰ τοῖς ἐπιορκήσουσι: [und bei dem Spenden des Weines V. 300 f. erfolgt der

bedingte Fluch: ώδε σφ' έγκέφαλος χαμάδις φέοι ώς όδε οίνος, αὐτῶν καί τεκέων, ἄλοχοι δ' ἄλλοισι δαμείεν. Analog der an die εκετηρία des Eurysakes angeschlossene Fluch des Teukros bei Soph. Aj. 1177: παπὸς παπῶς άθαπτος έκπέσοι χθονός γένους απαντος φίζαν έξημημένος αθτως δπωςπεο τόνδ' έγω τέμνω πλόπον]. Molossisches Fluchopfer vgl. den Codex Coisl. bei v. Leutsch ad Diogen. III. 60, [Paroemiogr. I, p. 225 nebst II, p. 381]: οί γὰς Μολοττολ, ἐπειδὰν δοκια ποιώνται, βοῦς παραστησάμενοι καλ κώθωνας οίνου πλήρεις, τὸν μὲν βοῦν κατακόπτοντες είς μικρά ἐπαρῶνται τοῖς παραβησομένοις οὖτως καταποπήναι, τοὺς δὲ κώθωνας ἐκχέοντες, ουτως έκχυθηναι τὸ αίμα των παραβησομένων, und die italische Formel Liv. I. 24. Ob jedoch, wie Nägelsbach mit Putsche p. 16 annimmt, auch das Werfen eines solchen Opfers ins Meer (Iliad. XIX. 268) symbolisch zu nehmen, steht dahin; einfacher Cammann Vorschule S. 270 und Lasaulx S. 10: denn essen durfte davon, weil es ein Fluchopfer war, niemand; nach Paus. V. 24: έπεὶ τοῖς γε ἀρχαιοτέροις ές τὰ ίερεὶα ην καθεστηκός, έφ΄ φ΄ τις δρκον έποιήσατο, μηθε έδωδιμον είναι τουτο έτι ανθρώπφ.

- 14) Demosth. F. L. §. 71: ἐξώλη ποιείν αὐτὸν καὶ γένος καὶ οἰκίαν: C. I. n. 3044: ἀπόλλυσθαι καὶ αὐτὸν καὶ γένος τὸ κείνου u. s. w. Lykurg (in Leocr. 19) erklärt: τοὺς δὲ θεοὺς οὕτ ἄν ἐπιορκήσας τις λάθοι οὕτ ἄν ἐκφύγοι τὴν ἀπ αὐτῶν τιμωρίαν ἀλλ εἰ μὴ αὐτὸς, οἱ παϊδές γε καὶ τὸ γένος ἄπαν μεγάλοις ἀτυχήμασι περιπίπτει. Salva urbe et arce die dabei gegebene Beschränkung vgl. Paul Diacon. s. v. lapidem.
- 15) Demosth. adv. Conon. §. 38: φασὶ γὰς παςαστησάμενον τοὺς παΐσας αὐτὸν κατὰ τούτων όμεἰσθαι καὶ άράς τινας δεινὰς καὶ χαλεπὰς ἐπαςάσεσθαι: vgl. pro Phan. §. 26. 33. 54, Lys. c. Diogit. 13, Lucian Philops. 27 und mehr bei Platner Process und Klagen I, S. 223, Hildebrand ad Apul. T. I, p. 847 und Wurm ad Dinarch. p. 129, wo Schömann's Ansicht (att. Process S. 689), dass der ὅςκος κατὰ τῶν παίδων für den, welcher Kinder hatte, dasselbe war, was eben nur der ὅςκος καθ' ἱερῶν τελείων gewesen sey, gebührend widerlegt ist. [Vgl. auch Nägelsbach nachhom. Theol. S. 243.]
- 16) Antiph. Herod. §. 11: διομόσασθαι ὅρκον τὸν μέγιστον καὶ ἰσχυρότατον, ἐξώλειαν αὐτῷ καὶ γένει καὶ οἰκία τῆ σῆ ἐπαρώμενον: vgl. Lysias adv. Eratosth. §. 10, Andoc. de myster. §. 126 und die officielle Formel das. §. 98: ταῦτα δὲ ὁμοσάντων ᾿Αθηναῖοι πάντες . . καὶ ἐπεύχεσθαι εὐορκοῦντι μὲν εἶναι πολλὰ καὶ ἀγαθὰ, ἐπιορκοῦντι δ᾽ ἐξώλη αὐτὸν εῖναι καὶ γένος, auch Aeschin. F. L. §. 87 und andere ähnliche bei Spanheim ad Aristoph. Ran. 594 und Böckh C. Inscr. I, p. 808. [Im Eide der Drerer (s. kretische Inschrift in Arch. Zeit. 1855. n. 76—78. S. 58 ff., Rangabé Ant. Hell. II, p. 1028 ff. n. 2478) heisst es: εἰ δὲ τάδε μὴ κατέχοιμι τούς τε μοι θεοὺς ἐμμάνιας ἡμεν πάντας τε καὶ πάσας καὶ κακίστῷ ὀλέθορω ἐξόλλυσθαι αὐτὸς τε καὶ χρήτα τάμὰ καὶ μήτε μοι γᾶν καρπὸν φέρειν μήτε θάλασσαν πλωτὴν εἶναι.]

- [17] Διὰ τοῦ πυρὸς όμνύναι vgl. Dem. Con. 40: ἀξιοπιστότερος τοῦ κατὰ τῶν παίδων όμνύοντος καὶ διὰ τοῦ πυρός; Soph. Ant. 264: ημεν δ' Ετοιμοι καὶ μύδρους αἴρειν χεροῖν καὶ πῦρ διέρπειν καὶ θεοὺς ὁρκωμοτεῖν, Schol. l. l. und die wirkliche Anwendung durch Aristides in Plut. V. Arist. 25: ὁ δ' Αριστείδης ῶρκισε μὲν τοὺς Ελληνας καὶ ὧμοσεν ὑπὲρ τῶν Αθηναίων μύδρους ἐμβαλών ἐπὶ ταἴς ἀραῖς εἰς τὴν θάλατταν —.]
- 18) Schol. Venet. Iliad. XV. 36: διὰ τριῶν δὲ ἦν ἔθος ὁμνύναι, ὡς Δράκων ἔταξε, Δία Ποσειδῶνα Ἀθηνᾶν, οι δὲ Δία Ποσειδῶνα Δήμητραν, ὡς Δημοσθένης ἐν τῷ ἐπὶ Τιμοκράτους: vgl. Poll. VIII. 142: τρεὶς θεοὺς ὁμνύναι κελεύει Σόλων, ἱκέσιον καθάρσιον ἔξακεστῆρα, Poll. VIII. 122: (die Heliasten) ιμνυσαν δὲ Ἀπόλλω πατρῷον καὶ Δήμητρα καὶ Δία βασιλέα, und mehr §. 21, not. 9. Uebrigens bedarf es kaum der Bemerkung, dass sowohl in anderen als auch selbst in athenischen Eidesformeln deren noch viel mehre vorkommen. [Eine sehr vollständige Reihe von Göttern, beginnend mit Εστία ἐν Πρυτανείω, endend mit Gaea und Uranos, dann den Heroen und Heroassai, Kranai und Potamoi, schliesslich θεοὺς πάντας καὶ πάσας in dem Eide der Drerer, s. kretische Inschrift a. a. 0.]
- 19) Mätzner de Jove Homeri, Berl. 1834. 8, p. 50—57; vgl. Böttiger Kunstmythologie II, S. 12 und Lasaulx S. 8. Allgemeiner freilich auch öquioi Beol Aeschin. Timarch. §. 114 und [Thuc. I, 78. II, 71.] Strafe des Meineids s. Nägelsbach Anm. z. Il. S. 256 ff.
- 20) Von ἔργω, εἴργω, verwandt mit ἔρκος, vgl. Buttmann Lexil. II, S. 52—60 und nach ihm Putsche und Lasaulx S. 5, der nur den Ζεὺς ἔρκεῖος (s. oben §. 15, not. 2) nicht hätte dazu herbeiziehen sollen. Irrig läugnet auch ersterer p. 6—8, was Buttmann mit Recht annimmt, das ὅρκος ursprünglich mehr der Gegenstand, bei welchem geschworen wird, als der Act der Schwörens selbst sey; für diesen stimmt auch Müller Eumen. S. 159.
- 21) Hesiod. Theog. 231 · δοκον δς δη πλείστον ἐπιχθονίους ἀνθρώπους πημαίνει, ὅτε κέν τις ἐκῶν ἐπίορκον ὁμόσση: vgl. das delphische Orakel bei Herodot VI. 86 und Reisig ad Soph. Oed. Col. 1758.

### **§. 23.**

Um nun aber beten und der Gottheit überhaupt nahen zu dürsen, war die erste und nothwendigste Bedingung Reinheit 1), und wie es sich von selbst verstand, dass die heiligen Orte mit allem ihrem Zubehör vor jeder Verunreinigung bewahrt blieben 2), so gingen auch möglichst jedem Gebete oder Opfer Waschungen und Reinigungen voraus, die sich nicht nur über die Person des Betenden 3), sondern namentlich auch über seine Kleider und die Geschirre, deren er sich bedienen wollte, erstreckten 4). Von den Gefässen mit Sprengwasser, welche zu diesem Ende am Eingange

jedes heiligen Bezirkes standen, war schon oben die Rede 5); aber auch im Hause und sonst beobachtete man dieselbe Vorsicht; und wie es zu jener Besprengung selbst nicht gleichgültig war, was für einer Art von Zweigen man sich bediente 6), so blieb man auch nicht bei dem ersten besten Wasser stehen, sondern gab womöglich dem fliessenden 7), noch lieber dem Meerwasser den Vorzug 8), welchem letzteren man selbst das süsse durch hereingeworfenes Salz anzunähern suchte 9), oder verband mit jenem noch eine zweite Reinigung durch Feuer und Räucherung 10), wozu schon von ältester Zeit insbesondere der Schwesel 11), später auch wohl die Meerzwiebel 12) gebraucht ward. [Eine dritte Art der Reinigung findet sich im Dionysischen Cult, die Reinigung durch die Luft 13), sowie endlich dem Schalle des Erzes reinigende Kraft inzuwohnen schien 14)]. Noch mehr trat übrigens diese Nothwendigkeit in den Fällen ein, wo die vorausgesetzte Unreinigkeit nicht bloss auf dem allgemeinen Gegensatze des profanen Lebens mit dem heiligen, sondern auf bestimmten Veranlassungen beruhete, die den Betheiligten geradezu vom Verkehre mit der Gottheit ausschlossen, Blutvergiessen, Beischlaf, Wochenbett, Berührung mit Todten und Begräbnissen 15), wie denn namentlich bei Sterbefällen sofort ein Gefäss mit Wasser vor die Thüre des Sterbehauses gesetzt ward, damit jeder Ausgehende sich auf der Stelle reinigen konnte 16), md nach dem Leichenbegängnisse für alle Angehörige noch eine besondere Reinigung stattzuhaben pflegte 17); und eben dahin gehören dann auch die Lustrationen ganzer Städte oder Länder und sonstiger Menschenmassen nach verheerenden Seuchen, Bürgersehden u. dgl., wovon nicht nur die geschichtliche Zeit 18), sondern auch bereits die homerischen Gedichte Beispiele darbieten 19), obgleich hier von der Blutsühne des späteren Cultus, die zugleich den Begriff der Entsündigung enthielt, noch keine Rede ist 20). Freilich müssen auch später noch die kathartischen oder Reinigungsgebräuche von den hilastischen oder Sühnungen dem Begriffe nach geschieden werden 21), insofern die letzteren vielmehr den Zorn der Gottheit von dem Sünder abzuwenden bezweckten, den die ersteren nur dem gewohnten Verkehre wiedergeben wollten; in der Anwendung aber flossen beide um so mehr in einander, je grösseres Gewicht auch der äussere Gottesdienst auf sittliche Reinheit zu legen ansing 22); und so verschieden auch der Ursprung und die Beziehung, sowie die Einzelheiten der vielsachen Gebräuche seyn mochten, welche theils der Cultus, theils der Aberglaube des späteren Griechenlands zu diesem Zwecke anwandte, so lag doch allen mehr oder minder der gemeinschaftliche Gedanke zu Grunde, dass die sittliche Befleckung zuerst durch eine äussere Verunreinigung ausgedrückt ward, um dann mit letzterer zugleich auch die erstere symbolisch hinweg zu nehmen 23). Nur insofern das Opfer, mit dessen Blute dieses in den meisten Fällen geschah, zugleich als stellvertretende Genugthuung statt des Sünders selbst betrachtet ward <sup>24</sup>), trat ein specifischer Unterschied der hilastischen Gebräuche hervor; im Uebrigen aber theilten diese die Sorgfalt, mit welcher alles, was zur Reinigung gedient hatte, aus dem menschlichen Bereiche entsernt ward, eben so sehr mit den kathartischen 25), als diese andererseits durch die Demüthigungen, welche sie dem zu Reinigenden auserlegten, sich den hilastischen näherten 26).

- 1) Vgl. Poll. Onom. I. 25: τὸ δὲ προςιέναι πρὸς τοὺς θεοὺς καθηράμενον, καθαρεύσαντα, φαιδρυνάμενον, περιρρανάμενον, άπορρυψάρενον, απονιψάμενον, άγνισάμενον, άγνώσαντα, ήγνευμένον, ώσιωμένον, καθαρώ ὑπὸ νεουργ $\tilde{m{\phi}}$  στολ $\tilde{m{\eta}}$ , ὑπὸ νεοπλυνεῖ ἐσθ $\tilde{m{\eta}}$ τι π. τ. λ. Die Frage der σπένδοντες: τίς τηδε; und Antwort καλοί κάγαθοί ist Brauch: ενα οι συνειδότες έαυτοίς τι άτοπον έπχώροιεν των σπονδών, Parcemiogr. gr. I, p. 455. [Gewissen priesterlichen Aemtern, aber auch allen an gewissen Festen, besonders der Demeter Theilnehmenden kommt für gewisse Zeit zum Zweck des ayvever das Ruhen auf bestimmter, zur Enthaltsamkeit führender Lagerstreu, wie Binsen, Weiden, Keuschlamm zu vgl. Bötticher Baumk. S. 333 ff.] Ueber die bestimmte Zeit des άγνεύειν überhaupt s. Demosth. Androt. extr.: έγω μέν γάο οίμαι δείν τὸν εἰς ίερὰ εἰσιόντα καὶ χερνίβων καὶ κανῶν άψόμενον και της πρός τους θεους επιμελείας προστάτην εσόμενον ουχί προειρημένον ήμερῶν ἀριθμὸν άγνεύειν άλλὰ —. Und im Allg. Jo. Lomeier de veterum gentilium lustrationibus, Ultraj. 1681. 4, insbcs. p. 152 fgg. und was Fabr. bibl. antiq. p. 494 weiter anführt; J. C. Wichmannshausen de lotione manuum in Volbeding Thesaur. comment. illustr. antiqu. Christ. 1846, T. I, p. 363 ff.; auch Böttiger Kunstmyth. I, S. 118-128, Limburg-Brouwer VIII, p. 213 fgg., Bötticher Tektonik der Hell. B. IV, S. 48 ff. und [Nägelsbach nachhom. Theol. S. 203-205. 318-370].
- 2) Chrysippus bei Plutarch Stoic. repugn. 22: ἐν δὲ τῷ πέμπτῷ πάλιν περὶ φύσεως λέγει, καλῶς μὲν ἀπαγορεύειν τὸν Ἡσίοδον (ἐ. κ. ἡ. 755) εἰς ποταμοὺς καὶ κρήνας ούρεῖν, ἔτι δὲ μᾶλλον ἀφεκτέον εἶναι τοῦ πρὸς βωμὸν ούρεῖν ἢ ἀφίδρυμα θεοῦ: vgl. Pers. Sat. I. 113 und das Sprichwort

'Poδίων χοησμός Diegenian, proverb. VIII. 4 (Parcemiogr. gr. I, p. 305). Selbst auszuspucken oder die Nase zu reinigen war verboten, vgl. Arrian, diss. Epictet. IV. 11. 32 mit Eustath. l. l., woher das spätere Sprichwort ἀνίπτοις χεφοίν, bei Diegen. cent. I. 43 (Parcemiogr. gr. I, p. 187).

- 3) Iliad. VI. 266 und mehr bei Terpstra antiq. Hom. p. 18 fgg.
- 4) Odyss. IV. 750: ὑδοηναμένη καθαρὰ χροὶ εἴμαθ' ἑλοῦσα εὕχετο: vgl. Porphyr. abstin. II. 46: ἐν μὲν ἱεροῖς ὑπ' ἀνθρώπων θεοῖς ἀφωρισμένοις καὶ τὰ ἐν ποσὶ καθαρὰ δεῖ εἶναι καὶ ἀκηλίδωτα σανδάλια; λαμπρὸν ἱμάτιον, λευκή oder ἱερὰ ἐσθής das Feierkleid zu Opfern vgl. Casaubon. ad Theophr. Char. 21. Auch weiht man die Gewande dem Gotte, Aristoph. Pl. 845. Was Opfergeschirt betrifft, vgl. Iliad. XVI. 228, wo Achill selbst den Becher, aus welchem er nicht einmal einem anderen Gotte als Zeus libirt, zuerst mit Schwefel, dann mit Wasser reinigt.
  - 5) Περιρραντήρια, vgl. oben §. 19, not. 4 und Lomeier p. 334 fgg.
- 6) Mit dem apollinischen Lorbeer, dem überhaupt eine unheilabwendende und heiligende Kraft beigelegt ward, vgl. die Hauptstelle Eur. Ion. 114 ff., Sturz ad Emped. p. 102, von Leutsch ad Zenob. III. 12, Böttiger kl. Schr. I, S. 396. Bötticher Baumkult S. 353: "dass mit Erscheinung und Erkenntniss des Lorbeer führenden Apollon ein neuer Tag im religiösen Bewusstsein der Hellenen angebrochen sey, weil mit ihm die Lehre der Sühne des Mordbluts an die Stelle der früheren Unsühnbarkeit und statt des eigenen Menschenblutes Thierblut (Ferkelblut) gesetzt wurde, ist bekannt"; über die medicinischen Kräfte des Lorbeers S. 359 f., über Lorbeer als Sprengwedel S. 369 ff. [Virgil (Aen. VI. 230) lässt allerdings den Aencas seine Genossen nach einer Bestattung spargens rore levi et ramo felicis olivae lustriren, wird aber von Servius z. a. O. mit Recht desshalb getadelt, wenn nicht ein ganz isolirter Gebrauch dem Dichter vorschwebte. Oder da das an dem Schluss, nicht dem Anfang der ganzen Handlung vor sich geht, war ein gesegneter Ausgang, nicht wirkliche Reinigung dadurch beabsichtigt.] Wachsmuth's (II. A. II, S. 570) dalog als Sprengwedel Mus Eurip. Herc. fur. 930 beruht auf Vorwechselung mit der Sitte, einen Feuerbrand vom Altare in das Wasser zu tauchen, um es zu heiligen, vgl. Aristoph. Pac. 957 und Athen. IX. 76.
- 7) Λούτφοισι παθαφοίς ποταμίων φείθφων ἄπο, Eurip. Electr. 799; κρήναις καλ ποταμοίς, Alex. Aetol. bei Meineke Anal. alex. p. 220; vgl. Virgil. Aen. II. 719; IV. 635; Pers. II. 16; Juven, VI. 523; Sil. Ital. VIII. 124 u. s. w.
- 8) Eurip. Iphig. Taur. 1161: Θάλασσα κλύζει πάντα τὰνθρώπων κακά: vgl. Aristoph. Plut. 656, Eustath. ad Iliad. I. 313 und mehr bei Hertzberg in Jahn's Archiv V, S. 415 [und Nägelsbach nachhom. Theol. S. 360 f.]; im Allg. auch Philo de sacrif. p.848 C: οί μὲν ἄλλοι σχεδὸν ἄπαντες ἀμιγεῖ ὕδατι περιφαίνονται· θαλάττη μὲν οί πολλοί, τινὲς δὲ ποταμοῖς, οί δὲ κάλπεσιν ἐκ πηγῶν ἀρνόμενοι. Sprichwörtlich πηδαλίου ἀγνότερος· ἐπί τῶν ἀγνῶς βεβιωκότων, παρόσον ἐν θαλάσση ἐστίν ἀεί τὸ πηδάλιον Diogenian. Cent. I. 11 (Paroem. gr. I, p. 182).

- 9) Theocrit. XXIV. 95: καθαρφ δε πυρώσατε δώμα θεείφ πρατον, επειτα δ' άλεσσι μεμιγμένον, ώς νενόμισται, θαλλφ επιρραίνειν εστεμμένον άβλαβες ύδως:
- vgl. Menander bei Clem. Alex. Stromatt. VII, p. 714 und Tzetzes ad Lycophr. 135. Ob auch Asche? Bähr Symb. II, S. 495.
- 10) [Καθάρσιον πῦρ Eur. Herc. f. 927], vgl. Hildebrand ad Apul. p. 1042 und Eckermann Melampus S. 15, wo jedoch sehr Verschiedenartiges verbunden ist. Am wenigsten gehört die Feuerprobe aus Soph. Antig. 264 hierher, obgleich auch Lomeier p. 259 eine ähnliche Vermischung begeht.
- 11) Selbst seinem Namen nach, Oriov, Eustath. ad Odyss. XXII. 481, vgl. Plin. H. N. XXXV. 50, [Ovid Fast. IV. 87 ff., Columella VIII. 5] und mehr bei Casaub. ad Theophr. p. 187, Broukh. ad Tibull. I. 5. 11, Burmann ad Propert. IV. 8. 84, [Michaelis die Paliken S. 34 ff.]
- 12) Δαδὶ καὶ σκίλλη περιαγνίζειν, Lucian Necyom. c. 7, vgl. dess. Alex. c. 47 mit Jacob p. 89 und Diphilus bei Clem. Alex. Stromatt. VII, p. 713, dazu Bergk Com. att. reliqu. p. 239. [Weissdorn (spina, ράμνος) wird als dem Asklepios heilig, als ἀλεξιφάρμακον zur Lustration verbrannt, auch zur Hochzeitsfackel angewendet Hesych. s. v., Plin. XVI. 30, Schol. Nicand. Ther. 861, Bötticher Baumk. S. 303. 361]. Wie wurden aber die Eier gebraucht, die Apulejus Met. XI. 26 zwischen taeda lucida und sulfur nennt, und die auch sonst (Lucian. D. M. I. 1; Catapl. 7, wo beide Male κόν ἐκ καθαρσίον neben Ἐκάτης δεῖπνον ἐν τριόδφ κείμενον gestellt ist) als καθάρσια vorkommen?
- 13) [Serv. Virg. Aen. VI. 741: in sacris Liberi omnibus tres sunt istae purgationes: nam aut taeda purgantur aut aëre quod erit in sacris Liberi. Daher das bakchische Schaukelfest, die ἀιώρα und das Aufhängen von der Luft bewegter Puppen, Phallen, Disken vgl. Lobeck Aglaoph. I, p. 585, Klausen Aen. II, S. 801, Bötticher Baumkult S. 85 ff]
- 14) [Offenbar zuerst aus phrygischer Anschauung entnommen, daher Schellen und Pauken; vgl. Schol. Theocr. II. 3. 6: (ὁ χαλπὸς) ἐνομίζετο παθαρὸς εἶναι καὶ ἀπελαστικὸς τῶν μιασμάτων διόπερ πρὸς πᾶσαν ἀφοσίωσιν καὶ ἀποκάθαρσιν αὐτῷ ἐχρῶντο, ῶς φησι καὶ ἀπολλόδωρος ἐν τῷ περὶ θεῶν, Luc. philos. 15, Tzetz. Lycophr. 77, dazu Lobeck Aglaoph. II, p. 895 f., Jahn in Ber. d. K. Sächs. G. d. W. Phil. hist. Kl. 1855. H. I. II, S. 79.]
- 15) Eurip. Iphig. Taur. 381: ητις βοοτῶν μὲν ην τις ἄψηται φόνου, η καὶ λοχείας η νεκοοῦ δίγη χεροῖν, βωμῶν ἀπείργει, μυσαρὸν ῶς ἡγουμένη: vgl. Theophr. Char. 16, Diog. L. VIII. 33, Hesych. II, p. 937, Censorin. XI. 7, selbst nach der Jagd Arrian. Venat. c. 32, und mehr bei Meiners allg. Gesch. d. Religionen II, S. 103 fgg. und Bähr Symb. II, S. 469, über den Todtschläger aber das drakonische Gesetz bei Demosth. Lept. §. 158: χερνίβων είργεσθαι τον ἀνδροφόνου, σπονδῶν, κρατήρων, ίερῶν, ἀγορᾶς, und Liban. Progymn. T. IV, p. 893. [Für den Brudermord sowie den des Kindes, für Ehebruch der Frau, Verletzung des Schutzsiehenden, Frevel gegen die Gottheit reicht kelne Sühnung aus vgl. Nägelsbach nachhomer. Theologie S. 65].

- 16) Poll. VIII. 65: οἱ ἐπὶ τὴν οἰκίαν τοῦ πενθοῦντος ἀφικνούμενοι ἐξιόντες ἐκαθαίροντο ὕδατι περιρραινόμενοι τὸ δὲ προῦκειτο ἐν ἀγγείφ κεραμέφ ἐξ ἄλλης οἰκίας κεκομισμένον: vgl. Eurip. Alcest, 97 und Küster ad Aristoph. Eccl. 1025. Stirbt jemand ἐν δημοσίφ, so ist es nöthig καθαίρειν τὸν δῆμον Demosth. Macart. 58.
- 17) Vgl. Schol. Aristoph. Nubb. 838: ἔθος ἦν μετὰ τὸ ἐππομισθῆναι τὸ σῶμα παθαφμοῦ χάριν ἀπολούεσθαι τοὺς οἰπείους τοῦ τεθνεῶτος, und die ἐγχυτρίστριαι Plat Minos p. 315 D, [dazu Böckh in Plat. Min. p. 57, der sie erklärt mulieres ossilegium procurantes]; s. unten n. 23. Aehnlich auch nach einer Entbindung; vgl. Suidas I, p. 150: ἀμφιδρόμια τὴν πέμπτην ἄγουσιν ἐπὶ τοῖς βρέφεσιν, ἐν ἡ ἀποπαθαίρονται τὰς χεῖρας οἱ συναψάμενοι τῆς μαιώσεως κ. τ. λ.
- 18) So die Argiver Paus. II. 20 und Epimenides nach dem ayog Kulmνειον in Athen (Plut. V. Solon. c. 12) ελασμοίς τισι καλ καθαρμοίς καλ ίδούσεσι κατοργιάσας καλ καθοσιώσας την πόλιν: wobei übrigens freilich auch spätere Sühngebräuche eine wesentliche Stelle einnahmen, vgl. Diog. L. I. 110 und Chr. God. Grabener de Epimenide Athenarum lustratore, Misn. 1742. 4; insbesondere auch die Reinigung von Delus Ol. LXXXVIII. 3 bei Thucyd. III. 104 und Diodor. XII. 58: ανασκάψαντες οὖν ἀπάσας τὰς ἐν τῆ Δήλφ θήκας μετήνεγκαν είς την Ρήνειαν καλουμένην νήσον, έταξαν δε καλ νόμον μήτε τίκτειν έν τη Δήλφ μήτε δάπτειν. [Dem Wesen nach gehören die θυσίαι άποτρόπαιοι, άποπομπαί, ίερα μειλίχια καλ παραμύθια zu den ίλασμοί, indem sie künftigem Unheil vorbeugen sollen, man daher das Opferthier als das mit dem Unheil beladene von sich entfernte und vernichtete. Sie werden bei Nacht gebracht (Paus. II. 11. 12) den Αποτφόπαιοι oder Μειλίχιοι Θεοί, speciell dem Ζευς Μειλίγιος, Μαιμαπτηριών, dem Απόλλων Αλεξίκακος, Παιάν, vor allem chthonischen Gottheiten wie den Erinyen, vgl. Isocr. 5. 117; Paus. X. 38. 4; Plut. de def. orac. 14; Nägelsbach nachhom. Theol. S. 386, der die δαίμοves quilos des Plutarch nur als die subjective Auffassung des Redenden betrachten durfte. In Attika sind es die Phytaliden, die solche Reinigung und Sühnung vollziehen nach alter Sitte, so bereits an Theseus: δεομένου καθαφθήναι τοίς νενομισμένοις άγνίσαντες καί μειλίχια θύσαντες είστίασαν olnov Plut. Thes. 12, und dies geschah auf dem Altar des Zeus Katharsios, Paus. L. 37. 3].
  - 19) Iliad. I. 313 fgg.; Odyss. XXII. 480 fgg.
- 20) S. oben §. 5. not. 2. [Plato (Legg. IX. p. 865 D) spricht ausdrücklich als uralte Popularansicht (λέγεται) aus, dass der gewaltsam Getödtete, der selbst durch die Art seines Todes von Schrecken erfüllt ist, den in seiner, des Getödteten frühern Umgebung und Lebensweise sich bewegenden Mörder schreckt und stört: διὸ δὴ χρεών ἐστιν ἄρα ὑπεξελθεῖν τῷ παθόντι τὸν δράσαντα τὰς ῶρας πάσας τοῦ ἐνιαυτοῦ καὶ ἐρημῶσαι πάντας τοὺς οἰκείους τόπους ξυμπάσης τῆς πατρίδος ἐἀν δὲ ξένος ὁ τελευτήσας ἢ, καὶ τῆς τοῦ ξένου χώρας εἰργέσθω τοὺς αὐτοὺς χρόνους. Also auch hier keine Entsündigung und innere Reinigung des Mörders, sondern nur die Entfernung von der dem Gemordeten gleichsam zugehörigen Umgebung, speciell dem Boden.] Vgl. insbe-

sondere Lobeck Agl. p. 301: heroico enim aevo quicunque tale facinus in se admiserant, aut exilium dira poenam pro caede luebant aut culpam pretio redimebant; cujus generis ille multos inducit et domi cum civibus et foris cum hospitibus impune innoxieque conversantes, quod fieri nullo modo potuisset, si jam tum viguisset opinio homioidarum interventu deorum religiones et hominum coetus contaminari omniumque rerum exitus viliari (Antipho Tetral. I. 1. §. 10; vgl. Spanheim ad Callim. H. Cerer. 118; Valcken. ad Eur. Hippel. 946) und p. 303: ad extremum, ne ullus ad tergiversandum locus relinquatur, abest ab Homeri carminibus Jovis Purifici et Prodigialis sive Grascis nominibus μειλιχίου, παλαμναίου, καθαρσίου, φυξίου, abest Averruncorum et ultorum Manium religio, quibus propitiandis sacra bustralia et resolutoria institui solent, woraus zwar keineswegs folgt, dass diese letzteren Religionen und Gebräuche alle jüngeren Ursprungs gewesen seyen, wohl aber auf die Verschiedenheit geschlossen werden kann, die zwischen ihnen und der bei Homer bereits so wesentlichen Sorge für äussere Reinheit obwaltet. [Auch Schömann Griech. Alterth. I, S. 47 bekennt sich jetzt zu der obigen Ansicht im Gegensatz zu seiner früheren Meinung.

- 21) Müller Dorier I, S. 327 fgg. und Eumen. S. 138-148, wo nur die Frage übrig bleibt, ob, wie in ersterer Stelle, Apoll als Gegenstand beider Gattungen, oder wie in der anderen nur als Reiniger betrachtet werden soll, während alle Sühngebräuche ursprünglich den Gottheiten der Erde und Unterwelt galten, za weichen dann auch Zeus als μειλίχιος, λαφύστιος, φύξιος, und Dionysos gehört hätten? Wie sich selbst die früher erwähnten Reinigungsgebrauche allmälig um den Begriff des Apoll concentrirten, zeigt Plat. Crat. p. 405 Α: πρώτον μεν γάρ ή πάθαρσις και οι καθαρμοί και κατά την ίατρικήν και κατά την μαντικήν και αι τοις ιατρικοίς φαρμάκοις και αί τοίς μαντικοίς περιθειώσεις τε καί τὰ λουτρά τὰ έν τοίς τοιούτοις καί αί περιρράνσεις, πάντα εν τι ταυτα δύναιτ' αν, καθαρόν παρέχειν τον ανθοωπον καλ κατά τὸ σώμα καλ κατά την ψυχήν: inzwischen erscheint auch Zeus als καθάρσιος, vgl. Preffer in Pauly's Realencyklopädie IV, S. 605, und andererseits kennt auch die apollinische Religion offenbare Sühngebräuche, die nur gezwungen auf chthonische Wesen übertragen werden können; s. unten Cap. IV Δελφίνια und Θαργήλια. [Vgl. auch Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 352. Anm. Den Nachweis, dass das Opfer bei dem ίλασμός, das έκθύσασθαλ τὸ ἄγος (Her. 6. 91) nicht eine Stellvertretung durch das Opferthier in eich schliesst und die mannigfachen sonstigen Weisen desselben giebt Nägelsbach a. a. O. S. 353-56. Die Scheidung des καθαρμός vom ελασμός stellt sich dar im Orest, der gereinigt aber nicht gesühnt ist (Aesch. Eum. 448 ff.)]
- 22) Von der homerischen Zeit gilt gewiss, was Nitzsch z. Odyss. I, S. 310 sagt: "die Sauberkeit, die zum feierlichen Gebete geschickt macht, ist nicht innere Reinheit, denn so lange überhaupt die Gunst der Gottheit keine sittliche Bedingung hat, konnte eine sittliche Deutung solchem Gebrauche nicht unterliegen"; ganz anders aber Plat. Legg. IV, p. 716 D: ως τῷ μὲν ἀγαθῷ δύειν καὶ προςομιλεῖν δὴ τοῖς θεοῖς καὶ εὐχαῖς καὶ ἀναθήμασι καὶ ξυμ-

πάση θεφαπεία θεών πάλλιστου.. το δε κακός τούτων τάναντία πέφυνεν άκάθαρτος γάρ την ψυχην ο γε κακός, καθαρός δε ό έναντίος, und demgemäss auch die Inschrift zu Kpidaurus bei Perphyr. abstin. II. 19:

άγνὸν χρη ναοίο δυώδεος έντος ίόντα έμφάμεν, άγνείη δ' έστι φρονείν δσια:

vgl. Clem. Alex. Stromatt. IV, p. 531, ταύτη δη λελουμένους φασί δεῖν ἐπὶ τὰς ἱεφοποιῖας καὶ τὰς εὐχὰς ἱέναι καθαφοὺς καὶ λαμπφοὺς, καὶ τοῦτο μὲν συμβόλου χάριν γίνεσθαι, τὸ ἔξωθεν κεκοσμῆσθαί τε καὶ ἡγνίσθαι, ἀγνεία δέ ἐστι φρονεῖν ὅσια. [Vgl. die auch rückwärts zu lesende Inschrift des Weihwasserbeckens der Sophienkirche in Byzanz: νίψον ἀνομήματα μη μονὰν ὄψιν s. Stark Städteleben, Kunst u. Alterth. in Frankreich S. 298. Hinderniss des ὁσίως θύειν ist nicht nur der eigene Frevel, sondern auch das Unterlassen, fremden Frevel gegen die Gottheit zu strafen nach dem Schwur und der damit verbundenen ἀρὰ der Amphiktyonen Aesch. adv. Ctesiph. 121.]

23) Die gewöhnlichste Form sind die χοιφοκτόνοι καθαφμοί, wie sie Aeschylus Eum. 279 nennt, [V. 449 f. näher bezeichnet mit Hinzufügung der όντοὶ πόροι]. Die sechzehn die Heräen leitenden Frauen in Olympia, sowie die Hellanodiken verrichten nichts, πρίν η χοίρφ τε έπιτηδείφ πρός καθαρpòν καὶ νόατι ἀποκαθήρωνται, Paus. V. 16. 5. Apollonius beschreibt näher, wie die Hand mit dem Blute eines Opferschweins benetzt und dieses dann alloig γύτλοισιν abgewaschen ward; vgl. auch Ath. IX. 78 aus den πατρίοις τῶν θυγατριδών (s. oben §. 1, n. 12): ἔπειτ΄ ἀπονιφάμενος αὐτὸς και οί ἄλλοι οί σπλαγχνεύοντες ύδως λαβών κάθαιςε, ἀπόνιζε τὸ αίμα τοῦ καθαιρομένου καὶ μετά τὸ ἀπόνιμμα άνακινήσας είς ταύτὸ έγχει. Dieser καθαρμός mit dem Ferkel wird vollzogen von Apollo in Delphi an Orestes auf einem lucanischen Vasenbilde, zuerst publicirt von Feuerbach in Kunstbl. 1841. N. 84 ff. (jetzt Arch. Abhdl. S. 167) dann Monum. ined. T. IV, t. 48, Overbeck Galer. t. 29. 7 u. sonst. Έγχυτρίστριαι heissen όσαι τους έναγείς καθαίρουσιν αξμα έπιχέουσαι Γερείου (Plat. Min. p. 315, Schol. Aristoph. Vesp. 289; Etym. 14. p. 313). [Wenn vom Jason bei dem hinterlistigen Mord des Apsyrtos derselbe Apollonius IV. 478 berichtet: ηρως δ' Αίσονίδης έξάργματα τάμνε θανόντος:

τρίς δ' απέλειξε φόνου, τρίς δ' έξ άγος έπτυσ' όδόντων,

η θέμις αὐθέντησι δολοπασίας ίλαεσθαι,
so ist hier auf einen von den δολοφονοῦντες oft angewandten Versuch έξιλάσεσθαι την δολοφονίαν (Schol. Apoll. 1. L) hingewiesen, der in dem
μασχαλίζειν, dem Kosten und Ausspeien des Blutes, in dem Abstreichen des
Schwertes am Hampt des Erschlagenen bestand, aber immer als ein grausamer,
bei bitteren Feinden (Soph. El. 444 f.: ωστε δυσμενής έμασχαλίσθη πτλ.) nur
angewandter, in seiner Wirkung öffentlich schwerlich anerkannter Akt erschien, vgl.
Nigelsbach nachbom. Theol. S. 361]. Daneben steht Insbesondere die Reinigung
durch das Διὸς πώδιον, das Fell eines dem Zeus Meilichios und Ktesios geefferten Widders (Lebeck Agl. p. 183 fgg. u. 242, Preiler ad Polem. p. 139),
έφ΄ οδ οί καθαιρόμενοι ἐστήπεσαν τῷ ἀριστερῷ ποδί (Hesych. I, p. 1005;

Bekk. Anecdd. p. 7) angewendet besonders bei den Skirophorien, vom Daduchos in Eleusis (Suidas s. v. I, p. 1405 ed. Bernh.), wie es auch bildlich erwiesen ist, Winkelmann Monum. ined. 58, Ann. dell' Inst. archeol. 1848, p. 217. tav. d'agg. k, Raoul Rochette Monum, ined. 58. Noch einen anderen Reinigungsritus, von Mopsus an den Argonauten vollzogen, beschreibt Valer. Flacc. III. 406-Συκή έν καθαρμοίς erwähnt Eustath. ad Odyss. VII. 116 (Tzetz. Chil. V. 740). Der orientalische Ritus der Taurobolien und Kriobolien (vgl. §. 12, not. 13), obgleich mit dem letztgenannten nahe verwandt, scheint erst spät in Griechenland Eingang gefunden zu haben; dagegen finden wir schon verhältnissmässig frühe den abergläubischen Gebrauch des περιμάττειν und άπομάττειν (Demosth. Cor. §. 259) oder Beschmierens mit Erde, πηλός, auch wohl mit dem Hundeopfer (Theophr. Char. 16) der Hekate verbunden, vgl. Plut. Qu. Rom. 68: τω δε κυνί πάντες ως έπος είπειν Ελληνες έχρωντο καί χοώνταί γε μέχοι νῦν ἔνιοι σφαγίφ ποὸς τοὺς καθαομούς καὶ τῆ Εκάτη σχυλάκια μετά τῶν ἄλλων καθαρσίων ἐκφέρουσι, καὶ περιμάττουσι σχυλακίοις τους άγνισμου δεομένους, περισκυλακισμόν το τοιούτον γένος του καθαρμού καλούντες, und mehr bei Wyttenbach p. 1006.

- 24) Festus p. 347 Müll.: Atheniensium exemplo, apud quos expiandi gratia aries inigitur ab eo, qui invitus scelus admisit poenas pendendas loco; vgl. Müller Eum. S. 144 und E. v. Lasaulx die Sühnopfer der Griechen und Römer, Würzburg 1841. 4, [Studien d. klass. Alterth. p. 233 fgg.] wo nur freilich dieser Begriff viel zu weit ausgedehnt ist.
- 25) Schon Homer Iliad. I. 314: of d'anelupatuorto nal els ala lúματ΄ ξβαλλον, wie Melampus die purgamina mentis (Ovid. Metam. XV. 325) der Prötiden in die klitorische Quelle giesst: πάντα καθαφμὸν ἔβαψεν άπόnovoov, Vitruv. VIII. 3 oder Mopeus lustramina ponto pone jacit, Val. Fl. Argon. III. 443 oder Tiresias mit der Asche der das Leben des Herakles bedrohenden Schlangen zu thun besiehlt, φιψάτω εν μάλα πᾶσαν ύπλο ποταμοίο φέροισα ρωγάδας ές πέτρας ύπερ ουριον. αψ δε νέεσθαι αστρεπ-705, Theocr. Id. 24. 92 f.; und eben so fassen Müller und Klausen Aeneas S. 328 gewiss mit Recht die anodionounnois (Ruhnk. ad Tim. Lex. p. 40) des oben erwähnten Διὸς κώδιον, wenn sie auch, wie Preller a. a. O. erinnert, durch Uebertragungen von dem Schweineopfer Verschiedenartiges vermengt ha-Es gab bestimmte Gewässer, in die man die καθάρσια oder λύματα warf, so der lernäische Quell für Argos, daher das Sprichwort: Λέρνη κακών ην άποδιοπομπούμενοι έλεγον: τὰ γὰρ ἀποκαθάρματα είς τοῦτο τὸ χω-Qίον ἐνέβαλον Hesych. II, p. 766; Paroemiogr. gr. I, p. 108, so heisst ein Fluss in Arkadien λύμαξ wegen der καθάρσια der Rhea Paus. VIII, 41.2; so ist die Heilung im Anigroswasser bei dem Samikon vom Ausschlag ein Zurücklassen des ονειδος έν τῷ υδατι, Paus. V. 5. 8. [Wurden die Sündopfer verbrannt, so geschah dieses mit Holz von unglücklichen Bäumen (Évla αγοια) vgl. Tzetz. Chil. V. 23 und andere Stellen bei Bötticher Baumkult S. 306 f.] Am häufigsten wurden übrigens die καθάρσια vergraben, vgl. Paus. II. 31. 11 und die bereits not. 23 citirte Stelle Ath. IX. 78, worsus zugleich

hervorgeht, wie Ehnlich diese Gebräuche den Todtenopfern waren: lölms de παλείται πας 'Αθηναίοις απόνιμμα έπλ των είς τιμήν τοίς νεκροίς γενομένων και έπι των τους έναγεις καθαιρόντων: nur insofern auch Hekate dabei ins Spiel kam, warf man sie auch wohl auf die Kreuzwege, indem man sich ohne umzublicken (άμεταστφεπτί, Schol. Aesch. Choeph. 95, vgl. Theocr. XXIV. 92 und Virgil. Ecl. VIII. 101) entfernte, s. Eustath. ad Odyss. XXII. 481 und Harpoer. p. 217: Δίδυμος δὲ Αντικλείδου λέξιν παραγράτρας έκ τῶν ἐξηγητικῶν φησιν ὀξυθύμια τὰ καθάρματα λέγεσθαι καὶ άπολύματα ταῦτα γὰρ ἀποφέρεσθαι ἐπὶ τὰς τριόδους, ὅταν τὰς οἰκίας καθαίρωσι εν δε τῷ ὑπομνήματι είς τὸν κατὰ Δημάδου τὰ ἐν ταὶς τριόδοις φησίν Εκαταία, όπου τὰ καθάρσια ἔφερόν τινες κ. τ. 1. Ueber όξυθύμια als καθάρματα vgl. Poll. II. 231; τῶν ἐν ταῖς τριόδοις καθαρμάτων ἐκβλητότερος sprichwörtlich Poll. V. 163; οί τῆ Εκάτη καὶ τοὶς ἀποτροπαίοις έκφέροντες τὰ δείπνα dürfen nicht selbst davon kosten, Plut. Quaest. conv. VII. 6. 3; um gegen die Folgen jeglichen Meineids gesichert zu sein, verzehrt, hiess es, Konon und seine Genossen die Hekatäen zal rovs όρχεις τούς έπ τῶν χοίρων, οίς παθαίρουσι ὅταν εἰσιέναι μέλλωσι, συλλέγοντας συνδειπνείν άλλήλοις πτλ., Demosth. Conon. §. 39.

26) Sündenbekenntniss und sonstige Erniedrigung gehört allerdings erst späterer δεισιδαιμονία an, vgl. Diog. L. IV. 56 und Plutarch de superst. a. 6: Εξω κάθηται σακκίον έχων η περιεζωσμένος ράκεσι ρυπαροίς, πολλάκις δὲ γυμνὸς ἐν πηλῷ κυλινδούμενος ἐξαγορεύει τινὰς ἀμαρτίας αὐτοῦ καλ πλημμελείας . . . αν δ' ἄριστα πράττη καὶ συνῆ πράφ δεισιδαιμονία, περιθυόμενος οίκοι κάθηται καὶ περιματτόμενος, αί δὲ γυναϊκες καθάπερο παττάλφ ὅ τι αν τύχωσιν αὐτῷ περιάπτουσι φέρουσαι καὶ περιαρτώσι: inzwischen verlangt doch auch die alte Blutsühne stets einen ίκέτης, der sich in demüthiger Gebärde auf den Heerd eines angesehenen Mannes setzte, wie Adrastus bei Herod. I. 36 oder Iason und Medea bei Apoll. Rhod. Argon. IV. 693:

τω δ΄ ἄνεφ και ἄναυδοι ἐφ΄ ἐστίη ἀίξαντε 
『ζανον, ή τε δίκη λυγροῖς Γκέτησι τέτυκται, 
η μεν ἐκ΄ ἀμφοτέραις θεμένη χείρεσσι μέτωπα, 
αὐτὰρ ο κωπῆεν μέγα φάσγανον ἐν χθονὶ πήξας, 
ώ πέρ τ΄ Λίήταο πάϊν κτάνεν, οὐ δέ ποτ' ὅσσε 
ἰθὺς ἐνὶ βλεφάροισιν ἀνέσχεθον αὐτίκα δ΄ ἔγνω 
Κίρκη ψύξιον οἶτον ἀλιτροσύνας τε φόνοιο:

um der anderen Beispiele aus mythischer Zeit nicht näher zu gedenken, deren Lobeck Agl. p. 968 eine reiche Sammlung giebt. [Das mythische Urbild des als ιπέτης sich darstellenden, von Zeus selbst gereinigten Mörders ist Ixion vgl. Aesch. Eum. 440 f.: βρέτας τόδε ήσαι φυλάσσων έστίας άμης πέλας σεμνός προσίπτως έν τρόποις Ίξίονος; Pherec. fragm. 103; Aesch. fr. 197 Herm. und dazu Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 356 und Panofka Zufluchtsgottheiten in Abhdl. Berl. Akad. Philol. histor. Kl. 1853. S. 259 ff. 285 ff.]

### S. 24.

Abgesehn von dieser symbolischen Anwendung fällt übrigens das Sühnopfer wie jedes andere nur unter den allgemeinen Begriff der Gaben, mit welchen die anthropomorphische Vorstellung der älteren Menschheit ihre Wünsche und Bitten an die Gottheit unterstützen zu müssen glaubte, und die in sofern als ein zweites kaum minder nothwendiges Erforderniss des Gebetes und jeglichen Gottesdienstes zu betrachten sind. 1). Geschenke bestimmen das Walten der Götter wie der Könige, war ein alter Spruch 2), dessen Bedeutung auch die steigende Cultur trotz allen Widerspruchs der Philosophen 3) höchstens dahin änderte, dass die Gottheit gerade auf diese Art der Verehrung ein förmliches Zwangsrecht erhielt: [die Opfer erhalten daher nach den verschiedenen wiederkehrenden Anlässen besonders im Staatsleben bestimmte Bezeichnungen und natürlich dem entsprechend ein festes in Gebetformeln wie in der Handlung selbst sich gleichbleibendes Ritual]. Selbst Dankopfer waren in der Regel die Folge vorausgegangener Gelübde, die wenigstens als bedingte Geschenke gelten können 4) und eben daher kommt es, dass mehr oder minder jedes Opfer mit denselben Gebräuchen begleitet ist, wie sie die Weihe als Erhebung eines Gegenstands zu göttlichem Eigenthume fodert 5). Nur versteht es sich von selbst, dass dieser Begriff eine noch viel grössere Ausdehnung hatte, und nicht allein jede sonstige Gabe an die Gottheit, sondern auch alle Personen umfasste, die irgendwie dauernd oder vorübergehend zu deren Dienste geschäftig sein oder an dem Schutze Theil baben sollten, der mit dem Charakter eines göttlichen Eigenthums wesentlich verbunden war; und wenn gleich der Natur der Sache nach nicht jede Weihe mit augenfälligen Zeichen verbunden werden konnte, so begegnen uns doch auch diese in keinem geringeren Umfange, als er dem Worte lepòs selbst bei-Vor Allem gehört dahin die Bekränzung?) oder was auch im Sprachgebrauche dergestalt Eins ist, dass es in vielen Fällen gar nicht davon geschieden werden kann, die Umwindung mit Wollenbinden, die irgendwie an dem zu weihenden Gegenstande angebracht wurden 8); unter denselben Gesichtspunkt aber fallen die Kränze der Priester und sonstigen opfernden oder orakelsuchenden Personen<sup>9</sup>), die von letzteren erst nach der Rückkehr in die Heimath wieder abgelegt wurden 10); eben so diejenigen, welche die Unverletzlichkeit der Beamten und Redner während ihrer Berufsthätigkeit bezeichneten 11); die Belohnungen der Sieger in gottesdienstlichen Festspielen oder anderer verdienter Bürger 12); selbst das Diadem der spätereren Könige 13); und andererseits die mit Binden [von geknoteter, roth und weisser Wolle] umwundenen Zweige, welche die Flehenden in den Händen trugen und sich dadurch ausserhalb des Bereichs menschlicher Gewalt unter die Obhut der Gottheit stellten 14). Dazu kommt ferner bei förmlichen Weihen der Gebrauch des Oels und der Salben 15), der wenn auch bei Homer noch nicht erwähnt, doch schon um der Anwendung willen, die er namentlich auch auf solche Steine fand, die aus irgend einem Grunde das Gepräge der Heiligkeit tragen sollten 16), nicht zu den jüngsten gerechnet werden kann; und wenn es auch hier in eizelnen Fällen schwer zu entscheiden ist, ob damit mehr eine Weihe oder eine Opferspende beabsichtigt war 17), so lag doch selbst in dem Opfer, das einem Cultusgegenstande dargebracht ward, nur die Heiligkeit, wie dieses namentlich bei den Einweihungsgebräuchen der Cultusbilder sichtbar ward. [Die Entzündung von Lichtern, meist Fackeln war aber wie schon zur Vollbringung der Hauptform des Opfers nothwendig, so an und für sich zur vollständigen Verehrung gehörig.] 18). Endlich dienten allerdings auch sehr häufig ausdrückliche Aufschriften zur Bezeichnung heiligen Eigenthums an beweglichen wie unbeweglichen Dingen; nicht nur ganze Tempel, Grundstücke u. s. w., sondern auch einzelne Altäre, Bäume u. dgl. wurden auf solche Art geweiht 19), und bei Weihgeschenken im engeren Sinne des Worts zugleich die Person des Gebers und die Gelegenheit der Gabe verewigt 20). [Auch die Ausweihung einer geheiligten Lokalität oder Gegenstandes erfolgt in bestimmten Formen 21).

<sup>1)</sup> Vgl. Spencer de legg. ritual. Hebr. II, p. 141 fgg; Meiners Gesch. d. Relig. II, S. 1 fgg.; Limburg-Brouwer II, p. 524 fgg.; Völcker und Flügel in Hall. Encykl. Sect. III, B. IV, S. 76 fgg. 124 fgg.; [Sepp das Heidenthum und dessen Bedeutung für das Christenthum. Regensburg 1853. Thi. II.: der heidmische Opferdienst und die Mysterienlehre]; Marc Girardin des liturgies et du sacrifice in s. Essais de litterature et de morale, T. II, p. 66; Nägelsbach homer.

Theol. S. 304 [und nachhomer. Theol. S. 194 ff.]; an welcher anthropopathischen Ansicht mich Bähr's (mos. Symbol. II, S. 270 fgg.) und Lasaulx's Widerspruch, dessen Voraussetzungen und Motive wenigstens auf das classische Alterthum keine Anwendung leiden, nicht irre macht. Welche Modificationen ich für einzelne Erscheinungen und Richtungen einräume, wird das Folgende lehren; im Allgemeinen aber muss man sich eben so sehr hüten, orientalische Mystik, als Philosopheme einer reinen Religionsansicht in das einfache Naturleben der griechischen Urzeit hereinzutragen.

2) Δῶρα θεοὺς πείθει, δῶρ' αἰδοίους βασιλῆας, Hesiodus (nach Suidas I, p. 623) bei Plato Republ. III, p. 390 E, auch Paroemiogr. gr. I, p. 235. II, p. 109; vgl. Eurip. Medea 954: πείθειν δῶρα καὶ θεοὺς λόγος, Plato Legg. X. 1: θεοὺς — εὐχαῖς παράγεσθαι, und schon Homer Iliad. IX. 498:

— στρεπτοί τε δε και θεοι αὐτοί και μεν τοὺς θυέεσσι και εὐχωλῆς άγανῆσι λοιβῆ τε κνίση τε παρατρωπῶσ ἄνθρωποι.

Daher denn auch die Berufung der Betenden auf ihre Gaben, Nägelsbach hom. Theol. S. 188; vgl. im Allg. Constant de la religion III, p. 330 fgg. [Man vergleiche die sonstigen Ausdrücke für Opfer: τιμαί, χάριτες, γέρα s. Nägelsbach nachhomer. Theologie S. 195; derselbe (a. a. O. S. 59) erweist die Ausdrücke ελάσκεσθαι, έξαρέσκεσθαι als oft ganz gleichbedeutend dem θεραπεύειν und findet darin die Andeutung, dass das göttliche Wohlwollen als ein Gut erscheine, das erst erworben werden müsse.]

- 3) Plat. legg. III, p. 716 E: παρὰ δὲ μιαροῦ δῶρα οὕτ ἄνδρα ἀγαθὸν οὕτε θεόν ἐστί ποτε τό γε ὀρθὸν δέχεσθαι: vgl. Plaut. Rud. Prol. 23 und Cicero Legg. II. 16 mit Davisius p. 283 Creuz. und Casaub. ad Pers. II. 75; auch Lucian de sacrificiis T. I, p. 525 ed. Hemst. und mehr Scholl über die Opferideen der Alten, in Stud. d. würt. Geistlichkeit 1828, I. 2, S. 190 fgg. Erst ganz spät wird auch der Volksbegriff selbst in philosophischen Schutz genommen; vgl. Jamblich. de myster. V. 21 und Sallust. de mundo c. 16: αί μὲν χωρίς θυσιῶν εὐχαὶ λόγοι μόνον είσιν, αί δὲ μετὰ θυσιῶν ἔμψυχοι λόγοι κ. τ. λ.
- 4) Scholl a. a. O. S. 163 fgg. [Specielle durch die Veranlassung der Huldigung gegebene Namen der εερά: τελεστήρια, χαριστήρια, εὐαγγέλια, σωτήρια, διαβατήρια, ἐπεξόδια, εἰσιτήρια, ἀπαρχαὶ vgl. Nägelsbach nachhom. Theol. S. 206. 207.] Dass auch das griechische Gebet sehr selten Dankgebet ist, bemerkt richtig Nägelsbach S. 185, und selbst wo es diesen Charakter zu tragen scheint, wie namentlich auch in den von Eustath. ad Iliad. I. 449 berücksichtigten Fällen, bezweckt es mehr die Fortdauer des göttlichen Wohlwollens für die Zukunft; desto häufiger aber ist es mit dem Versprechen einer Gabe auf den Fall der Erhörung begleitet, welche desshalb auch εὐχὴ heisst und ein förmliches Rechtsverhältniss zwischen der Gotthelt und dem Menschen begründet, dessen Verletzung schwere Strafen nach sich zieht; vgl. Iliad. I. 65 und mehr bei Rutgers. var. lectt. V. 5. Sehr bezeichnend daher die Klage des legeve in Aristoph. Plut. 1177: Φύειν ετ' οὐδεις ἀξιοί. ὅτι πάντες εἰσὶ

πλούσιοι καίτοι τότε ὅτ' εἶχον ούδὲν, ΄ ὁ μὲν αν ηκων ἔμπορος ἔθυσεν ἱερεἰόν τι σωθελς, ὁ δέ τις αν δίκην ἀποφυγών κτλ. Sprichwörtlich gegen das Uebermass: μηδὲν κατὰ βοὸς ευξη: μὴ πάντα ἐπιτρέπειν ταῖς ευχαῖς Diogen. VI. 55 in Paroem. gr. I, p. 278, wie es Plut. Qu. gr. 13 heisst: ευξάμενος καθ' ἑκατόμβης.

- 5) Daher auch das Opfer so gut wie der Tempel selbst leçó», das Opferthier leçείο», opfern selbst bei Homer nur erst noch leçα ξέζει», wofür erst später θύειν und θυσία, s. Eustath. ad Odyss. XIV. 446, später auch ὁσιοῦν τὴν θυσίαν Schol. Arist. Pl. 660 und mehr unten §. 25, not. 8.
- 6) Vgl. Ant. van Dale de consecrationibus ethnicis, hinter de oraculis Amst. 1683. 8, p. 377—510 und vermehrt das. 1700. 4, p. 624—694, wo freilich auch manches Ungehörige beigemischt ist; einzelnes auch bei Eschenbach de consecratis gentilium lucis in Diss. acad. p. 160 fgg.; Müller Archäol. §. 422; [besonders Bötticher Tektonik, B. IV, S. 224 ff.]
- 7) Vgl. Car. Paschalius de coronis, L. B. 1681. 8, p. 200 fgg.; Benj. G. L. Böden de ramo gentium religioso. Vitenb. 1765. [Στεφάνους — εύφημίας κήφυκας oder άγγέλους εύφημίας Chaerem. bei Athen. XV. 19. Der Schmuck mit dem heiligen Zweige gehört ursprünglich der Gottheit; wer ihn trägt, trägt das Symbol des Gottes als sein Begnadigter, vgl. Plin. H. N. XVI. 11; Bötticher Baumk. S. 222 f. Man bekränzt zu dem Opfer Tempel, Altäre, Götterbilder, Tempelgesetze, Körbe der Opfergeräthschaften, die Schiffe der Theoren (Plat. Phaed. 58)]. Die Delphier διά τὸ Γερώσθαι έστεφανωμένοι, daher das Sprichwort: Δελφός άνης στέφανον μέν έχει πτλ. Paroemiogr. gr. I, p. 155. II, p. 236. Als besondere Ausnahme opferte man den Chariten auf Paros ohne Kranz, aber auch ohne Flötenbegleitung Apollod. III. 15. 7. Bei Homer sind Kranze freilich noch sehr selten, vgl. Nitzsch z. Odyss. II, S. 149; ja Athen. I. 16 sagt: ούδε στεφανουμένους — ποιεί, dem späteren Cultus jedoch so wesentlich, dass sie den älteren Christen geradezu als heidnisch verboten wurden; vgl. Tertullian. de corona militis und Gothofred. ad Cod. Theodos. X. 16. 12. Der Stoff des Kranzes richtete sich begreiflicherweise nach der Gottheit, welcher die Weihe galt, insofern andern andere Gewächse heilig waren; vgl. Phaedr. fab. III. 17; Plin. H. N. XII. 1, dazu Meursii arboretum sacrum hinter Rapini hortorum libri IV, Ultraj. 1662. 8. und [Bötticher Baumkultus S. 318 ff., welcher aber auf S. 314 die in Athen. XV. 9 ff. gesammelten Stellen nicht richtig auslegt; über die Wahl der Kränze und Zweige S. 828 ff.].
- 8) Vgl. Adr. Steger de infulis sacrae dignitatis insignibus, Lips. 1739. 4. (auch in Martini Thes. diss. var. p. 68 ff.). Ταινίαι, vittae oder infulae, öfters mit den στεφάνοις verbunden, vgl. Plat. Symp. p. 212 E, Plut. Philop. c. 21, Dio Chr. LXV, p. 604, und mehr Dorv. Charit. p. 257, Wessel. ad Diodor. XVII. 101, Ruhnken. ad Tim. lex. p. 246, Ann. de l'Inst. archeol. IV, p. 381; XIII, p. 286; Welcker Alte Denkm. III, S. 311 ff., Wieseler G. G. A. 1848. S. 1224 ff.; aber eben so häufig selbst στέμματα, vgl. Schol. Oed. Tyr. 3: στέμμα δέ ἐστι τὸ προςειλημένον ἔφιον τῷ δαλλῷ, Hesych. II, p. 1340, Schol. Aristoph. Vesp. 475, Eustath. ad Iliad. p. 603; wie ἐφίφ στέ-

- pser Plat. Republ. III, p. 396, wie ευμαλλον μέτραν Pind. Isthm. V (IV) 62, mollium velamenta lanarum Arnob. adv. g. V. 17 und bei Artemider Oneirect. I. 77 sogar στέφανοι τῶν ἐρίων πεποιημένοι. [Stellen und Abbildungen für das Heiligen der Bäume durch heilige Binden bei Bötticher Baumkult S. 43. 44, bes. Arnob. adv. g. I. 39: venerabar veternosis in arboribus taenisa.]
- 9) Athan. XV. 16: sig evar déstreor yaq nal negaque pérer pallor teig desig nagayyéllet steparovs dat toùg diortag: vgl. Plat. Republ. I. 2, Dem. Mid. §. 58, C. I. n. 2144. 3595, und mehr bei Paschal. p. 244 fgg. und Jacobs ad Philostr. Imagg. p. 369. Namentlich auch die Mysten, Welcker syll. epigr. p. 18, Jahn in Ann. de l'Inst. archeol. XIII, p. 286.
- 10) Soph. Oed. Tyr. 83; Aristoph. Plut. 21. Auch die πήρυπες, die σπονδαλ anbieten, sind έστεφανωμένοι Xen. Hell. IV. 7. 3.
- 11) St. A. §. 124, not. 5 und 13. Im späteren Griechenland ist στεφανηφόρος hin und wieder geradezu Amtstitel eines Magistrats; vgl. Athen. V. 54, Plut. qu. symp. in. und C. I. n. 2330—33. 2671 fgg. 2827 fgg. 2905. 2927. 3524 u. s. w.; dazu Stephani gegen Köhne über den Chersones p. 50. [Die Strafe, die daher in Athen von den öffentlichen Opfern, von den ποιναί στεφανηφορίαι ausschloss, schloss somit von Bekleidung aller ἀρχαί στεφανηφόροι aus Aesch. Timocr. 19.]
- 12) Westermann de publ. Athen. honoribus et praemiis, Lips. 1830. 8, p. 48 fgg. und Franz elem. epigr. p. 328 fgg Daher ἀναδεῖν und ἀνάδημα s. v. a. στέμμα, ῷ τοὺς ἱερονίκας ἀναδεσμοῦσι, Hesych. I. p. 319, aber eben so wohl auch mit ταινίαις, vgl. Xenoph. Symp. V. 9 mit Muret. var. lectt. XV. 7 und neben unzähligen andern Kunstdenkmälern insbes. Panofka Bilder antiken Lebens II. 9.
- 13) Hesych. I, p. 940: διάδημα στέμμα βασιλέως, πεφαλών πόσμος ήγουν στέφανος: vgl. Paschal. p. 566 fgg.
- 14) Schon Iliad. I. 14: στέμματ' έχων έν χερσίν Απόλλωνος, d. h. έριόστεπτον κλάδον (Aesch. Suppl. 22), ramum vitta comtum (Aeneid. VIII. 128) wie der theseische κλάδος ἀπὸ τῆς ໂερᾶς ἐλαίας ἐρίφ λευκῷ κατεστεμμένος Plut. Thes. 18 oder mit einem Worte *lnετηφίαν*, einen Oel- oder Lerbeerzweig (Schol. Eurip. Orest. 383) mit [geknoteten oder gegliederten (Wieseler im Philol. X, S. 390)] Wollenbinden umwunden (Schol. Aristoph. Plut. 383), vgl. Sluiteri lectt. Andoc. p. 150, Ilgen. Opusc. I, p. 142, Sturz Emped. p. 103, Böttiger Kunstmyth. II, S. 116. Bildliche Darstellung Schutzsiehender bei Minervini Mon. ined. t. 22. Mit einer πρόπη πλωστή haben die συνωμόται des Kylon als înéral sich mit dem Athenebild in Verbindung gesetzt Plut. Sol. 12. Daher die Flehenden selbst έξεστεμμένοι, Soph. Oed. Tyr. 3, wie Virg. Aeneid. VII. 154 ramis Palladis velati, weil diese εκετήριοι κλάδοι auch velamenta, Ovid. Met. XI. 279, Liv. XXIV. 30, Tac. Hist. I. 66. [Rothe, purpurne und weisse Binden wechselten bei dem Befestigen der Fruchterstlinge am heiligen Baum der Athene ab Stat. Theb. VII. 35 f., dazu Lutat. und Bötticher Baumk. S. 109. Purpurne Binden tragen die in Samothrake Geweihten s. u. §. 65 Note 7. Medicinischer

Gebrauch von pulegii ramus lana involutus Plin. H. N. XX. 54. Der sühnende Lorbeerzweig versehen mit ταινιών τινων έρίω καλ πορφύρα πεποικιλμένων Clem. Al. Protr. I. §. 10. In Athen bedlent man sich πρὸς τὰς ἱερουργίας des ἡμεροκαλλές, d. h. eines φοινικοῦν ἔριον διαπεποικιλμένον Etym. M. s. v.; Hesych. s. ead. v. Bei dem Liebeszauber die Schale umwanden φοινικέω οἰὸς ἀωτω Theocr. Id. II, 2. Auch das zum Reinigen der Cultusbilder gebrauchte ὄρθαπτον besteht aus rother Wolle Pollux V. 69, vgl. Bötticher Baumkult S. 374. Ueber den Bittzweig überhaupt vgl. dens. S. 400 ff.

- 15) Eschenbach de unctionibus sacris gentilium in Diss. acad. p. 378 fgg.; Bellermann über die alte Sitte Steine zu salben.
- 16) Clem. Alex. Stromatt. VII, p. 713: οἱ δ' αὐτοὶ οὖτοι πᾶν ξύλον καὶ πάντα λίθον τὸ δὴ λεγόμενον λιπαρὸν προςκυνοῦντες, ἔρια πυρρὰ καὶ ἀλῶν χόνδρους καὶ δῷδας σκιλλάν τε καὶ δεῖον δεδίασι: vgl. Lucian. Charon. c. 22, Alex. c. 30; deor. conc. c. 12, merc. cond. c. 28 u. s. w. Gewöhnlich wird Oel genannt, so bei dem täglichen Uebergiessen des Kronossteines in Delphi, wozu bei jedem Feste das Auslegen von ἔρια τὰ ἀργὰ kommt, Paus. X. 24. 5; nur bei Grabsäulen μύρον καὶ ταινίαι oder στέφανοι, so bei der jährlichen Todtenseier in Platää der Archont ἀπολούει τὰς στήλας καὶ μύρον χρίει Plut. Arist. 21, s. Meineke sgm. Com. II, p. 1033, Welcker syll. epigr. p. 89, Athen. X. 7, Heracl. Pont. Alleg. 21 u. s. w.
- 17) Bähr mos. Symb. II, S. 176; vgl. Aesch. Pers. 616, Theophr. char. 16, Plut. V. Aristid. c. 21, Babr. fab. XLVIII u. s. w.
- 18) Vgl. oben §. 19. not. 11 und Bötticher Tektonik B. IV, S. 177 ff. 273 f. 320 ff., [Baumkult S. 49, mit den dort angeführten Beispielen pracht-voller λύχνοι in Tempeln. An dem Altar des Hermes ἀγοραίος in Pharae sind eherne Lampen mit Blei eingelassen; diese angezündet beim Weihrauchopfer und Befragung, Paus. VII. 22. 2. Lumina in caussa religionis Serv. V. Aen. I. 441.]
- 19) Γίδουσις, vgl. oben §. 18, not. 19 und insbes. die Vorschrift aus dem έξηγητικον des Antiklides bei Athen. XI. 46: Διὸς κτησίου σημεῖα ίδούεσθαι χρή ώδε καδίσκον καινόν δίωτον ἐπιθηματοῦντα, στέψαντα ώτα ἐρίφ λευκῷ, καὶ ἐκ τοῦ ὤμου τοῦ δεξιοῦ καὶ ἐκ τοῦ μετώπου. τοῦ κροκίου ἐςθεῖναι, οῦ τι ἄν εῦρης καὶ εἰςχέαι ἀμβροσίαν ἡ δὲ ἀμβροσία ῦδως ἀκραιφνὲς. ἔλαιον, παγκαρπία απες ἔμβαλε: denn dass dieses als Weiheopfer betrachtet werden muss, geht auch aus der Art hervor, wie Schol. Aristoph. Plut. 1191 von dem χύτραις ίδούεσθαι (Arist. P. 923. 24 und Hesych. II. 22: ἐπὶ τῷ ἱδρύσει στῆσαι χύτραν) spricht: ἔθος γὰς ἡν ἐν ταῖς ἱδρύσεσι τῶν ἀγαλμάτων ὀσπρίων ἑψημένων χύτρας περιπομπεύεσθαι ὑπὸ γυναικῶν ποικίλως ἡμφιεσμένων, καὶ τούτων ἀπήρχοντο χαριστήρια τοὶς θεοῖς ἀπονέμοντες κ. τ. λ.
- 20) Vgl. oben §. 20. not. 2 und über Weihung einzelner Bäume Theocr. Idyll. XVIII. 47: [nach dem Aufhängen von Kränzen aus Lotosblumen an den Zweigen Ausgiessen des Oeles (ὑγρὸν ἄλειφαρ) unter den Stamm], γράμματα δ΄ ἐν φλοιῷ γεγράφεται, ὡς παριών τις ἀννείμη, δώροιστι σέβευμ΄ 'Ελέ-

νας φυτόν έιμι, [dazu vgl. Bötticher Baumkult S. 42; Roulez Melanges V. 9, p. 9. Als Gegenstück die Tafel aereis literis Etruscis an der dem Jupiter geweihten Ilexeiche des Vatikan Plin. XVI. 87 und anderes bei Bötticher a. a. 0. 8. 52.]

21) Vgl. oben §. 20, not. 9, Raoul-Rochette lettres archéol. p. 252 fgg., [Bötticher Tektonik B. IV. S. 101. 221, Baumkult S. 45.]

## §. 25.

Der wesentliche Unterschied zwischen eigentlichem Opfer und dem Weihgeschenke besteht daher nur darin, dass letzteres mehr die Bestimmung eines bleibenden Besitzes, sei es zum wirklichen Gebrauche oder zur sonstigen Verherrlichung oder Ergötzlichkeit der Gottheit hatte, während jenes nur den augenblicklichen Genuss derselben bezweckte und desshalb auch in der Regel sofort zerstört werden musste 1). Nur wenige unter den Gegenständen, die gemeiniglich unter die Opfer gerechnet werden, machen von dieser letzteren Nothwendigkeit eine Ausnahme und bilden insofern eine Art von Mittelclasse zwischen den Opfern und Weihgeschenken, deren Gränze in dieser Hinsicht höchstens so bestimmt werden kann, dass man den ersteren dasjenige beizählt, was schon seiner eigenen Natur nach schneller vergänglich war und desshalb auch wohl in öfterer Wiederkehr geleistet ward 2), während nicht nur Münzen 3), Bildchen 4), und ähnliche Kleinigkeiten, womit man der Gottheit ein Vergnügen zu machen glaubte, sondern auch selbst das Haar, welches der griechische Jüngling einem Flusse, Mädchen sonstigen Göttern, [Frauen der Eileithyia oder Hygiea] zu geloben pflegten 5), in die andere Classe fallen. Mag man jedoch auch in diesem Sinne allerdings mit den Schriftstellern des Alterthums von feuerlosen Opfern sprechen 6), so bildet doch fortwährend das Verbrennen eines der hauptsächlichsten Mittel, durch welche man der Gottheit den Genuss, welchen ihr das Opfer bereiten sollte, zukommen liess 7), und selbst von den unblutigen Opfern, welche sonst aus dem Gesichtspunkte ihrer Reinlichkeit und Unschuld mit den feuerlosen verbunden werden 8), scheint die Mehrzahl ganz in diesem Sinne behandelt worden zu sein. Dahin gehören namentlich die Erstlinge des Feldes, die uns geradezu als die ältesten Opfer überhaupt genannt werden 9), und die jedenfalls auf das

Innigste mit der kindlichen Einfachheit zusammenhängen, welche nichts zu geniessen wagte, ohne durch gebührende Abgaben dem Neide der Gottheit zuvorgekommen zu sein 10); hieran schliessen sich die Rauchopfer, die anfänglich aus inländischen Specereien, später aus Weihrauch u. dgl. bestehend 11), oft mit den Tbieropfern verbunden, eben so wohl aber auch allein vorkommen 12); und Aehnliches gilt auch von zahlreichen Esswaaren, namentlich Backwerken 13), die zum Theil nach einer beliebten Fiktion 14) statt wirklicher Thiere geopfert zu werden pflegten, und schon um desswillen nicht anders als diese selbst behandelt werden konnten. Dass endlich auch die Libationen in ihrer Art der Zernichtung geweiht waren, leuchtet auch abgesehn von ihrer gewöhnlichen Verbindung mit den Brandopfern eben so sehr ein, als ihre Absicht klar ist, der Gottheit neben dem Genuss der Speise auch den des Trankes zu bereiten oder den eigenen Trank durch die erwähnte Abgabe zu heiligen 15); und der einzige Unterschied, der auch hier eintritt, ist ein ganz ähnlicher, wie er dort die unschuldigen Brandopfer von den blutigen trennt, insofern nämlich gewissen Gottheiten kein Wein, sondern nur sogenannte nüchterne Libationen dargebracht werden dursten, welche dem Ernste und der Strenge oder dem sonstigen Charakter des verehrten Wesens mehr entsprachen 16). Manche nahmen sogar überall keine Trankopfer an 17); andere liessen nur Wasser oder Milch mit Honig verbunden zu 18), und wenn gleich die Todtenopfer schon bei Homer neben diesen Flüssigkeiten noch des Weines bedurften 19), so werden uns doch ausdrücklich die Erinyen und sonstige chthonische Gottheiten, so wie aus anderen Gründen die Nymphen und Musen mit ihrer Mutter Mnemosyne, die Lichtgötter, selbst Dionysus und die uranische Aphrodite als solche genannt, welche das letztere Getränke mehr oder minder verschmäheten 20).

<sup>1)</sup> Vgl. F. A. Wolf über den Ursprung der Opfer, in s. verm. Schriften, Hall. 1802. 8, S. 243 fgg. und über jenes Verhältniss insbes. Wachsmuth H. A. II, S. 558: "Weihgeschenke waren von den bisher genannten Arten von Opfern, wenn auch nicht in Sinn und Absicht verschieden, doch darin beschränkteren Umfangs, dass sie fast insgesammt nur zum Danke für eine erlangte Gunst des Geschicks, selten als Bittgeschenk, wiederum aber auch zur Strafe... zugleich auch äusserlich durch ihre Bestimmung insofern von Opfern

verschieden, dass sie den Göttern durch die blosse Außtellung an heiligen Orten geweiht wurden, und die Opferung also sich vielmehr in Außbewahrung, als in dem Dufte des Brandopfers erfüllte"; wobei nur das nicht zu übersehen ist, dass auch wirkliche Opfer sowohl zum Danke für erhörte Gelübde (κατά βοὸς εῦχεσθαι, Küster ad Aristoph. Equ. 657) als auch zur Strafe (Demosth. Mid. §. 54) dargebracht wurden.

- 2) So namentlich Erstlinge und sonstige Früchte, insofern sie nicht verbrannt, sondern nur hingelegt (als μάζαι μεμαγμέναι μέλιτι Paus. VI. 20) wurden; z. B. der Demeter von Phigalia legt man auf den Altar Früchte von zahmen Bäumen, besonders Weintrauben, Honigwaben, ungereinigte Schafwolle, darüber wird Oel gegossen Paus. VIII. 42. 5; im Demeterheiligthum zu Mykalessos bleibt das vor dem Bilde niedergelegte οσα έν όπωρα πέφυκεν ή γη φέρειν frisch das ganze Jahr hindurch Paus. IX. 19.4; auch dem Poseidon in Trözen als πολιούχος καρπών άπάρχονται Plut. Thes. 6. Eine besondere Art bilden die δράγματα, Garbenerstlinge Himer. Or. VII. 2. Anderes wurde aufgehängt, wie die είρεσιώνη (Ilgen Opuscc. I, p. 148 fgg.). Fruchtzweige trug man an den Oschophorien und ähnlichen Festen in Processionen, [(vgl. unten §. 56 und Bötticher Baumkult S. 399)]. Hierher gehören die Töpfe mit gekochten Hülsenfrüchten, wovon §. 24, not. 19 und die Lexikographen s. v. δαργήλια und πυανέψια; die lanx satura, κέρνος, aus Sophokles Polyidus bei Clem. Alex. Stromatt. IV. p. 476 oder Athen. XI. 52 und 56: ayyelor nequeour Ezor έν αύτῷ πολλοὺς κοτυλίσκους κεκολλημένους, ἐν οίς είσι μήκωνες λευκοί, πυροί, πριθαί, πισοί, λάθυροι, ώχροι, φαποί, πύαμοι, ζειαί, βρόμος, παλάθιον, μέλι, ξλαιον, οίνος, γάλα, δΐον ξοιον ᾶπλυτον: auch Blumen, Nicander bei dems. XV. 31; [endlich das linvov ursprünglich Getreideschaufel, dann Korbform (Hesych. s. v. II, p. 441), zur Darbringung von Früchten aller Art, besonders Baumfrüchten, daher auch symbolisch die Wiege des Dienysos (Serv. Virg. Georg. I. 166), häufig bei Opfern auf Bildwerken s. Bötticher Baumkult S. 67].
- 3) Paus. I. 34. 3: ἔστι δὲ ἀρωπίοις πηγὴ πλησίον τοῦ ναοῦ, ἢν ἀμφιαράου καλοῦσιν, οὕτε θύοντες οὐδὲν εἰς αὐτὴν οὕτ ἐπὶ καθαρσίοις ἢ χέρνιβι χρῆσθαι νομίζοντες, νόσου δὲ ἀκεσθείσης ἀνδρὶ μαντεύματος γενομένου καθέστηκεν ἄργυρον ἀφεῖναι καὶ χρυσὸν ἐπίσημον ἐς τὴν πηγήν. Lucian. Philops. c. 20: πολλοὶ ἔκειντο ὁβολοὶ πρὸς τοῖν ποδοῖν αὐτοῦ καὶ ἄλλα νομίσματα ἔνια ἀργυρα πρὸς τὸν μηρὸν κηρῷ κεκολημένα καὶ πέταλα ἐξ ἀργύρου, εὐχαί τινος ἢ μισθὸς ἐπὶ τἢ ἰάσει, ὁπόσοι δι αὐτὸν ἐπαύσαντο πυρετῷ ἐχόμενοι κ. τ. λ. [Entsprechende römische Sitte der stipes vgl. Plin. Ep. VIII. 8. 2, Seneca de benef. VII. 4, quaest. nat. IV. 2.] Münzfunde in Quellen vgl. Alb. Jahn die Bieler Brunnenqueligrotte. Bern 1847. 8; [in Vicarello s. Marchi la stipe tributa alla divinità etc. Roma 1852; Henzen Rh. Rh. Mus. IX. 1. 8. 20 ff., in Nîmes s. Stark Frankr. S. 98]. Das Herabwerfen von Gegenständen in Wasser- oder Feuerkessel zieht zugleich, wenn die Gegenstände wieder heraufkommen oder nicht, ein Omen nach sich, so in dem Inoquell mit den ἀλφίτων μάζαι, so in dem Aetnakrater mit χρυσοῦ καὶ ἀρ-

γύρου ποιήματα und legela τὰ πάντα Paus. III. 23. 5. Die in den Kephisses von den Liläern als Opfer zu bestimmten Tagen hineingeworfenen πέμματα ἐπιχώρια und andere Gegenstände sollten in der Kastalia zum Vorschein kommen.

- 4) Κόραι oder ποροπόσρια (Bekk. Anecdd. p. 102: τὰ ἐπὶ τῶν τρεοδίων πρόσωπα ξύλινα, ἃ δὴ οἱ Αττιποὶ πόρας παλοῦσι: missverstanden bei Lobeck Agl. p. 1336) Veneri donatae a virgine pupae, Pers. Sat. II. 70; vgl. Plat. Phaedr. p. 239B und das Vasenbild in Gerhard's archäol. Zeit. 1844, N. 18, sowie Jahrg. 1848, S. 240. Nicht [immer] von Wachs, wie Ruhnk. ad Tim. lex. p. 166 und Böttiger kl. Schr. II, S. 98, sondern [eben so oft] von Thon and bemalt, vgl. K. F. Hermann zu Becker Charikies II, S. 13 fgg. Auch Muscheln als παίγνια, Anthol. Pal. VI. 224 u. s. w.
- 5) Schon Iliad. XXIII. 146, wozu Eustathius: ὅτι ἔθος ἦν, τρέφειν κόμην τοὺς νέους μέχρι τῆς ἀκμῆς, εἶτα κείρειν αὐτὴν ἐπιχωρίοις ποταμοῖς; vgl. Paus. I. 37. 2; VII. 17. 4; VIII. 20. 2; VIII. 41. 8 und mehr bei Jacobs ad Philostr. Imagg. p. 248; II. 32. 1; Thiersch in Abhh. d. Münchener Akad. 1834, S. 634, {und besonders Bötticher Baumkult S. 92—97}; über Mädehen Herod. IV. 34, Callim. in Del. 296—299, Paus. I. 43. 4 und Valcken. ad Eur. Hippol. 1421; über Frauen Paus. II. 11. 6. Es ist alterthümliche Sitte, den Sohn nach Delphi zu führen und dort ἀποκείραι und ἀπάρχεσθαι τῷ θεῷ τῆς κόμης Theophr. Char. 21, Athen. XIII. 83, Plut. Thes. 5.
- 6) Aπυρα, wie namentlich bei der Athene zu Lindus, vgl. Diod. V. 50, dazu Heffter Gottesdienste auf Rhodus, Heft II, Zerbat 1829. 8, S. 10 fgg., 81 fgg. und Böckh expl. Pindar. p. 171, die übrigens Wernsdorf ad Plut. qu. Gr. comm. I, Helmst. 1785. 4, p. 46 geradezu für die einzigen dieser Art erklärt; und wenn man auch nach not. 2 noch manches Andere im weiteren Sinne des Worts dahin deuten kann, so wird sich doch vieles, was alte und neue Schriftsteller hierher gezogen haben, bei näherer Betrachtung nur als unblutiges Opfer ergeben, vielleicht selbst was Diog. L. VIII. 13 von dem Altare des Apoll auf Delus erzählt; s. oben §. 17, not. 4. Ob die αποπυρίς hierher gehört? Philol. I, p. 768.
- 7) So schon Guil. Stuckius descr. sacrorum sacrificiorumque gentilium, Tiguri 1589 und in s. Opp. L. B. 1695 fol. mit Lil. Gyraldus hist. deor. synt. XVII. und du Choul la religion des Romains p. 309: car sans feu il n'estoit pas licite de faire aucus sacrifice, wogegen Saubert de sacrif. p. 320 nicht hätte ohne Weiteres ankämpfen sollen: für die oberen Götter wenigstens gilt es grundsätzlich, dass ihnen die Substanz des Opfers im Rauche zugesandt wird, wie Iliad. I. 301: πνίση δ' οὐρανὸν ἶπεν έλισσομένη περὶ παπνῷ, VIII. 549 und oft; vgl. Lucian. sacrif. 9, Prom. 19, Icarom. 25, Schol. Aristoph. Plut. 137, auch Athen VIII. 65 und Voss Antisymb. II, S. 456: "gleich dem Fleischepfern ward ein Gebet, wobei man, empfangener Nothdurften eingedenk, etwas Wein oder Gerste darbrachte, unter Jammergeschrei durch Thyondämpfe den Himmlischen zugefördert." Nur Flussgöttern stürzte man Pferde oder Rinder ganz in die Wellen, Riad. XXI. 132, vgl. Eustath. zu XXIII. 148;

dem Poseidon auch aber in die im Meer emporsprudelnde Süsswasserquelle Dine Paus. VIII. 7. 2. Den Unterirdischen wurden Opfer vergraben (s. Paus. III. 20. 9 und oben §. 23, not. 24; wenn auch nicht lebendig, wie bei den Sühnopfern in Rom, Liv. XXII. 57), obgleich auch hier das Verbrennen vorherrscht, vgl. Herod. V. 92, §. 7. Lucian. Charon. 22 u. s. w.

- 8) Άγνα δύματα, Plat. Legg. VI, p. 782 C: καὶ τούναντίον (zu den Menschenopfern) απούομεν έν αλλοις, ὅτι οὐδὲ βοὸς ἐτολμῶμεν γεύεσθαι θύματά τε ούκ ην τοίς θεοίσι ζώα, πέλανοι δε καλ μέλιτι καρκολ δεδευμένοι καλ τοιαῦτα ἄλλα άγνὰ θύματα κτλ., worin aber doch schon von selbst der Begriff des Verbrennens liegt, vgl. Ath. XIV. 79; ja bei Homer hat θύειν überhaupt noch keine andere Bedeutung und geht erst später dadurch, dass alle Opfer verbrannt wurden (διά την άναθυμιωμένην πνίσαν, Eustath. ad Iliad. VI 270), in die Bedeutung des Schlachtens über, ohne desshalb seine Anwendung auf unblutige Opfer zu verlieren. So Soph. El. 634 πάγκαρπα θύματα, wie Thucyd. I. 126: έστὶ γὰρ καὶ 'Αθηναίοις Διάσια, ἃ καλείται, Διὸς έορτη Μειλιχίου μεγίστη, έν ή πανδημεί θύουσι πολλά ούχ ίερεια άλλα θύματα ἐπιχώρια, dazu Poll. I. 26, [der aber άγνα θύματα las], auch Eurip. Ion. 707: παλλίφλογα πέλανον έπὶ πυρὶ παθαγνίσας, und Paus. VIII. 2. 1 von Cecrops: ὁπόσα ἔχει ψυχὴν, τούτων μὲν ήξίωσεν οὐδὲν θύσαι, πέμματα δε επιχώρια επί του βωμού καθήγισεν, α πελάνους καλούσιν έτι καλ είς ήμας 'Αθηναίοι. [Ausdrücke für diese Art Opfer: λιβανωτὸν καθαγίζειν, θυμιᾶν, άρώματα λύειν έν πυρί, Poll. I, 26.]
- 9) Ausser Plato l. c. vgl. insbes. Homer II. IX. 534: Θαλύσια γουνφάλωῆς mit Apoll. I. 8. 1: ἐτησίων καρπών ἐν τῆ χώρα γενομένων τὰς ἀπαρχὰς ϑεοὶς πᾶσι ϑύων; Ovid. Fast. I. 337, Plut, qu. symp. VIII. 8. 3, und Theophrast bei Porphyr. abstin. II. 5 fgg., daher auch die dem Apollo dargebrachten Hyperboreergaben ἱρὰ ἐνδεδεμένα ἐν καλάμη πυρών (frugum primitias Plin. H. N. IV. 26) und die Anwendung des Waizenstrohs bei dem Opfer der Artemis Basileia in Thessalien und Päonien, Her. IV. 33. Bähr mos. Symb. II, S. 330 und Lasaulx Sühnopfer S. 18 und über die Bücher des Numa S. 113, deren Bluttheorie diese Angabe unbequem durchkreuzt, wollen sie zwar mit dem oberflächlichen Meiners Gesch. d. Relig. II, S. 4 als ein blosses Philosophem verwerfen; aber jedenfalls steht dabei nur ein Philosophem gegen das andere, und selbst wenn die orientalischen Opferideen von vorn herein mystischer seyn sollten, werden wir den griechischen jedenfalls mit Euseb. demonstr. evang. I. 10 die kindlichere Basis vindiciren düssen, die sich auch in den sicher frühen Satzungen bei Porphyr. abst. IV. 22 ausspricht.
- 10) Απαρχαί δραγμάτων καὶ ἀκροδύων, Porphyr. II. 34, vgl. Odyss. XIV. 446: ἢ ρα καὶ ἄργματα θῦσε θεοῖς ἀειγενέτησι, und [der von Nägelsbach nachhom. Theologie mit Recht angezogene Ausspruch des delphischem Orakels über den wohlgefälligen Opferdienst bei Theopomp fr. 283: σπουδάζειν μέντοι ἀπὸ πάντων τῶν περιγιγνομένων καρπῶν καὶ τῶν ὡραίων, α ἐκ τῆς γῆς λαμβάνεται, τοῖς θεοῖς τὰς ἀπαρχὰς ἀπονέμειν]. Das χρυσοῦν θέρος von Metapont, Myrine, Apollonia nach Delphi geweiht in Folge

grossen Erntesegens, Strabo VI. p. 205, Plut. de Pyth. orac. 6, dazu Ann. Inst. archéol. t. XIV, p. 46 ff., Revue numism. 1846, p. 393 ff. Mehr bei Voss. theol. gent. V. 49 und Jo. Rud. Gruner de primitiarum oblatione et consecratione. L. B. 1739. 8 und in Ugolini thes. antiqu. sacr. Venet. 1755, Tom. XVII, p. mlx fgg. Uebrigens versteht es sich von selbst, dass auch Thiere als Erstlinge geopfert, ja selbst Weihgeschenke unter diesem Gesichtspunkte dargebracht werden konnten, s. Isaeus Dicaeog. §. 42 und die Inschrift in Schöll's Mittheil. S. 124.

- 11) Ovov, eine Cederart mit duftenden Früchten und wohlriechendem Holze (Nitzsch z. Odyss. II, S. 15), scheint das früheste Rauchwerk gewesen zu seyn, mit dem man namentlich auch den Brandgeruch des fettigen Fleisches und Gebeins süsste (Voss Antisymb. II, S. 456); [δυηλαί in II. IX. 220 aber kein Rauchwerk]. Dagegen wurden σμύρνα, κασία, λιβανωτὸς erst viel später, πολλαϊς γενεαϊς υστεφον nach Porphyr. II. 5, nach Voss in den zwanziger Olympiaden üblich; vgl. Plin. H. N. XIII. 1, Athen. I. 16, Arnob. VII. 26, und mehr bei Saubert p. 562. [Von Lydien aus scheint einerseits der Gebrauch des Weihrauchs, der dem Cult des Sonnengottes zunächst gehört, zu den Griechen gekommen zu seyn; bei Sardes war ein berühmter Weihrauchbaum und Lydiae reges serendi curam habuerunt (Plin. H. N. XII. 31, Theophr. H. Pl. IX. 4. 9); über die Sage vom Weihrauchbaum vgl. Bötticher Baumk. S. 275. Anderseits folgt der Weihrauch dem Dienst der Aphrodite Urania vgl. Empedokles bei Ath. XII. 1, Hesych. s. v. δύα, Engel Kypros II, S. 153. 163 und besonders Pindars Skolion für die korinthischen Hetären (Athen. XIII. 33, Lyr. gr. ed. Bergk fr. 99 (87)): αΐτε τᾶς χλωρᾶς λιβάνου ξανθά δάκρη θυμιᾶτε, πολλάπις — ούρανίαν πτάμεναι ποττάν Αφροδίταν. Ueber die Hauptstation des Weihrauchhandels an der palästinischen Küste vgl. Stark Gaza S. 323—25. 391-93; Movers Phonic. III. 1. S. 99 L. Die Vereinigung mit dem Thieropfer an den Daedala von Platää: τὰ Γερεῖα οΐνου καὶ θυμιαμάτων πλήρη verbrannt Paus, IX. 3. 4. Auch Lorbeerblätter, Philostr. V. Sophist, II. 5, und was die orphischen Hymnen als δυμιάματα nennen, namentlich στύραξ, φ πλείστω χρώνται θυμιάματι οί δεισιδαίμονες, Strabo XII, p. 856. [Die ältesten Styraxbäume von Hellas bei Haliartos waren von Kreta her verpflanzt, der Sage nach ein τεκμήριον des dort gestorbenen Rhadamanthys Plut. Lys. 28; Bötticher Baumk. S. 284].
- 12) Vgl. Hesiod. έ. κ. ή. 338, wo nach άγλαὰ μηρία καίειν als besondere Arten folgen: ἄλλοτε δὴ σπονδῆς θνέεσσί τε ἱλάσκεσθαι, also wie Iliad. VI. 270 und alle drei Arten zusammen IX. 495; XXIV. 69; nur begreift in solchen Fällen neben λοιβὴ und κνῖσα das Rauchopfer auch die unblutigen Speiseopfer mit; vgl. Paus. V. 15.6: θύουσι δὲ ἀρχαῖόν τινα τρόπον λιβανωτὸν χὰρ ὁμοῦ πυροῖς μεμαγμένοις μέλιτι θυμιῶσιν ἐπὶ τῶν βωμῶν τιθέασι δὲ καὶ κλῶνας ἐλαίας ἐπὰ αὐτῶν, καὶ οἴνῷ χρῶνται σπονδῆ: ferner Aesch. Agam. 94 f., wo die λαμπὰς der Altäre φαρμασσομένη χρίματος άγνοῦ μαλακαῖς ἀδόλοισι παρηγορίαις πελάνῷ μυχόθεν βασιλείᾳ; ὅσια ist daher der Name für ἄλφιτα δεδευμένα ἐλαίῷ καὶ οἴνῷ Hesych, II, p. 794;

- vgl. Eurip. Troad. 1070, Antiphanes bei Ath. VII. 83, Aelian. V. H. XI. 5, Porphyr. abst. II. 16, Marini V. Procli c. 1 u. s. w. Weihrauchkörner, etwa schon verdorbene, waren das Opfer des Aermsten, geringer als ein  $\pi \acute{o}\pi \alpha \nu o \nu$ , Alciphr. III. 85.
- 13) Paus. I. 26. 6: Διός έστι βωμός ύπάτου, ένθα έμψυχον θύουσιν ούδεν, πέμματα δε θέντες ούδεν έτι οίνφ χρήσασθαι νομίζουσι: Vgl. c. 38. 6 und oben not. 8 extr. Die Namen sind mannichfach, aber durchgehends synonym, πέλανοι, πόπανα, ψαιστά: specieller πάδδιχοι (Hesych. II, p. 98), ναστοί (sonst ἄρτος μέγας άζυμίτης Hesych. II, p. 636), όλοοίτροπα (rhodischer Name Hesych. II. p. 744), λοχῖα (der Artemis geweiht Hesych. II, p. 502), φθοίδες (rund und klein, der Demeter geweiht, Anthol. Pal. VI. 258) u. s. w., vgl. Poll. I. 28; sowie die Erkl. zu Aristoph. Plut. 138 und 659, Toup. Opuscc. crit. I. p. 36, Ruhnk. ad Tim. lex. p. 220, Lobeck de Graecorum placentis sacris, Regiom. 1828. 4 oder Aglaoph. p. 1050 fgg, Hase Paläol. S. 161 ff. Interessant der αμφιφών πλακούς Αρτέμιδι ανακείμενος, έχει δ' έν κύκλφ καόμενα δάδια, in die Artemistempel und auf die Dreiwege gebracht, an dem Tage, wo der Untergang des Mondes und der Aufgang der Sonne zusammenfällt καὶ ὁ ούρανὸς άμφιφῶς γίνεται Ath. XIV. 58, Poll. VI. 75. Wie runde, breite Kuchen σελήναι heissen, so hat der βοῦς ξβδομος, der siebente Kuchen Hörner κατά μίμησιν πρωτοφούς σελήνης; man bringt sie dar Apollo, Artemis, Selene, Hekate, Eustath. Hom. II. IV. 575; Poll. VI. 76 und Paroem. gr. I, p. 224. Das Backwerk erhält überhaupt den Symbolen der Gottheiten entsprechende Formen, so hängt man an die Eiresione dem Apollo Bogen, Pfeile, Lyren, Suidas s. v. διακόνιον vgl. Steph. Byz. Πάταρα.] Käse bei den Kretern Ath. XIV. 76.
- 14) Serv. ad Aeneid. II. 116: et soiendum in sacris simulata pro veris accipi; unde quum de animalibus, quae difficile inveniuntur, est sacrificandum, de pane vel cera fiunt und Suidas s. v. βοῦς ἔβδομος. So z. B. die Lokrer bei Zenob. V. 5 (Paroem. gr. I, p. 116): ἀποφοῦντές ποτε βοὸς πρὸς δημοτελῆ δυσίαν, σικύοις ὑποδέντες ξύλα μιπρὰ καὶ σχηματίσαντες βοῦν, οῦτω τὸ δεἰον ἐδεράπευσαν, ganz ähnlich die Athener dem Herakles ἀλεξίκακος statt des entsichenen Ochsen ein μῆλον mit vier κλάδοι als Beinen und zwei Hörnern, Zenob. Cent. V. 22 (Paroem. gr. I, p. 124), oder in Böotien Aepfel statt Schaafe, μῆλα, Poll. I. 30; gewöhnlich aber wurden sie aus Teig nachgeahmt, σταιτίναι, vgl. Herod. II. 47, Plut. V. Lucull. c. 10, Suid. I, p. 448; und so wird wohl auch fab. Aes. 36 für στεατίνους βόας zu lesen seyn, obgleich 'an sich auch Talg ganz angemessen wäre. Libationen von Kuchen de Witte Elite ceramogr. II. 105. 106.
- 15) Hiad. VII. 480: οἶνον δ' ἐκ δεπάων χαμάδις χέον, οὐδέ τις ἔτλη ποὶν πιέειν, ποὶν λείψαι ὑπερμενέϊ Κοονίωνι, also vor dem eigenen Trinken, wie ἀποσπένδειν Plat. Phaedo p. 117 B; Athen. XI. 64; andererseits aber auch λοιβή wie σπονδή selbstständige Trankopfer, θυσία οἴνου, Hesych. II, p. 495, obgleich eben desshalb in der Regel mit den Speiseopfern verbunden, vgl. Aesch. Suppl. 959: θύειν τε λείβειν τε σπονδάς; auch Aristoph. Pac.

1103, Menander bei Ath. XIV. 78, O. I. n. 3538 u. s. w. Ευσινος daher auch identisch mit ἐνσκονδος, s. Revue de philol. I, p. 268. Es ist falsch, wenn Petersen geheim. Gottesd. S. 4. 82 behauptet, dass blos auf die Erde libirt werde; vielmehr bei eigentlichen Opfern auf den Altar in die Opfersamme mit bestimmtem heiligen Erfolg, vgl. Arnob. adv. g. VII. 30: altaria super ipsa libamus et venerabiles muscos carbonibus excitamus extinctis, Dion. Halic. VII. 72, dazu Gerhard Vasenb. Heft 28. 24. P. CLV. Dagegen χοή vorzugswelse bei Todtenopfern Eustath. ad Odyss. X. 518 u. s. w.; χοαί nebst πόπανα und ἐναγίσματα für die Todesmächte Luc. Catapl. 2.

- 16) Poll. VI. 26: τὸ γὰρ νηφαλιεύειν τὸ νηφάλια θύειν έλεγον, ὅπερ ἐστὶ τὸ χρῆσθαι θυσίαις ἀοίνοις, ὧν τὰς ἐναντίας θυσίας οἰνοσπόνδους έλεγον: vgl. Aeschyl. Eum. 107: χοάς τ' ἀοίνους, νηφάλια μειλίγματα, und mehr bei Preller ad Polem. p. 74. Zu solchen Opfern werden auch νηφάλια ξύλα genommen, d. h. τὰ μὴ ἀμπέλινα ἢ συκάμινα ἢ σύκινα · ἐκεῖνα γὰρ οἰνίσκοι λέγονται Hesych. II, p. 681. Dagegen sollte auch den Weinspenden kein Wasser [merum nach Arnob. VII. 30], beigemischt werden; vgl. Schol. Aristoph. Plut. 1132: ζητεῖται, διὰ τί τοὶς μὲν ἄλλοις θεοῖς δίδοται ἄκρατος σπονδὴ, τῷ δὲ Ἑρμῆ κεκραμένη ὅτι καὶ τῶν ζώντων καὶ τῶν τετελευτηκότων ἄρχει καὶ παρ' ἀμφοτέρων τιμὰς δέχεται? Hesychius II, p. 1250 unterscheidet σπονδείον ἀγγεῖον ἐν ῷ τοὶς εἰδώλοις οἶνον ἐπέσπενδον· λοιβεῖον ἐν ῷ ἔλαιον.
- 17) Elsl δέ τινες τοπαράπαν ἄσπονδοι θυσίαι κατὰ τύχην εἰς ἔθος προελθοῦσαι, Schol. Soph. Oed. Col. 100; vgl. Paus. I. 26. 6 (oben not. 18) und VI. 20. 2.
- 18) Theophr. bei Porphyr. abstin. II. 20: τὰ μὸν άρχαῖα τῶν ໂερῶν νηφάλια παρά πολλοίς ήν· νηφάλια δ' έστλ τὰ ύδρόσπονδα, τὰ δὲ μετά ταύτα μελίσπονδα — τούτον γάς ξτοιμον παρά μελιτεών πρώτον έλάβομεν τὸν ὑγρὸν καρπὸν - εἶτ' ἐλαιόσπονδα, τέλος δ' ἐπὶ πᾶσι τὰ ὖστεφον γεγονότα οἰνόσπονδα, dazu Poll. VI. 26, Psellus de oper. daemon. p. 39 Boisson. Dem Hermes wird zuletzt libirt am Schlusse des Tages Hom. Od. VII. 138, dazu Nitzsch II, S. 158, Philostr. p. 544. Wasser selbst Odyss. XII. 368, worin jedoch Nitzsch III, S. 404 mit Recht nur eine ausserordentliche Maassregel der Noth erblickt; im wirklichen Cultus war es wohl gewöhnlich mit Honig verbunden, wie Soph. Oed. Col. 407 und Plut. symp. IV. 6. 2: Elliques de unφάλια τὰ αὐτὰ καὶ μελίσπονδα δύουσι: daher μελίκοατον, vgl auch Müller Eumenid. S. 185, obgleich auch dieses anderswo wieder eine Mischung aus Milch und Honig bezeichnen soll, vgl. Eustath. ad Odyss. X. 519: μελίποατον οί παλαιοί μίγμα φασί μέλιτος καί γάλακτος ένταῦθα· οί μέντοι μεθ' Όμηρον μέχρι και έσάρτι κράμα μέλιτος και υδατος το μελίκρατον οξδασι. Ueber die μελίσπονδα und die von den Athenern durch sie verehrten Gottheiten s. Preller ad Polem. p. 74. Milchspende allein s. Soph. Electr. 895 und Schol. Aeschin. Timerch. §. 188; Oelspende oben §. 24, not. 15. 16. Essig aber durchaus nicht angewendet, Lobeck Aglaoph. p. 878.

- 19) Odyss. XI. 27: πρώτα μελικρήτω, μετέπειτα δε ήδει οίνω, τὸ τρίτον αὐθ' ΰδατι: vgl. Eurip. Orest. 115: μελίκρατ' ἀφες γάλακτος οίνωπόν τ' ἄχνην; Lucian. Char. 22: εἰς τὰ ὀρύγματα οίνον καὶ μελίκρατον ὡς γοῦν εἰκάσαι ἐκχέουσιν und besonders die Zusammensetzung der χοαὶ des Darius Aesch. Pers. 610 1.: φέρουσ' ᾶπερ νεκροῖσι μειλικτήρια: βοός τ' ἀφ' άγνης λευκὸν γάλα, τῆς τ' ἀνθεμουργοῦ στάγμα παμφαὲς μέλι λιβάσιν ὑδρηλαῖς παρθένου πηγῆς μέτα: ἀκήρατόν τε μητρὸς ἀγρίας ἄπο ποτὸν παλαιᾶς ἀμπέλου γάνος τόδε mit ἐλαίας καρπὸς und ἄνθη πλεκτά. Mehr bei Nitzsch z. Odyss. III, S. 162.
- 20) Zwar sagt auch hier das Orakel bei Euseb. praep. evang. IV. 9: zeūe μέλι Νύμφαις Διονύσοιό τε δώρα: gerade das Gegentheil aber lehrt Paus. V. 15: μόναις δε ταίς Νύμφαις ου νομίζουσιν οίνον ουδε τη Δεσποίνη σπένδειν, ούδε επί τῷ βωμῷ τῷ κοινῷ πάντων δεῶν. Für die Hemithea zeugt Diodor. V. 62: ἐν δὲ ταῖς θυσίαις αὐτῆς διὰ τὸ συμβάν περὶ τὸν οἶνον πάθος τάς σπονδάς μελιπράτφ ποιούσι, für den Helios Phylarch bei Athen. XV. 48, für die Eumeniden Aeschyl Eum. 107, Soph. Oed. Col. 100 u. 481, und Anderes daselbst bei dem Scholiasten: Πολέμων δὲ ἐν τῷ πρὸς Τίμαιον καὶ ἄλλοις τισί θεοίς νηφαλίους φησί θυσίας γίγνεσθαι, γράφων ουτως 'Αθηναίοι γάο έν τοίς τοιούτοις έπιμελείς όντες καί τὰ πρός τοὺς θεοὺς όσιοι, νηφάλια μεν ίερα θύουσι Μνημοσύνη, Μούσαις, 'Ηοί, 'Ηλίφ, Σελήνη, Νύμφαις, Αφοοδίτη Ούρανία [als Sühngottheit (Engel Kypros II, S. 153)], Φιλόχοφος δε και Διονύσω (vgl. Plutarch. sanit. praec. c. 19, p. 132F) και ταίς Έρεχθέως θυγατράσι, και ού μόνον θυσίας νηφαλίους, άλλα και ξύλα τινά, έφ' ων έκαιον. Κράτης μέν ουν ό Αθηναίος τά μη άμπέλινα των ξύλων πάντα νηφάλιά φησι προςαγορεύεσθαι ό δε Φιλόχορος άπριβέστερόν φησι τὰ μήτε άμπέλινα μήτε σύκινα, άλλα τὰ άπὸ τῶν Ούμων νηφάλια καλεϊσθαι, και πρώτη φησίν ύλη πρός τας έμπύρους θυσίας ταύτη κεχοήσθαι, παρ' δ καλ τούνομα λαβείν τὸν θύμον, ώς παρά την θυμίασιν και την θυην πεποιημένης της φωνης.

## **§. 26.**

Die hauptsächlichsten Opfer sind übrigens, so weit unser Blick hinaufreicht, allerdings die Thieropfer, so mannichfach auch hier wieder im Einzelnen die Gesichtspunkte und Anforderungen der verschiedenen Culte von einander abwichen. Am häufigsten nahm man Rinder, Schaafe, Ziegen oder Schweine 1), oder vereinigte auch wohl mehre, namentlich drei dieser Gattungen zu einem gemeinschaftlichen Opfer 2); gleichwie aber selbst von diesen manche gewissen Gottheiten nicht dargebracht werden durften 3), so verlangten wieder andere Götter bestimmte Thiere, deren Tod ihnen irgendwie angenehm zu sein schien; und so sehr man sich eben dess-

halb hüten muss, die etwaigen Lieblingsthiere einzelner Gottheiten mit ihren Opfern zu verwechseln 4), so konnte doch das Vergntigen, welches ihnen der Tod dieser letzteren gewährte, aus verschiedenen Wenigstens lassen es manche Culte sehr Quellen entspringen. zweifelhaft, ob die Wahl des Opfers für ihre Gottheit durch das Wohlgefallen an dieser Speise oder vielmehr durch den Widerwillen bedingt sei, welchen ihr das fragliche Thier einflösste; dass der Demeter vorzugsweise Schweine, dem Dionysus Böcke dargebracht wurden, erklärte schon das Alterthum aus den Beschädigungen, welche die Gaben beider durch diese Thiere erlitten 5); und wenn auch hier noch andere Beziehungen denkbar sind 6), so liegt doch jedenfalls bei solchen Thieren, deren Genuss nicht üblich war, diese Erklärung weit näher als die, welche in dem Opfer ein Symbol der Gottheit selbst erblickt, was z. B. auf die Esel, die dem Apoll 7), oder die Hunde, die der Hekate geopfert zu werden pflegten 8), keine Anwendung leidet. Doch sind solche Opfer überall selten und vereinzelt 9); wo dagegen wirklich eine nähere Verwandschaft zwischen dem Begriffe der Gottheit und ihres Opfers obwaltet, dient letzteres in der Regel auch als Speise, welcher jene Verwandtschaft nur den Vorzug vor anderen Speisen gibt; und dieses ist dann allerdings der Gesichtspunct für die Mehrzahl der Thieropfer, der sich zugleich, wenn auch nicht in der Angabe, dass das Schwein das älteste derselben gewesen sei 10), doch jedenfalls darin bestätigt findet, dass Wildpret 11) und Fische 12) unter den Opferthieren eben so selten vorkommen, als sie der Zeit, in welcher diese Gebräuche ihre Form erhielten, zur Speise dienten 13); eher finden sich noch Vögel als Opfer 14). Zahl und Maass der Opfer richtete sich begreiflicherweise nach den Mitteln des Opfernden 15), obgleich eben desshalb reiche Städte und selbst Private nicht selten bis in die Hunderte gingen 16); wichtiger war es jedoch, dass die Thiere den Anfoderungen entsprachen, welche theils allgemein, theils für bestimmte Culte an ihre körperliche Beschaffenheit gemacht wurden. Namentlich mussten sie gesund und unversehrt sein 17), von welcher Bestimmung nur selten abgewichen ward 18); und dazu gehörte in den meisten Fällen auch, dass das Thier weder zum Dienste des Menschen noch zur Zucht gebraucht worden war 19), wie denn insbesondere der Ackerstier fast durchgehends vor Opferung geschützt erscheint <sup>20</sup>). Grössere Verschiedenheit herrscht in den Angaben des Alters, dessen ein Thier bedurfte, um für voll zu gelten <sup>21</sup>); für das Geschlecht aber galt die Regel, dass das Opferthier der Gottheit möglichst entsprechen müsse <sup>22</sup>), und eben so gab man hinsichtlich der Farbe für obere Gottheiten weissen, für deren Gegensätze schwarzen Opfern den Vorzug <sup>23</sup>). Thiere, welche diesen Foderungen entsprachen, wurden auch wohl durch ein aufgedrücktes Siegel im Voraus ihrer heiligen Bestimmung vorbehalten <sup>24</sup>); doch gehört dieses mehr späterer Tempelsitte als den Opfergebräuchen als solchen an.

- 1) Suidas I, p. 448 und II, p. 215: Εξ θυσίαι ἐξ ἐμψύχων ἐθύοντο, προβάτου, ὑὸς, βοὸς, αἰγὸς, ὄρνιθος, χηνὸς: vgl. Plin. H. N. VIII. 70 von den Rindern: hine victimae opimae et lautissima deorum placatio, und von den Schafen c. 72: magna et pecoris gratia vel in placamentis deorum; z. B. in Messene der Eileithyia ζῶα τὰ πάντα ὁμοίως καθαγίζουσιν ἀρξάμενοι γὰρ ἀπὸ βοῶν τε καὶ αἰγῶν καταβαίνουσιν ἐς τοὺς ὄρνιθας ἀφιέντες ἐς τὴν φλόγα Paus. IV. 81. 6. im Allg. aber Jo. Saubert de sacrificiis veterum, Jenae 1659 und ed. Th. Crenius, L. B. 1699. 8, cap. 22 fgg.
- 2) Τριττύς oder τριττύα, vgl. Schol. Aristoph. Plut. 820 und Eustath. ad Odyss. XI. 130: ἡ ἐκ τριῶν ζώων δυσία, οἶον δύο μήλων καὶ βοὸς, ὡς Ἐπίχαρμος, ἢ βοὸς καὶ αἰγὸς καὶ προβάτου, ἢ κάπρου καὶ πριοῦ καὶ ταύρου . . φράζει δέ τινα τριττύαν καὶ ὁ κωμικὸς ἐν τῷ βουθυτεῖ ὑν καὶ τράγον καὶ κριόν, mit Nitzsch erkl. Anmerk. III, S. 207 fgg. So besteht das jährliche Heroenopfer des Herakles in Trachis, Opus, Theben in Bock, Stier und Widder, Diod. IV. 39. Daher der Ausdruck τρίπτενα C. L. n. 1688. Οὐλοθυσία (Hesych. s. v.) erklärt daher Böckh (Hermias von Atarneus in Abhdl. Berl. Akad. 1853, S. 156) für ein aus den Hauptgattungen der Opferthiere zusammengesetztes Opfer, unterschieden von ἐκρὰ τέλεια, ist also entsprechend der δωδεκηῖς, das auch als τέλειος θυσία oder als ἐν δώδεκα ἐκρείων νου Hesych. s. v. erklärt wird. Ueber δωδεκηῖς s. Eustath., p. 1404. 60, Nauck Aristoph. Byz. p. 100 ff.
- 3) Der Aphrodite kein Schwein, Aristoph. Acharn. 793 mit Schol., Paus. II. 10. 4, Aesop. fab. 230, freilich mit [sehr bedeutender] Ausnahme bei Athen. III. 49 und Strabo IX, p. 669, vgl. Hecker comm. Callim. p. 39, Engel Kypros II, S. 155 ff. Movers Phönicier I, S. 218, Stephani ausruhender Herakles S. 118, dagegen viel Rinder der Urania, Ziegen und junge Böcke der Pandemos, Lucian dial. meretr. VII. 1, dazu Engel Kypros II, S. 154; Böckehen dem Helios, Ross Hellen. II, S. 112, der Athene keine Ziegen, Athen. XIII. 51, ebenso nicht Asklepios, Paus. X. 82. 8, und der Hera nur in Lacedamon III. 15. 7. [Auch dem Zeus wurden nicht alle Thiere geopfert, Aristot. eth. Nicom. IX. 2. 6; falsch, dass ihm keine Schaafe überhaupt geopfert seien, viemehr ist das Widderopfer ein

uraltes dem Zeus Idaees, Meilichios, Laphystios, Phyxios dargebrachtes, wie der Widder selbst Symbol des Zeus wird vgl. Lucian D. D. 4. Stellen über das Διὸς κώδιον oben §. 23, n. 23, Gerhard Mythol. I, S. 174, Preller Mythol. II, S. 209.]

- 4) Wachsmuth H. A. II, S. 554: "bei diesem Allem springt in die Augen, dass zu unterscheiden ist zwischen Thieren, die man der Gottheit geweiht dachte, und solchen, die ihr für lieb als Opfer galten; dem Zeus wurden nicht Adler geopfert u. s. w." Ueber die Lieblingsthiere der Götter s. die Nachweisungen bei Fabr. bibl. antiqu. p. 498, [jetzt Gerhard Mythol. I, S. 19 ff.] und minder gangbare Einzelheiten bei Athen. VII. 126 und Porphyr. abstin. III. 17.
- 5) Serv. ad Virg. Georg. II. 380: victimae numinibus aut per contrarietatem immolabantur... ut porca quae obest frugibus Cereri, et caper qui obest vitibus Libero; vgl. Ovid. Metam. XV. 111, Fast. I. 349 fgg. und Schol. Aristoph. Ran. 338: παρόσον χοῖροι τῷ Δήμητρι καὶ τῷ Διονύσῷ ἐθύοντο ὡς λυμαντικοὶ τῶν θεοῖν δωρημάτων, mit Lobeck Agl. p. 828; wegen des Bocks auch Varro R. R. I. 2. 19 nebst dem bekannten Epigramme des Evenus Anthol. Pal. IX. 75. Pästanische Terracotten der Demeter mit Ferkel und Fruchtkorb s. Gerhard Arch. Anz. 1849, S. 118.
- 6) Welcker Nachtrag z. Trilogie S. 105; Fritzsche de Aristoph. carm. myst. p. 36; Bähr mos. Symbol. II, S. 251, Panofka musée Blacas p. 45 u. s. w.
- 7) Eustath. ad Iliad. I. 41: οὐκ ἀποστέργει δὲ οὐδὲ ὅνους. Τπερβόρεοι οὖν, ὡς ὁ Πίνδαρος ἱστορεῖ, τοιαῦτα ἐκείνφ κνώδαλα ἔθνον: vgl. Böckh ad Pind. Pyth. X. 36 und C. Inscr. I, p. 809: de asinis non est quod dubites; non fecissent Graeci Hyperboreos Apollini asinorum heoatomben offerentes, nisi in Graecia quoque asini mactati Apollini essent; auch Müller Dor. I, S. 279; nee ist wahrscheinlich, dass hierbei die öfters vorkommende Ansicht des Opfers zu Grunde liegt, wonach feindliche, den Göttern verhasste Thiere an ihren Altären bluten müssen, dem Klausen Aeneas I, S. 114 vergeblich [?] die Vermuthung einer "dionysischen Ergänzung des Apollodienstes" entgegensetzt. [Gerhard Mythol. I, S. 303 fasst Apollo Killaeos als Heerdengott dabei.] Eselopfer dem Priapus in Lampsacus dargebracht, Lactant. I. 21. 26. Eselsfleisch wird von den ἐργάται genossen Luc. Asin. 33, in Athen Schol. Arlst. Vesp. 194, Poll. IX. 48, in Scythien Paroem. gr. I, p. 452 ff.
- 8) Κυνοσφαγής δεά, Lycophr. Alex. 77, Julian. orat. V, p. 176, auch Plut. qu. Rom. 111, wo nur in der Bezeichnung dieses Opfers als δείπνον Έκάτης eine Verwechselung mit einem anderen Gebrauche des Hekatedienstes enthalten ist, s. oben §. 15, not. 16, dazu vgl. §. 23, not. 23, Otto de diis vialib. p. 93, Fritzsche Aristoph. Daetal. p. 80. Dem Enyalios als δεῶν ὁ άλκιμώτατος werden Hunde als τὸ άλκιμώτατον ξῷον τῶν ἡμέρων von den spartanischen Epheben gebracht; mit welchem Rechte fügt aber Paus. III. 14. 9 hinzu: κυνὸς δὲ σκύλακας οὐδένας ἄλλους οἶδα Ελλήνων νομίζοντας δύειν ὅτι μὴ Κολοφωνίους. δύουσι γὰρ Κολοφώνιοι μέλαιναν τῷ Ένοδίω σκύλακα? Auch in Argos opfert man der Eileithyia einen Hund διὰ τὴν ὁαστώνην τῆς λοχείας, Socrates bei Plut. qu. Rom. 52. Römischen Gebrauch, besonders

die Hundeopfer der Mana Geneta mit der Bitte μηδένα χοηστὸν ἀποβῆναι τῶν οἰκογενῶν s. Plut. l. l., Plin. H. N. XXIX. 4. 14.

- 9) Von Sauberts Verzeichniss c. 23 kommt wenigstens für Griechenland Vieles in Abzug, so dass ausser dem Hundeopfer des Enyalios in Lakonika (Paus. III. 14. 9; Plut. qu. Rom. 111) und einigen Pferdeopfern (dem Helios Paus. III. 20. 4; Heffter Rhodus III, S. 10; sonst meist Göttern des Wassers oder Unterirdischen, Iliad. XXI. 132; Paus. III. 20. 9; VIII. 7. 2; Plut. Pelop. c. 22) höchstens die jungen Wölfe dem Apollo Lykeios (in Argos, Schol. Soph. El. 6) und Bären der Artemis Laphria (Paus. VII. 18.8) und die Ameisen dem Poseidon auf dem Isthmus (Aeneas Gaz. extr.) übrig bleiben. Ein anderes Wolfsopfer bei Xenophon Anab. II. 2. 9 muss, wenn auch nicht mit Bothe in Ritschl's Rhein. Mus. III, S. 638 durch Conjectur beseitigt, doch jedenfalls als barbarischer Gebrauch betrachtet werden; und selbst von dem Obigen erinnert Manches an asiatische Sitte, so an Hundeopfer in Karien, Intpp. Arnob. IV. 25; Pferdeopfer bei Persern, Xenoph. Cyrop. VIII. 8.24 und Scythen Herod. I. 216 mit Bähr not. Ed. II, p. 425 ff.; IV. 61, weshalb auch in Athen dem Zeus Toxaris ein weisses Ross an der Stelle seiner hülfreichen Erscheinung in der Pest geopfert ward Lucian. Scyth. 2; επποφονία der Amazonen, Pseudo-Callisthen. III. 25. Anderes gehört wenigstens ganz singulären und mystischen Culten an; vgl. Julian. Orat. V, p. \$176: και θύομέν γε έν τισι τελεστικαῖς θυσίαις, ώς πολλά καὶ ἄλλα θηρία καὶ ζώα, κύνας ἴσως Ελληνες Εκάτη, καὶ πολλά παρ' άλλοις έστι των τελεστικών και δημοσία ταϊς πόλεσιν απαξ τοῦ έτους η δίς τὰ τοιαῦτα θύματα, άλλ' οὐκ ἐν ταῖς τιμητηρίαις, ἐφ' ών μόνον ποινωνείν άξιου και τραπεζούν θεοίς.
- 10) Vgl. Jo. Phil. Casselius de sacrificiis porcinis in cultu deorum veterum, Bremae 1769. 4; insbes. Varro R. R. II. 4. 9: sus graece dicitur ve olim Vve dictus ab illo verbo quod dicunt Vveiv, quod est immolare; ab suillo enim genere immolandi initium primum sumptum videtur: und dann §. 10: suillum pecus donatum ab natura dicunt ad epulandum, wie Cic. de nat. deor. II. 64: sus vero quid habet praeter escam? cui quidem ne putresceret, animam pro sale datam dicit esse Chrysippus, qua pecude quod erat ad vescendum hominibus apta, nihil genuit natura fecundius, und Juv. I. 141: animal ad convivia natum; auch Porphyr. abst. I. 14 und III. 20 nach Chrysippus: η δὲ νς οὐ δὶ αλλο τι πλὴν θύεσθαι ἐγεγόνει. Heiligkeit des Schweins im Kreta s. Athen. IX. 18. Κριοφάγος θεὸς erklärt: ωρ πριοί θύονται, Hesych. II, p. 350.
- 11) Nur Hirsche der Artemis als Jägerinn, wie in dem Mythus der Iphigenia und bei den Elaphebolien; vgl. Bekk. Anecdd. p. 249: ἐκλήθη δὲ ἀπὸ τῶν ἐλάφων, αἶτινες τῷ μηνὶ τούτῳ ἐθύυντο τῷ ἐλαφηβόλῳ Αρτέμιδι: ja auch hier vielleicht nicht sowohl zur Speise als um der Lust der Zerstörung willen, wie bei dem vielfach gemischten Opfer der Laphria Paus. VII. 18. 8. Hirsche neben Ochsen der Isis in Tithorea in das Adyton geopfert, Paus. X. 329. [Der Hase ein ἐερεῖον τη Αφροδίτη ἦδιστον, Philestr. Im. I. 6 dazu Engel Kypros II, S. 155. 185.]
- 12) Die wenigen Beispiele bei Ath. VII, p. 297 erscheinen diesem selbst als Ausnahmen: φησί γοῦν Άγαθαρχίδης ἐν ἕκτη Εὐρωπιακῶν τὰς ὑπερ-

φυείς τῶν Κωπαΐδων ἐγχέλεων [εφείων τρόπον στεφανοῦντας καὶ κατενχομένους οὐλάς τ' ἐπιβάλλοντας θύειν τοῖς θεοῖς τοὺς Βοιωτούς, καὶ
πρὸς τὸν ξένον τὸν διαποροῦντα τὸ τοῦ ἔθους παράδοξον φάσκειν, ὅτι
δεῖ τηφεῖν τὰ προγονικὰ νόμιμα καὶ μὴ καθήκει τοῖς ἄλλοις ὑπὲς αὐτῶν
ἀπολογίζεσθαι οὐ χοὴ δὲ θαυμάζειν, εἰ [εφείων τρόπον ἐγχέλεις θύονται,
ὁπότε καὶ 'Αντίγονος ὁ Καρύστιος τοὺς ἀλίεας λέγει θυσίαν ἐπιτελοῦντας
τῷ Ποσειδῶνι ὑπὸ τὴν τῶν θύννων ῶραν, ὅταν εὐαγρήσωσι, θύειν τῷ
θεῷ τὸν πρῶτον ἀλόντα θύννον, καὶ τάριχοι δὲ παρὰ Φασηλίταις (vgl.
Paroemiogr. gr. I, p. 172) ἀποθύονται: sonst gilt im Allgemeinen nach Plutarch qu. symp. VIII. 8. 3: ἰχθύων δὲ θύσιμος οὐδεὶς οὐδὲ [εφεύσιμός
ἐστι: vgl. Julian l. c. und Lobeck Agl. p. 249. Oder sollen wir auf einer Lekythos des Berliner Museums n. 1794, [Gerhard griech. Vasenb. t. OCCVI. 1]
ein Fischopfer erkennen?

- 13) Dass die homerischen Helden keine Fische essen, bemerkte schon Plato Rep. III, p. 404 C, obgleich Od. XIX. 113 unter den Segnungen eines guten Königs das θάλασσα παρέχει ἰχθῦς aufgeführt wird; vgl. Eustath. ad Odyss. XII. 329: δῆλον δὲ ὡς, εἰ μὴ ἀνάγνη (wie Hom. Od. XII. 330 f.) ἡν τοιαύτη, οὕτε ἰχθυοφάγουν οἱ παλαιοὶ, οὕτε ὀρνίθων ἐτεχνῶντο θήραν, Athen. I. 16. 22. 46 und mehr bei Terpstra antiqu. Hom. p. 136. 236 und Nitzsch erkl. Anmerk. I, S. 269. Die Kyprier lassen Palamedes getödtet werden, προελθῶν ἐπὶ ἰχθύων δήραν, Paus. X. 31. Ueber Fischessen überhaupt Plut. quaest. Symp. IV. 4, VIII. 8, de Is. et Osir. 7. Verkehrt St. Johns Hellen. II, p. 130 ff. Aber auch Jagd kennt Homer meist nur in Nothfällen, wie Odyss. X. 177, aber nicht immer vgl. II. II. IV. 105 ff.
- 14) Vögel entsprechend den Göttern προςνείμασθαι δὲ πρεπόντως τοῖσι θεοίσιν τῶν ὀρνίθων ος ἂν ἀρμόζη καθ' Εκαστον Arist. Av. 564 ff. Im μέγαφον der Kureten zu Messene auch Vögel in die Opferflamme geworfen, Paus. IV. 31. 7, ebenso im Asklepieion von Titane die Vögel auf dem Altar verbrannt, Paus. II. 11. 7; in Patrae in der grossen  $\pi v \rho \alpha$  der Artemis Laphria essbare Vögel lebendig geworfen, Paus. VII. 17. 7. Hühner und Gänse nennt Suidas oben not. 1 und der Hahn des Asklepios ist aus Plato's Phadon p. 118 A bekannt; vgl. Artemid. Oneirocr. V. 9 und Schöll Mittheil. S. 109; Hähne dem Ares von Spartanern geopfert οταν έκ τοῦ φανεροῦ τοὺς πολεμίους νικήσωσι Plut. Inst. Lacon. 25. dem Herakles, Plut. Qu. symp. VI. 10 1, armseliges Hahnopfer allen Göttern für Rettung aus Gefahr zur See, Luc. Jup. trag. 15, hundert Hähne geopfert C. Inscr. III, p. 484. Rebbühner erwähnt Laur. Lyd. de mens. IV. 44. Andere Opfer dieser Art scheinen jedoch auch [entschieden] fremdländischem Brauche anheimzufallen, wie die Wachteln des Herakles in Tyrus, überhaupt in phönicischen Heiligthümern Ath. IX. 47, vgl. dazu Raoul Rochette Mem. d'archéol. compar. p. 28, Stark mythol. Parall. in Ber. K. S. Ges. d. Wiss. 1856. Hft. 1, S. 32-44], die Tauben der Aphrodite (Propert. IV. 5.63; Movers Opferwes. d. Karthag. S. 57, Engel Kypros II, S. 155) u. s. w. Eine eigenthümliche Mischung bietet das Isisopfer bei Paus. X. 32. 9: & vovos δε και βούς και ελάφονε οι εύδαιμονέστεροι, οσοι δε είσιν άποδέοντες πλούτφ, και χήνας και δονιθας τάς μελεαγοίδας.

- 15) Hesiod. έ. κ. ή. 336: καδ δύναμιν δ΄ ἔφδειν ἱέρ' ἀθανάτοισι θεοίσι: vgl. Xen. M. S. I. 3, Epictet. enchir. 31. 5, Paus. VIII. 37. 5; IX. 3. 4, und über die Surrogate oben §. 25, not. 14; im Allg. aber Lucian. sacrif. c. 12: προςάγουσι τὰς θυσίας, βοῦν μὲν ἀροτῆρα ὁ γεωργὸς, ἄρνα δὲ ὁ ποιμὴν καὶ αἶγα ὁ αἰπόλος, ὁ δὲ τις λιβανωτὸν ἢ πόπανον, ὁ δὲ πένης ἱλάσατο τὸν θεὸν φιλήσας μόνον τὴν αὐτοῦ δεξιάν, und Alciphr. III. 35: καίτοιγε ἐξ ἀμίλλης ἐκαλλιερήσαμεν πάντες οἱ τῆς κώμης οἰκήτορες καὶ ὡς ἔκαστος δυνάμεως ἢ περιουσίας συνεισηνέγκατο ὁ μὲν κριὸν ὁ δὲ καρπὸν ὁ πένης πόπανον ὁ δὲ ἔτι πενέστερος λιβανωτοῦ χόνδρους εὖ μάλα εὐρωτιῶντας, ταῦρον δὲ οὐδείς· οὖ γὰρ εὐπορία βοσκημάτων ἡμῖν τὴν λεπτόγεων τῆς Λττικῆς κατοικοῦσιν.
- 16) Έκατόμβη ή δυσία οὐς ἀπλῶς ἀλλ' ή πολυτελής, ή ἐξ ἐκατὸν δηλονότι κυρίως βοῶν . . . καθὰ καὶ χιλιόμβη ή ἀπὸ χιλίων καταχρηστικῶς μέντοι καὶ ἡ ἐξ ἑκατὸν ζώων . . . ὡς τῆ ἐκατόμβη πάντως καὶ ἀρνῶν συνειςαγομένων καὶ αἰγῶν: vgl. Soph. Trach. 759, wo eine δωδεκηὶς (Porphyr. abst. I. 32; Eustath. ad Odyss. XI. 130) von Rindern mit andern Gattungen verbunden τὰ πάνθ' ὁμοῦ ἐκατὸν συμμιγῆ βοσκήματα ausmacht; ἄλλοι δὲ, fährt Eustathius fort, εἰς ἀοριστίαν τὸν λόγον ἐξαγαγόντες καὶ τὸ ἐκατὸν ἀντὶ τοῦ πολλὰ νοήσαντες ἐκατόμβην φασὶ τὴν ἐκ πολλῶν ἀπλῶς ζώων, und darauf bezieht sich der Gegensatz bei Ath. I. 5. ἐκατόμβην τῷ ὅντι θύσας καὶ οὐ ψευδωνύμως, obgleich eben so wohl auch mehr wie weniger als hundert darunter begriffen wurden, z. B. 450 Stiere dem Zeus bei Diodor XI. 72, 500 Ziegen der Artemis Agrotera bei Plutarch malign. Her. c. 26. Schon in der II. VI. 93 sollen der Athene 12 Kühe gelobt werden und allgemein heisst es dann V. 115: ὑποσχέσθαι δ' ἐκατόμβας.
- 17) Poll. I. 29: τὰ δὲ προςακτέα θύματα ໂερεῖα ἄρτια ἄτομα ὁλόκληρα ὑγιῆ ἄπηρα παμμελῆ ἀρτιμελῆ μὴ κολοβὰ μηδὲ ἔμπηρα ἡκρωτηριασμένα μηδὲ διάστροφα: vgl. Ath. XV. 16. Prüfung εἰ ἐντελὲς εἴη Luc. de sacrif. 12, daher καλλιστεύουσα, Ussing inscr. ined. p. 47. Mehr bei Saubert c. 18 und Bähr mos. Symbol. II, S. 335, namentlich Plut. def. orac. c. 49: δεῖ γὰρ τὸ θύσιμον καὶ τῷ σώματι καὶ τῆ ψυχῆ καθαρὸν εἶναι καὶ ἀδιάφθορον... τὴν δὲ ψυχὴν δοκιμάζουσι τοῖς μὲν ταύροις ἄλφιτα, τοῖς δὲ κάπροις ἐρεβίνθους παρατιθέντες τὸ γὰρ μὴ γευσάμενον ὑγιαίνειν οὐκ οἴονται κ. τ. λ.
- 18) Plat. Alcib. II, p. 149 A: Λακεδαιμονίοις δε ούδεπώποτ έμέλησεν ούδεν τούτων, άλλ οῦτως όλιγώρως διάκεινται πρὸς τοὺς θεοὺς, ώςτε καλ ἀνάπηρα θύουσιν εκάστοτε. Aelian. N. A. XII. 34: Έρετριεὶς τῆ ἐν ᾿Αμαρύνθω ᾿Αρτέμιδι κολοβὰ θύουσι wie auch der Artemis von Aulis alle ερεῖα δόκιμα sind, männliche und weibliche untereinander, mit der historisiden Erklärung bei Paus. IX. 19. 5 u. s. w.
- 19) Aζυξ oder ἀδμήτη, ἣν οῦπω ὑπὸ ζυγὸν ἥγαγεν ἀνήο Iliad. X. 293, oder ἢνις ἡκέστη Il. VI. 94. 275. 309; vgl. Babr. fab. 37, Poll. I. 29: προσακτεόν μέντοι καὶ βοῦς ἄζυγας und Macrob. Sat. III. 5; in demselben Worte liegt aber zugleich der Begriff der Jungfräulichkeit, obgleich davon allerdings sogar positive Ausnahmen vorkommen, wie bei den Eumeniden in Sicyon

- Paus. II. 11. 4: κατὰ δὲ ἔτος ἕκαστον ἑορτὴν ἡμέρα μιὰ σφίσιν ἄγουσι δύοντες πρόβατα ἐγκύμονα, ebenso IX. 25. 6 und noch allgemeiner Ath. XI. 17: ἡν δὲ καὶ παλαιὸς νόμος, ῶς φησιν Ανδροτίων, τῆς ἐκιγονῆς ἕνεκα τῶν δρεμμάτων, μὴ σφάττειν πρόβατον ἄπεκτον ἢ ἄτοκον? Dagegen στεῖραν βοῦν, Odyss. XI. 30 u.s. w.
- 20) Aelian. V. Hist. V. 14: βοῦν ἀρότην καὶ ὑπὸ ζυγὸν πονήσαντα σὰν ἀρότρφη ἢ καὶ σὰν ἀμάξη μηδὲ τοῦτον θύειν; Arat. Phaenom. 182. Einzelne Ausnahmen bringt allerdings auch hier Perizonius bei, z. B. den Apollo Πόλιος (Σπόδιος? Boeckh C. Inscr. I, p. 785) bei Paus. IX. 12, welchem ἐργάτας βοῦς θύειν νομίζουσι, den Herakles in Lindus bei Philostr. Imagg. II. 24, selbst die attischen Βουφόνια, worüber unten Cap. IV; aber alle diese Beispiele sind besonders motivirt und bestätigen bei näherer Betrachtung vielmehr die Regel, indem sie ihre Uebertretung im einzelnen Falle entschuldigen oder sogar bestrafen: vgl. Meurs. lectt. Att. VI. 22, Böttiger Kunstmyth. II. S. 267, Bossler fam. sacerd. p. 10, Heffter Götterdienst auf Rhodus I, S. 24, Lobeck Agl. p. 677, Engel Kypros I, S. 487 u. s. w. Anders erst die Römerzeit; s. Juv. X. 268 und Lucian. sacrif. c. 12.
- 21) Stellen wie Iliad. II. 403 und Odyss. XIV. 419 nennen sowohl βοῦν als τν πενταέτηφον: so auch Aristoph. Ach. 783; dreijährig, s. Movers Opferw. d. Karth. 1847. 8, p. 45, dagegen steht aber wieder βοῦς ἡνις Iliad. X. 292, und wie man nach Paus. IX. 8 bei Theben den chthonischen Gottheiten ὑς τῶν νεογνῶν εἰς τὰ μέγαρα παλούμενα ἀφῆπε, so ward in Tenedos nach Aelian N. A. XII. 34 sogar ein neugeborenes Kalb dem Dionysos geopfert. Doch zeigen hier selbst die näheren Gebräuche, dass es als etwas Anstössiges betrachtet ward; und eine gewisse Reife, τελειότης, war gewiss Regel, wofür sich eine interessante, leider nicht ganz sicher erhaltene Bestimmung im C. I. n. 2360 findet: δύειν δὲ τὸν μὲν βοῦν βεβληπότα, τὴν δὲ οἶν βεβληπυῖαν τοὺς ὀδόντας, καὶ ὁα δύειν μὴ πρεσβύτερον ἐνιαυσίου καὶ τριμήνου: vgl. auch n. 3538: Παλλάδι μὲν μόσχου διετήρους ἄζυγος ζάγνοῦ δαίοντες, τριένου δὲ βοός Διὶ π. τ. λ.
- 22) Euseb. praep. evang. IV. 9: τῷ ὁμοίφ χαίρει τὸ ὅμοιον: vgl. Porphyt. antr. Nymph. c. 6 und in dieser Beziehung insbes. Arnob. VII. 19; nam dieser feminis feminas, mares maribus hostias immolare, abstrusa et interior ratio est etc. Stiere καὶ πρὸς θυσίας καὶ ἐς τὰ ἔργα ἐπιτηδειότεροι θηλειῶν βοῶν εἰσίν, Paus. VII. 22. 8.
- 28) Schon Iliad. III. 103: οἴσετε δ' ἄρν' ἔτερον λευκὸν ἑτέρην δὲ μέλαιναν, Γỹ τε καὶ Ἡελίφ: auch Meeresgottheiten ταύρους παμμέλανας Odyss. III. 6, wie die Heerde des Poseidon auf dem Isthmos solche enthält Philostr. II. 16, wie den Unterirdischen ὅἴν παμμέλανα ΧΙ. 83; dazu Paus. Χ. 29. 1: μέλανες κριοὶ τὰ ἱερεῖα bei dem entsprechenden Sinne des Polygnotischen Gemäldes; vgl. Ister bei Schol. Oed. Col. 42 über Orest, der zuerst den Oult der Eumeniden begründend ein ὁἰς μέλαινα geopfert; Val. Flack. 781; Euseb, praep. evang. IV. 9. Psell. de oper. daemon. ed. Boisson.

p. 38. Mehr bei Müller zu Aeschyl. Eum. S. 144, Bähr Symb. II. S. 248, Bothe in Ritschl's Rh. Mus. III, S. 633 [Schömann Griech. Alterth. I, S. 59].

24) Porphyr. abst. I. 25: αί δὲ ίεραὶ ἀγέλαι ἐνέμοντο τῆς πόλεως ἄντικρυς, ἐξ ῶν ἔδει τὸ ἱερεῖον γενέσθαι, ῆδη δὲ ἡν καὶ τὸ σημεῖον ἐπικείμενον: vgl. II. 55, auch Lucian. sacrif. c. 12: πολύ γε πρότερον ἐξετάσαντες, εἰ ἐντελὲς εἰη, und Macrob. Sat. III. 5: hostiae eximiae, wie die ἔκκριτα ἱερεῖα, Plut. V. Solon. 23. Opferthiere werden gemästet, wie Philemon einen Söldner anredet: καὶ σιτούμενε ῶσπερ ἱερεῖον ἔν, ὅταν ἡ καιρὸς, τυθῆς, Stob. Serm. LIII. 8.

# §. 27.

Dass endlich der älteste grieschische Cultus, wie der der meisten übrigen Völker 1), auch Menschenopfer gekannt habe, lässt sich um so weniger bezweifeln, als uns deren noch bis in die geschichtliche Zeit herein begegnen?); und zwar wiederholten sich auch hier im Ganzen dieselben Gesichtspuncte, worunter bei den Thieropfern die Absicht der Gottheit wohlgefällig zu sein erscheint. Denn so wenig auch bei der griechischen Bevölkerung jemals an den Genuss menschlichen Fleisches zu denken ist 3), so wurden doch einzelne Götter in manchen Culten so thierisch aufgefasst, dass ihnen das Menschenopfer als wirkliche Speise dargeboten werden konnte 4), wie sich dieses namentlich bei dem lykäischen Zeus in Arkadien, dem noch in der macedonischen Zeit solche Opfer fielen 5), selbst in der Sage äussert, dass derjenige, welcher von dem für den Gott bestimmten Menschenfleische genossen hatte, in einen Wolf verwandelt worden sei 6); und wo die Natur einer Gottheit diese Ansicht nicht zulässt, da tritt desto stärker die andere hervor, dass wirklichem oder befürchtetem Missfallen derselben gegen ein Geschlecht oder Volk Einzelne aus dessen Mitte preisgegeben werden müssen: eine Ansicht, die wenigen griechischen Religionen fremd gewesen zu sein scheint?), und die selbst in der Reinigung und Milde des apollinischen Cultus keine weitere Aenderung erleidet, als dass dieser statt blutiger Opfer andere Todesarten, namentlich das Herabstürzen von Felsen wählt 8). Doch lässt es sich auf der andern Seite auch nicht verkennen, dass die Humanität des griechischen Volkes schon frühzeitig darauf bedacht war, diesen barbarischen Anfoderungen der gottesdienstlichen Sitte zu entgehen und theils ihre Zahl, theils ihre Härte auf ein so ge-

ringes Maass herunterzusetzen, dass bei weitem die meiste Erinnerung an alte Menschenopfer sich mit solchen Gebräuchen verbindet, die bereits als Surrogate derselben betrachtet werden müs-Manche dieser Gräuel scheinen ohnehin ursprünglich fremdländischem Einflusse ihre Entstehung verdankt zu haben 9), und fanden insofern schon durch die Erstarkung des hellenischen Nationalgefühls ihr Ende 10), wovon uns selbst in einzelnen Sagen der Heroenzeit Anklänge begegnen 11); aber auch wo ihnen beimische Sitte zu Grunde lag, die die überlieferte Cultusform nicht ganz aufgeben konnte, bot die allgemeine Geneigtheit der alten Religionen zu symbolischer Stellvertretung der milderen Ansicht so viele Auswege dar, dass jedenfalls nur verhältnissmässig wenige Dienste übrig bleiben, wo die Strenge der Satzung fortwährend in ihrem vollen Umfange geübt ward 12). Ja selbst wo dieses wirklich noch geschah, nahm man wo möglich Verbrecher, die ohnehin den Tod verdient hatten 13); in den meisten Fällen aber reichte es hin, dass irgendwie Menschenblut floss, ohne dass darum der Tod des Opfers verlangt ward 14), oder man gab demselben noch vor dem Altare Gelegenheit zur Flucht 15), oder begnügte sich auch geradezu mit einem stellvertretenden Gegenstande, wozu mitunter selbst leblose Dinge 16), gewöhnlich aber Thiere dienten, die dann allerdings den Charakter von Sühnopfern annahmen. Welche Beispiele auch dafür schon die Mythenzeit gibt, ist bekannt 17), und wenn auch die homerischen Gedichte diese Bedeutung des Thieropfers nicht kennen 18), so darf sie doch in einzelnen Culten gewiss als uralt betrachtet werden 19); nur würde man auf der andern Seite auch wieder zu weit gehn, wenn man sie für die alleinige oder erste hielte 20) und dadurch insbesondere den richtigen Gesichtspunkt für die Opfergebräuche verlöre, für welche gerade die homerische Schilderung so maassgebend ist, dass die zu Grunde liegende Vorstellung gewiss auch für die Idee des Opfers selbst als die allgemeinste und hauptsächlichste gelten muss.

<sup>1)</sup> Ausser zahlreichen älteren Schriften bei Fabricius bibl. antiqu. p. 491 vgl. Bryant in Hist. de l'Acad. d. Inscr. T. I, p. 47 ff., von den Menschenopfern der Alten, Gött. 1774. 8, Meiners in Comm. soc. Gott. VIII, p. 68-84, IX, p. 60-86, und Gesch. d. Relig. II, S. 79 fgg., Constant de la religion I, p. 346 fgg., IV, p. 208 fgg., Scholl in Studien d. würtemb. Geistlichkeit I. 2,

- S. 176, Boissonade ad Nicet. Eugen. p. 194, Bähr mos. Symbol. II, S. 329, H. G. Vent de hostiis humanis antiquo maxime tempore immolatis, Vimar. 1826 und 1834. 8, Walz relig. Rom. ant. Tub. 1845, p. 9 ff., Reinh. Suchier de victimis humanis apud Graecos, part. I, Hanov. 1848. 4. und Einzelnes mehr bei v. Bohlen Indien I, S. 305, Prichard ägypt. Mythol. S. 301, Grimm deutsche Mythol. S. 38, Thorlacius opuscc. III, p. 1 fgg., Stoll Ares p. 41 ff. u. s. w.
- 2) Plat. legg. VI, p. 782 C; Minos p. 315 C: καὶ μὴ ὅτι βάρβαφοι ἄνΘροποι ἡμῶν ἄλλοις νόμοις χρῶνται, ἀλλὰ καὶ οἱ ἐν τῷ Λυκαία οὐτοι
  καὶ οἱ τοῦ ᾿Αθάμαντος ἔκγονοι οῖας θύουσιν Ἑλληνες ὅντες: vgl. die Zusammenstellung bei Euseb. praep. evang. IV. 6, namentlich Clem. Alex. Protrept. p. 27 und Porphyr. abst. II. 54—56, und mehr bei Clavier hist. d. prem.
  tems de la Grèce I, p. 32, Welcker Rh. Mus. III, S. 609, Wachsmuth H. A. II,
  S. 550, auch Limburg-Brouwer II, p. 585 und VIII, p. 217, obgleich dieser
  das Princip läugnet und demzufolge auch die einzelnen Thatsachen vielmehr
  zu beseitigen bemüht ist.
- 3) Hierin gehn allerdings Wolf verm. Schr. S. 270 und Vent zu weit, wenn sie die Menschenopfer von ursprünglicher Anthropophagie ableiten. So bezieht Lucian (D. D. 16) die Menschenopfer der Iphigenia Taurika auf Sitte der Scythen als Anthropophagen; Stellen aber, wie die orphische bei Sextus Emp. adv. Mathem. II. 31 und IX. 15:

ην χρόνος, ήνίκα φῶτες ἀπ' ἀλλήλων βίον είχον σαρκοδακή, κρείττων δὲ τὸν ῆττονα φῶτα δάϊζε,

können nur als hyperbolischer Ausdruck phantastischer Dichterphilosophie gelten; vgl. Lobeck Agl. p. 247. [Wo aber wirkliche Menschenopfer, die nicht Sühnopfer sind, existirten, was in historischer Zeit entschieden zu leugnen, da ist an einer Art Mitgenuss am Opfersleisch oder Blut schon nach dem Wesen jedes Opfers kaum zu zweifeln, dafür sprechen auch die hebräischen Ausdrücke von kananäischen und andern Menschenopfern (Sacharja 9. 6, Weish. Salom. 12. 6), dafür selbst die von Hermann dagegen angeführte arkadische Tradition vom Lykaon und späteren Fällen einer Verwandlung in einen lénog beim Opfer des Zeus Lykaios auf 10 Jahre oder Lebenszeit, wobei das peisacobat noser äver dem Sühnopfer S. 23 Recht, ohne "ein furchtbares Mysterium gerade ahnen" zu müssen.]

4) So namentlich der Διόνυσος ώμηστης, ώ ζώντας ἀνθοώπους ἔθυον οί πάλαι, Arsen. Violet. p. 487; vgl. Piutarch. V. Themist. c. 18, Aristid. c. 9, Anton. c. 24, und den von Creuzer Symb. IV, 8. 94 u. 188, und Voss mythol. Forschungen herausgegeben von Brzoska II, 8. 15 passend damit zusammengestellten Cult bei Porphyr. abst. II. 55: ἐθύοντο δὲ καὶ ἐν Χίφ τῷ ώμαδίς Διονύσφ ἄνθοωπον διασπῶντες καὶ ἐν Τενέδφ ursprünglich wohl auch der orchomenische Ζεὺς λαφύστιος d. i. λαίμαργος, Suid. II. p. 419, den Müller Orchom. S. 164 und Eumen. S. 139 nicht hätte durch eine falsche Etymologie mit dem φύξιος identificiren sollen; vgl. Hesych. II, p. 435: λαφύσσσει μετὰ σκυλμοῦ ἐσθίει, σπαράσσει, λάπτει, καταπίνει, und mehr bei Schwenck in Allg. Schulz. 1828, S. 762, wenn auch sein Dienst schon früher

in den sittlichen Charakter eines Sühncultus übergegangen seyn mag. Menschenopfer dem Poseidon in das Meer zu versenken erscheint κατὰ τὸν νηΐτην νόμον, Eustath. Ismen. p. 298, dahin gehört die mythische Erzählung bei der Gründung Methymna's περὶ τῆς ἀφεθείσης εἰς τὴν θάλασσαν παρθένου, die bei den Nereiden lebt, Athen. XI. 15.

- 5) Theophrast bei Porphyr. abst. II. 27: ἀφ' οὐ μέχρι τοῦ νῦν οὐκ ἐν Ἰριαδία μόνον τοῖς Λυκαίοις οὐδ' ἐν Καρχηδόνι τῷ Κρόνῷ κοινῷ πάντες ἀνθρωποθυτοῦσιν: ja obgleich Plin. H. N. VIII. 34 in der Vergangenheit spricht, deutet doch selbst Paus. VIII. 38. 5 noch Aehnliches an: ἐπὶ τούτου τοῦ βωμοῦ τῷ Λυκαίῳ Διὶ θύουσιν ἐν ἀπορρήτῳ, πολυπραγμονῆσαι δὲ οὕ μοι τὰ ἐς τὴν θυσίαν ἡδὺ ἡν, ἐχέτω δὲ ὡς ἔχει καὶ ὡς ἔσχεν ἐξαρχῆς: vgl. v. Stackelberg Apollotempel zu Bassae S. 102, Bäumlein in Zeitschr. f. d. Alterth. 1839, S. 1193, Welcker griech. Tragöd. S. 96 etc.
- 6) Plat. republ. VIII, p. 565 D: ως ἄρα ὁ γευσάμενος τοῦ ἀνθρωπίνου σπλάγχνου ἐν ἄλλοις ἄλλων [ερείων ένὸς ἐγκατατετμημένου, ἀνάγκη δὴ τούτω λύκω γενέσθαι: vgl. Plin. l. c. und mehr bei Thorlacius opuscc. IV, p. 54, Böttiger kl. Schr. I, S. 135 fgg., Müller Zeus Lykaios. Gött. 1851 und Rinck Relig. d. Hellen. II, S. 76.
- 7) Vgl. [Eur. Electr. 1024: κεί μὲν πόλεως ἄλωσιν ἐξιώμενος ἢ δῶμ' ὀνήσων τἄλλα τ'ἐκσώζων τέκνα ἔκτεινεν πολλῶν μίαν ὕπεο, σύγγνωστ' ἄν ἦν; Beispiel des Menöceus, Eur. Phoen. 916 fgg.]; Paus. VII. 19. 2 und andere Beispiele bei Plutarch V. Pelop. c. 21, auch Hüllmann Ursprünge der Besteurung S. 10 fgg. und Würdigung des delph. Orakels S. 92 fgg., [sowie Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 196—198.]
- 8) Ausser den attischen und überhaupt ionischen Thargelien (s. unt. Thl. III) gehört dahin namentlich der leukadische Cult, worüber Müller Dor. I, S. 231 und Schwenck in Welcker's Rh. Mus. VI, S. 553, obgleich auch die delphische Todesstrafe gegen εερόσυλοι (Paus. X. 2, dazu Ulrichs Reisen S. 58) auf demselben Gedanken beruht. In Abdera wird certis diebus ein Mensch als Opfer dem Apollo geweiht und von einem Hagel Steine getroffen, Ov. Ibis 465 mit Note von Merkel. Menschen, die dem Apollo heilig sind, springen nach Paus. X. 32. 2 über die steilsten Felsen; wem aber der Gott zürnt, der findet auf demselben Wege seinen Tod, der also gewissermaassen ein Gottesurtheil ist. Das sprüchwörtliche Θετταλών σόφισμα besteht nach Paroemiogr. gr. I, p. 92. 420 in dem alljährlichen Versprechen einer Hekatombe Menschen an den Apollo Kataibasios, das nie ausgeführt wird, weil τὸ περί τὴν θυσίαν καὶ τὴν εὐχὴν οὕτε ἱεροπρεπὲς οῦτε ἄλλως εὐσεβές.
- 9) Anachronistisch ist freilich Vossens Ansicht Antisymb. II, S. 452: "nachhesiodischer Handelsgeist brachte den einfachen Sitten der Hellenen von den Ostbarbaren noch eine ansteckende Rohheit mit, das grässliche Menschenopfer"; dass inzwischen die vorhomerische Zeit dergleichen von Phöniciern und andern vorderssiatischen Völkern angenommen habe, erkennen auch Böttiger Kunstmyth. I, S. 355 fgg. und Welcker Rh. Mus. III, S. 255, und selbst der in geschichtlicher Zeit noch weitverbreitete Dienst der taurischen Artemis trägt durchaus

fremdartigen Charakter, den Müller Orchom. S. 300 fgg. nicht hätte zu verwischen suchen sollen, vgl. Creuzer Symb. IV, S. 714, Böttiger Kunstmythol. I, S. 403, und mehr oben §. 3, not. 9.

- 10) Böttiger Kunstmythol. II. S. 16: "Menschenopfer zu verabscheuen ist das Wesen des Hellenismus," im Ganzen gewiss richtig, wie schon die Bezeichnung derselben als ξένη θνοία bei Paus. VII. 19 zeigt; vgl. auch Plat. Minos p. 315 C, Sextus Emp. Hypot. Pyrrh. III. 208, und mehr bei Klausen Aeneas S. 269. [Auch im Dienst der Artemis Munychia ist ein Jungfrauenopfer verlangt; statt desselben wird eine Ziege als Jungfrau verkleidet und geopfert, Paroemiogr. gr. I, p. 402; ebenso wird das Opfer eines Knaben und Mädchen an die ionische Artemis Triklaria in Achaia durch Eurypylos aufgehoben, Paus. VII. 19.] Auch die Paliken bei Servius ad Virg. Aeneid. IX. 585: hi primum humanis hostiis placabantur, postea quibusdam sacris mitigati sunt et corum immutata sacrificia.
- 11) Theseus, Oedipus, Orestes; vgl. m. quaestt. Oedipod. p. 118 fgg. und über die Rolle, welche auch hierbei Herakles als Absteller roher Sitte spielt, Dionys. Hal. I. 88 und Macrob. Saturn. I. 7. Zweideutiger steht das delphische Orakel daneben, das Götte S. 189 fgg. nur gezwungen rechtfertigt. So ward auf delphischen Spruch in Potniä dem Dionysos αἰγοβόλος zur Ruhe für einen getödteten Priester und die darauf gekommene Pest ein παὶς ώραῖος geopfert; bald darauf tauscht der Gott selbst als ἱερεῖον eine Ziege ein; Paus. IX. 8. L
- 12) Was ausser den bereits erwähnten Beispielen noch als ständiger Brauch erwähnt zu werden scheint, ist wenigstens für die geschichtliche Zeit unsicher, wie z. B. das Kinderopfer für Melicertes in Tenedos bei Tzetzes ad Lycophr. 229, das Opfer der Artemis οὐ μακράν τῆς Μεγάλης πόλεως bei Tatian ad Graecos c. 48, das für Ares in Lacedämon bei Porphyr. abst. II. 55, das für die in attischer Sage mit Ares verbundene Aglauros in Salamis auf Cypern dargebrachte, indem der Priester einen Mensch mit der Lanze durchbohrt, bei demselben II. 54, oder gar was derselbe c. 56 aus Phylarchus erzählt: πάντας τοὺς Ελληνας πρίν ἐπὶ πολεμίους ἐξιέναι ἀνθρωποκτονεῖν. Nur in ausserordentlichen Fällen finden wir sie allerdings selbst noch in Athen, Schol. Aristoph. Equ. 36: ἔτρεφον γάρ τινας Ἀθηναῖοι λίαν ἀγεννεῖς καὶ ἀχρήστους καὶ ἐν καιρῷ συμφορᾶς τινὸς ἐπελθούσης τῆ πόλει, λοιμοῦ λέγω ἢ τοιούτου τινὸς, ἔθυον τούτους ἕνεκα τοῦ καθαρθῆναι τοῦ μιάσματος: ja zu Epimenides Zeit, boten sich selbst edle Jünglinge dazu dar; vgl. Ath. XIII. 78 und Diog. L. I. 110.
- 13) Porphyr. abst. II. 54: ἐθύετο γὰο καὶ ἐν Ῥόδῷ μηνὶ Μεταγειτνιῶνι ἔκτη ἱσταμένου ἄνθοωπος τῷ Κοόνῷ, ὁ δὴ ἐπὶ πολὺ κρατῆσαν ἔθος μετεβλήθη ενα γὰο τῶν ἐπὶ θανάτῷ δημοσίᾳ κατακριθέντων μέχρι μὲν τῶν Κρονίων συνείχον, ἐνστάσης δὲ τῆς ἑορτῆς προαγαγόντες τὸν ἄνθρωπον ἔξω πυλῶν οἴνῷ ποτίσαντες ἔσφαττον. Noch milder in Leukas nach Strabo X, p. 694: ἦν δὲ καὶ πάτριον τοὶς Λευκαδίοις κατ ἐνιαυτὸν ἐν τῆ θυσίᾳ τοῦ ᾿Απόλλωνος ἀπὸ τῆς σκοπῆς ὁιπτεϊσθαί τινα τῶν ἐν αἰτίαις ὅντων ἀποτροπῆς χάριν, ἐξαπτομένων ἐξ αὐτοῦ παντοδαπῶν

πτερών και όρνέων άνακουφίζειν δυναμένων τη πτήσει το άλμα, ύποδέχεσθαι δε κάτω μικραίς άλιάσι κύκλω περιεστώτας πολλούς και περισώζειν είς δύναμιν τών όρων έξω τον καταληφθέντα. Vgl. noch Ampel. lib. memor. c. 8.

14) So namentlich im Dienste der taurischen Artemis, nach der Verordnung bei Eurip. Iphig. Taur. 1470:

νόμον τε θές τόνδ' δταν έορτάζη λεώς της σης σφαγης ἄποιν ἐπισχέτω ξίφος δέρη πρὸς ἀνδρὸς αίμά τ' ἐξανιέτω ὸσίας ἕκατι, θεά θ' ὅπως τιμὰς ἔχη;

vgl. Theophrast bei Porphyr. abst. II. 27: πατὰ περίοδον τῆς τοῦ νομίμου χάριν μνήμης ἐμφύλιον αίμα ραίνουσι πρὸς τοὺς βωμοὺς, und insbesondere die διαμαστίγωσις der spartanischen Jugend am Altare der Orthia St. A. §. 26, not. 6, die erklärtermaassen (Paus. III. 16. 7; Sextus Emp. Hypot. Pyrrh. III. 208) die Stelle früherer Menschenopfer vertrat, und in dieser Hinsicht auch in Elis (αίμακουρία, Schol. Pind. Olymp. I. 146) und Alea in Arkadien (σκιερία, Paus. VIII. 23. 1) Analogien hatte.

- 15) So bei dem Cultus des Zeus Laphystics und den Agricnien, einem Fest des Dionysos zu Orchomenus; vgl. Müller Orchom. S. 166, Schwenck in Welcker's Rh. Mus. VI, S. 577, und Welcker das. N. F. I, S. 414; obgleich das Recht zur Tödtung, wenn der Priester den Flüchtigen einholte (Plut. qu. Gr. 38) oder dieser später zurückkehrte (Her. VII. 197), unverändert blieb. Im weiteren Sinne können ausserdem auch die Menschenzehnten (§. 20, not. 17) hierher gerechnet werden, [so waren ausdrücklich die lokrischen Jungfrauen zunächst dem Tode in Troja bestimmt, werden aber als in das Heiligthum der Athene entronnen dort Tempelsklavinnen; später traten in noch grösserer Milderung an ihre Stelle einjährige Kinder, von ihren Ammen begleitet (Timae. fr. 66)]. Die entsprechende italische Sitte des ver sacrum vertritt unzweiselhaft auch die Stelle von Menschenopfern, immolationis genus, wie Serv. ad Virg. Aeneid. VII. 796 sagt; vgl. Dionys. Hal. I. 16 und mehr bei Aschenbach de vere sacro vett. Italorum, Ilfeld 1830. 4; Grotefend zur Geographie und Geschichte von Alt-Italien, Hannover 1841. 4, H. IV, S. 13 Jund Marquardt Röm. Alterth. IV, S. 227—233].
- 16) So die Aργείοι in Rom, εἴδωλα μορφαῖς ἀνθοώπων εἰκασμένα, Dionys. Hal. I. 38, vgl. Plut. qu. Rom. 32 und Macrob. Saturn. I. 7; in Griechenland dürften insbesondere die sogenannten αἰῶραι oder oscilla (Müller ad Pestum p. 195) hierher gehören, die nach Hygin. fab. 130 und Serv. ad Georg. II. 389 die Stelle aufgeknüpfter Menschen, [in Attika zur Sühne der Erigene, in Delphi zu der der bettelnden Charila (Plut. Qu. Gr. 12)] vertreten zu haben scheinen, vgl. J. F. Wallen de oscillis Baccho suspendi solitis, Aboae 1815. 4; Lobeck Agl. p. 585; Most de Hippolyto, Marb. 1840. 8, p. 16; Osann in Verh. d. Casseler Philol. 1843, S. 18; Panofka Museo Bartold. p. 122 und Griechinnen und Griechen nach Antiken, Berlin 1844. 4, S. 6; Jahn Archäol. Beiträge S. 321; [Bötticher Baumkult S. 80—88].

- 17) Ausser Iphigenia (Müller Dor. I, S. 883) und Phrixus (Orchom. S. 165) vgl. den Διόνυσος Αίγοβόλος Paus. IX. 8. 1: καί σφισιν άφίκετο ίαμα έκ Δελφῶν, τῷ Διονύσῷ θύειν παϊδα ώραῖον, ἔτεσι δὲ οὐ πολλοῖς ὖστερον τὸν θεόν φασιν αίγα ίερεῖον ὑπαλλάξαι σφίσιν ἀντὶ τοῦ παιδός: und ähnliche Beispiele bei Porphyr. de abst. II. 55 und Suidas I, p. 720.
- 18) Nägelsbach homer. Theol. S. 303; [derselbe nachhomer. Theol. S. 200 sagt sehr richtig: "der Grieche kennt ein doppeltes Opfer, ein stellvertretendes Sühnopfer, dargebracht von Menschen durch Menschen für Menschen und eine harmlose Beschenkung der Götter mit Gaben, welche sie selbst gegeben, an welche sich stets im Gebet die naive Bitte einer Gegengabe knüpft."]
  - 19) Müller Eum. S. 144 fgg.
- 20) So namentlich Bähr mos. Symb. II, S. 264, der geradezu den Begriff der Sühne für unzertrennlich von dem des Opfers im Allgemeinen erklärt; und nach ihm E. von Lasaulx die Sühnopfer der Griechen und Römer und ihr Verhältniss zu dem Einen auf Gelgatha, ein Beitrag zur Religionsphilosophie, Würzburg 1841. 4, S. 5, [Akadem. Abhandil. S. 286]: "alle Opfer sind daher als eine Folge der Sünde wesentlich Sühnopfer, ihrer Form nach aber sind sie stellvertretend, indem sie durch Darbringung des äusseren Lebens die mangelhafte Hingabe des inneren Willens zu integriren suchen," wogegen ich schon oben §. 24 meinen Widempruch erklärt habe, ohne jedoch darum das sonstige Verdienst jener Abhandlung zu verkennen, deren Standpunct sie gerade zu einer geistreichen und gelehrten Uebersicht des gesammten Opferdienstes erweitert hat; vgl. dazu die treffliche Becension von Preller in Jen. L. Z. 1845. S. 891 fgg.

#### §. 28.

In so weit nämlich nicht ein besonderer Charakter und Zweck des Cultus auch dem Opfer eine andere Richtung gab, tragen diese Gebräuche, die im Ganzen nicht nur allen Zeiten, sondern auch allen Stämmen und Völkern des classischen Alterthums gemein gewesen zu sein scheinen!), wesentlich das Gepräge eines Mahles, welches der Mensch zugleich der Gottheit gab und mit dieser theilte, ohne desshalb der Heiligkeit des Anlasses zu vergessen, die selbst erst seinen aussergewöhnlichen Genuss rechtfertigen musste: [mithin ist also der ursprüngliche Gedanke des Opfers die zeitweise Wiederherstellung jener als einst bestehend geglaubten Lebensgemeinschaft zwischen Göttern und Menschen] 2). Als Heerd diente, wie bereits bemerkt, der Altar 3), zu welchem das auf die oben beschriebene Art mit Kränzen und Binden oder sonst geschmückte!) Opferthier herangeführt ward; es galt als ein schlimmes Zeichen, wenn es sich nicht gutwillig vorführen liess!), wie man denn auch mit dem

Schlachten wartete, bis es selbst durch Kopfnicken seine Einwilligung gegeben zu haben schien 6). Zuvörderst wurden dann sämmtliche Anwesende mit dem durch Eintauchen eines Feuerbrands vom ' Altare geweiheten Wasser besprengt 7), dessen Mittheilung als Symbol der Theilnahme an der gottesdienstlichen Gemeinschaft galt 8); und hierauf nach Ermahnung zu heiliger Stille 9) der Anlang des Opfers selbst 10) mit den gerösteten Gerstenkörnern gemacht, mit welchem man den Nacken des Thiers bestreuete, und die nach dem einfachen Brauche der ältesten Zeit die Stelle des Brodes vertreten sollten 11). Als besondere Todesweihe schnitt man demselben auch wohl ein Büschel Haare ab und warf es in's Feuer 12). Die Schlachtung selbst aber erfolgte entweder mittelst einer Keule 13) oder mittelst eines Beiles, womit man das Thier niederschlug und dann dem gefallenen mit dem Opfermesser die Kehle abschnitt 14), um das Blut zu gewinnen, mit welchem der Altar benetzt werden musste 15), nur bei Opfern für unterirdische Gottheiten ward der Kopf nicht zurückgebeugt, sondern gegeflissentlich zur Erde niedergedrückt 16). Den Fall des Thiers begleiteten die umstehenden Weiber mit lautem Aufschrei, der jedoch mit der Klage ägyptischer Opfersitte nicht verwechselt werden darf, [während die Flöte erst in nachhomerischer Zeit zu einer stehenden Begleitung der ganzen Opferhandlung wurde]. 17) Dann ward dem Thier die Haut abgezogen, der Körper zerlegt, und die Theile, welche der Gottheit zufielen, unter entsprechenden Libationen sammt dem Rauchwerke und den Kuchen, welche die Sitte mit sich brachte, auf dem Altare verbrannt 18). Opfer, die ganz den Flammen übergeben wurden, sind selten 19); gewöhnlich erhielten die Götter das Fett und von jedem Gliede etwas 20, oder auch einzelne Theile, namentlich die Schenkelknochen besonders 21), während das Uebrige zum Schmause der Menschen verwendet ward 22), der so nothwendig mit jedem Opfer verbunden schien, dass beide Begriffe sich im Sprachgebrauche fortwährend durchkreuzen 23), und seine Theilnahme gleichfalls wesentliches Kennzeichen einer religiösen Genossenschaft war 24). Nur Todtenopfer oder solche, auf welchen irgend ein Fluch ruhete, machten davon eine Ausnahme, indem ihr Fleisch vielmehr vergraben oder auf sonstige Art beseitigt und zerstört ward 25), und wenn wir hierunter allerdings auch die Sühnopfer zu begreifen berechtigt sind <sup>26</sup>), so werden diese schon um desswillen nicht als der gemeinschaftliche Typus der Mehrzahl gelten dürfen; hier war die Hauptsache jedenfalls das Blut, von dessen Gebrauche zur Reinigung schon oben die Rede war, und das für die Unterirdischen sogar zu förmlichem Genusse <sup>27</sup>) in die Gruben gegossen ward, die bei diesem Cultus überhaupt die Stelle der Altäre vertreten haben sollen. <sup>28</sup>)

- 1) Selbst die römischen Opfergebräuche vergleicht mit den griechischen Dionys. Hal. VII. 72; für die letzteren sind classische Stellen Iliad. I. 458-466, Odyss. III. 439-463 und XIV. 414-438 mit Terpstra antiqu. Hom. p. 28; ferner Eurip. Electra 792 fgg., Aristoph. Pac. 940 fgg., Apoll. Rhod. Argon. I. 425 fgg., Nonnus Dionys. V. 6, Psellus de oper. daemon. p. 38-39 ed. Boisson. u. s. w. Bildliche Darstellungen Raoul Roch. Mem. ined. 34. 70, Monum. dell. Instit. III. 18, de Witte Elite ceramogr. II. 105-108, Panofka Bilder antik. Lebens III. t. 13.
- 2) Athen. VIII. 65: ὁρῶντες γὰρ, ὅτι τῆς μὲν ἐπὶ τὰς ἀπολαύσεις ὁρμῆς ούχ οδόν τε τους άνθρώπους άποστήσαι, χρήσιμον δε καλ συμφέρον τοις τοιούτοις ευτάπτως παλ ποσμίως έθίζειν χρησθαι, χρόνον άφορίσαντες και τοῖς θεοῖς προθύσαντες οῦτω μεθηκαν αὐτοὺς είς ἄνεσιν, Γν' Εκαστος ήγούμενος ήκειν τους θεους έπι τας απαρχάς και τας σπονδάς μετά αίδους την συνουσίαν ποιηται: vgl. II. 11 und V. 19: πάσα δε συμποσίου συναγωγή παρά τοις άρχαίοις την αίτίαν είς θεον άνέφερε, auch Juv. Sat. XI. 85: accedente nova, si quam dabat hostia carnem, und Sykes Versuch über Natur, Absicht und Ursprung der Opfer, mit Vorr. v. Semler, Halle 1778. 8, 8. 90 fgg. [Die Menschen sind ursprünglich Evocitoi der Götter (Hesiod. fr. CLXXXVII ed. Göttl.: ξυναί γὰρ τότε δαίτες ἔσαν, ξυνοί δὲ θόωκοι άθανάτοισι θεοίσι καταθνήτοις τ' άνθρώποις); das erste Opfer zu Mekone (Hesiod. Theog. 535) ist ein κρίνεσθαι bei dem gemeinsamen Mahle über den beiderseitigen Antheil; der erste Opferer Tantalos war bis dahin guscutos der Götter, er ist αμοιβαία θεοίσι δείπνα παρέχων, (Pind. Ol. I. 39). Das Opfer ist daher eine dais élon, an dem der Gott wie der Mensch Antheil nimmt.]
- 3) S. oben §. 17, not. 4 und die Stellen, wo ἐσχάρα für βωμὸς steht, bei Ammon. diff. vocc. p. 34 und Eustath. ad Odyss. VI. 305. Auch das Holz zum Opfergebrauch ward von bestimmten Leuten, von bestimmter Art, aus bestimmten heiligen Hainen geliefert (vgl. z. B. Paus. V. 14. 3) und endlich in bestimmter Weise geschichtet.
- 4) S. oben §. 24, not. 8 und die Beispiele bei Herod. VII. 197, Aristoph. Nubb. 255, Lucian. sacrif. c. 12 u. s. w. Bei Homer sind die Opfer freilich noch nicht ἐστεμμένοι: dagegen kennt er wenigstens schon das Vergolden der Hörner, das später stets mit der Bekränzung verbunden erscheint, s. Virgil. Aen. Y. 366, Ovid. Met. XV. 181 u. s. w.

- 5) Macrob. Sat. III. 5: observatum est a sacrificantibus, ut si hostia, quas ad aras duocretur, fuisset vehementer reluctata ostendissetque se invitam altaribus admoveri, amoveretur, quia invito deo eam offerri putabant; quas autem stetisset oblata, hanc volenti numini dari existimabant; vgl. Serv. ad Virg. Aeneid. IX. 627 und Jacobs zu dem Epigramme des Aristokles bei Aelian. H. A. XI. 4 und Anthol. gr. II. 1, p. 185; auch Lakemacher Obss. philol. I, p. 85.
- 6) Plut. qu. symp. VIII. 8. 3: ἄχρι δὲ νῦν παραφυλάττουσιν ίσχυρῶς τὸ μὴ σφάττειν, πρὶν ἐπινεῦσαι κατασπενδόμενον; Strabo VIII, p. 590: τότε γὰρ νομίζουσι καλλιερεῖν περὶ τὴν θυσίαν ταύτην Ἰωνες, ὅταν θυόμενος ὁ ταῦρος μυκήσηται und Schol. Aristoph. Pac. 960. Noch weiter ging man in Delphi nach dems. de defect. orac. c. 46: οὐ γὰρ ἀρκεῖ τὸ διασεἰσαι τὸν σάλον ὁμοῦ καὶ τὸν παλμὸν ἐγγενέσθαι μετὰ ψόφου τρομώσους. Aehnliches meldet aus Halikarnass Apollon. Dyscol. Mirabil. 13; bei dem μνῆμα des Aristomenes in Messene muss der zum ἐνάγισμα bestimmte Stier die Denksäule, an die er befestigt ist, durch sein θορυβεῖν und Springen erschüttern, Paus. IV. 32. 8. Durch was für Mittel aber dergleichen bewirkt ward, offenbart Schol. Apoll. Argon. I. 415: τὸ ῦδωρ, ὁ εἰωθασιν ἐμβάλλειν εἰς τὸ οῦς τοῦ ἱερείου ἐκλίου ἐκλ τὸ ἐπινεύειν τὸ ἱερείου.
- 7) Χέφνιβα νέμειν: vgl. Ath. IX. 76: έστι δὲ ῦδως, εἰς ος ἀπέβαπτον δαιὸν ἐκ τοῦ βωμοῦ λαμβάνοντες, ἐφ' οῦ τὴν θυσίαν ἐπετέλουν, καὶ τούτω περιρραίνοντες τοὺς παρόντας ῆγνιζον, und mehr oben §. 23, not. 7. Auch der Alter ward mit dem Weihwasser besprengt: περιρραίνειν τὸν βωμόν, vgl. Hesych. s. v. δαλίον, Schol. Aristoph. Pac. V. 959. Sonderbar jedoch Bekk. Anecdd. p. 316: χέρνιψ ἄγγος ἐλαίου, εἰς ος ἐνέβαπτον τὰς δασας καὶ περιέρραινον τὸν βωμόν!
- 8) Χεονίβων κοινωνοί, selbst Sklaven, Aesch. Agam. 1007; [daher sind die Hellenen ος μιᾶς γε χέονιβος βωμούς πεοιοραίνοντες, ὥσπεο ξυγγενείς, Ὁλυμπίασιν ἐν Πύλαις Πυθοί κτλ. Aristoph. Lysistr. 1139 ff.] und dagegen χεονίβων εἴογεσθαι von dem Geächteten Demosth. Lept. §. 158 mit Wolf p. 376, vgl. Soph. Oed. Tyr. 240 u.s. w.
- 9) Εὐφημία ἔστω oder εὐφημεῖτε, favete linguis, s. Aristoph. Ach. 237, Av. 959, und mehr bei Spanheim ad Callim. H. Apoll. 17; zunächst übrigens in Beziehung auf das Gebet, das mit jedem Opfer verbunden war, Iliad. IX. 171, Aristoph. Thesmoph. 295 u.s. w.
- 10) Προθύματα, προχύται (Eur. El. V. 807), wozu jedoch begreiflicherweise auch alles sonstige gehört, was zum Beginn des Opfers in die Flamme geworfen ward; vgl. Aristoph. Plut. 600 mit dem Scholiasten: τουτέστιν ἢ τὰς ὀλύφας παρὰ τὸ προθύεσθαι τῶν ໂερείων ἢ κριθὰς ἢ λιβανωτόν κ. τ. λ.
- 11) Οὐλαὶ oder οὐλοχύται in Körben, vgl. Aristoph. Pac. 946: τὸ κανοῦν πάρεστιν ὁλὰς ἔχον, und κανοῦν ἐνῆρκται, Eurip. El. 1146, Aeschin.
  Ctesiph. §. 125 und Panofka Bilder antiken Lebens S. 27, daher χέρνιβες und
  κανα verbunden Arist. Av. 850 und Demosth. Androt. §. 78, so lächerlich auch
  manche Grammatiker (seit Apion, wie es scheint, Apoll. lex. Homer. p. 124)
  diese Körbe selbst unter dem Worte οὐλοχύται verstehen. Die κανα als Opfer-

geräth Poll. I. 33, dazu Millingen Vases 28. 39, Jahn archäol. Beitr. S. 381 ff. von Silber C. I. n. 1570, 6 und 2855. 20; ihre (gestickte) Umhüllung hiess in Athen Ιστριανίδες: — καὶ παρά Αθηναίοις σκεπάσματα οἶς ἐκάλυπτον τὰ ἔερὰ πανᾶ Hesych. s. v. Ueber Bedeutung und Etymologie vgl. Theophrast beim Schol. Iliad. I. 449 und Porphyr. de abst. II. 6: τοῦ δὲ Δημητοείου καςπου μετά τὸν χέδροπα πρώτου φανέντος πριθών, ταύταις ἀπ' άρχης μέν σύλοχυτείτο κατά τὰς πρώτας θυσίας τὸ τῶν ἀνθρώπων γένος, υστερον δε έρεξαμένων τε αύτας και την τροφην ψαισαμένων . . . άπηρξαντο της ψαισθείσης τροφής πρώτον είς πύρ τοις θεοίς, όθεν έτι καί συν πρός τῷ τέλει τῶν θυηλῶν τοὶς ψαισθείσι θυλήμασι χρώμεθα, und noch deutlicher Suidas II, p. 738: ούλοθυτείν: κριθάς έπιχέειν τοίς θύμασιν θύλὰς γὰς ἔλεγον τὰς κριθὰς κατ' ἀντίθεσιν τῶν ψαιστών, ἄπες ην άλφιτα ύπο της μύλης κατεψηνισμένα τας γαρ ούλας πρόσθεν έκοπτον έσθίοντες, οθθέπω της πατεργασίας αύτων εύρημένης, και τάς μέν πριθάς μέχρι νῦν ὅλας χέουσιν οί ἐπιθύοντες ταϊς σπονδαῖς, ἐπεὶ σύμβολον της παλαιάς τροφής, τὰ δὲ πόπανα της ἄρτι ώρας, τουτέστι της ανθις. Die Ableitung von ölog bekämpft zwar Buttmann Lexil. I, S. 191 fgg. mit gewichtigen Gründen; dass es aber darum nicht, wie er will, geschrotene Gerste, sondern ganze Körner (noi levnov Odyss. XII. 358) gewesen, vertheidigt wiederum Al. Th. Sverdsiö de verborum ούλαλ et ούλοχύται significatione, Riga 1834. 4 und in Jahn's Archiv IV, S. 439-452; und jedenfalls kann die Vergleichung der römischen mola salsa um so weniger entscheiden, als die ούλαλ ursprünglich nicht einmal mit Salz gemischt gewesen zu seyn scheinen. Wenigstens sagt der Dichter Athenion bei Athen XIV. 85 ausdrücklich:

> οθεν έτι καὶ νῦν τῶν πρότερον μεμνημένοι, αλας οὐ προςάγοντες οὐ γὰρ ἦσαν οὐδέπω εἰς τὴν τοιαύτην χρῆσιν ἐξευρημένοι,

so dass die entgegengesetzte Angabe des Schol. Iliad. I. 449 und Aristoph. Equ. 1167, welcher selbst Nitzsch erkl. Anmerk. I, S. 220 obschon zögernd folgt, unter römischem Einflusse entstanden seyn muss; nur geröstet, πεφρυγμένας, wird man sie nach Hesych. II, p. 814 zu denken haben, vgl. Heyne Opusco. I, p. 370. Eberz in Zeitschr. f. d. Alterth. 1854. S. 324 ff. Bei den dem Tereus an seinem Grabe in Megara dargebrachten Opfern vertreten ψηφίσες die Stelle der ούλαί, Paus. I. 41. 6.

- 12) Κατάρξασθαι τοῦ ἱερείου τῶν τριχῶν ἀποσπάσαι, Hesych. II, p. 183; vgl. Iliad. III. 273, XIX. 254, Eurip. Electr. 810 und mehr bei Küster ad Aristoph. Av. 959 und Valcken. ad Eurip. Phoen. 576, obgleich dieses Wort im weiteren Sinne auch alle sonstigen Vorbereitungen zum Opfer umfasst; s. Wyttenb. ad Plut. Morr. p. 401 und Buttmann Lexil. I, S. 102. Dass aber das Abschneiden einer Locke überhaupt als Todesweihe galt, ist aus Virg. Aeneid. IV. 698 bekannt; vgl. Schol. Eur. Alcest. 74: ὡς ἔθους ὅντος τὸν Θάνατον τοῦ μέλλοντος ἀποθνήσκειν τὴν κόμην τέμνειν ξίφει κ. τ. λ.
  - 13) Exign dovos Odyss. XIV. 425, vgl. Dionys. Hal. VII. 72, p. 1459:

τών δὲ οἱ μὲν ἐστῶτος ἔτι τοῦ θύματος σκυτάλη τοὺς κροτάφους ἔκαιον, οἱ δὲ κίπτοντος ὑπετίθεσαν τὰς σφαγίδας, d. h. die Opfermesser, mit welchen dann dem Gefallenen die Kehle durchgeschnitten ward, während σφαγείον das Gefäss, εἰς δ τὸ αἷμα τῶν σφαζομένων ἱερείων ἐδέχοντο, Ετγμ. Μ. p. 737. Neben σφαγὶς bezeichnet κοπὶς das Opfermesser; Verschiedenheit der geraden Δωρική und der Φθιάς κοπίς, Eurip. El. 808. 835.

14) Odyss. III. 449: πέλεχυς δ' ἀπέκοψε τένοντας αὐχενίους, λύσεν δὲ βοὸς μένος... οἱ μὲν ἔπειτ' ἀνελόντες ἀπὸ χθονὸς εὐονοδείης ἔσχον, ἀτὰο σφάξεν Πεισίστρατος. Denn das ist eigentlich σφάζειν, cultro jugulum operire, ut fluat sanguis, Duncan. lex. Hom. ed. Rost p. 1063, was freilich auch geschehen konnte, ohne das Thier zuvor niederzuschlagen, wie II. I. 459 und Orph. Argon. 311:

καὶ τότε δὴ κραντῆρα βοῶν, ἐριμυκέα ταῦρον, σφάζον ἀνακλίνας κεφαλὴν είς αἰθέρα δῖαν ζωοταμῶν, κερὶ δ' αίμα πυρὶ χέον ἔνθα καὶ ἔνθα.

Bei den Opfern der Despoina in Arkadien τῶν Γερείων οὐ τὰς φάρυγγας ἀποτέμνειν ισπερ ἐπὶ ταῖς ἄλλαις θυσίαις, κῶλον δὲ ὅτι αν τύχη, τοῦτο ἕκαστος ἀπέκοψε τοῦ θύματος Paus. VIII. 37. 5.

- 15) Αίμάσσειν τοὺς βωμοὺς, Poll. I. 27, vgl. Luc. de sacrif. 13: τὸ αίμα τοῦ βωμοῦ περιχέειν Eustath. p. 1476. 40 und Lakemacher p. 371; dass aber auch die Anwesenden mit dem Opferblute besprengt worden, wie Lasaulx p. 22 will, geht für die gewöhnlichen Opfer aus seinen Citaten nicht hervor. Die von Lucian ironisirte Popularvorstellung sprach von den Göttern als τὸ αίμα πίνοντες τοῖς βωμοῖς προσχεόμενον ώσπερ αί μυῖαι, Luc. de sacrif. 9.
- 16) Eustath. ad lliad. p. 134: ως έθος Έλληνικον, εί μὲν τοῖς ἄνω ἔθνον, ἀνακλᾶν τὸν τοῦ ἱερείου τράχηλον, ωςτε ἀφορᾶν εἰς τὸν οὐρανον . . . ἐὰν μέντοι ῆρωσιν ἢ ὅλως τοῖς κατριχομένοις, κάτω τὸ ἱερεῖον ἀποβλέπον ἐσφάζετο: vgl. Etym. M. p. 345. 25 und Schol. Apoll. Argon. L 587: ἔντομα κυρίως τὰ τοῖς νεκροῖς ἐναγιζόμενα διὰ τὸ ἐν τῆ γῷ αὐτῶν ἀποτέμνεσθαι τὰς κεφαλάς οῦτω γὰρ θύουσι τοῖς χθονίοις τοῖς δὲ οὐρανίοις ἄνω ἀναστρέφοντες τὸν τράχηλον σφάζουσι, und Psellus de oper. daemon. p. 38 ed. Boisson.
- 17) Όλολυγή oder όλολυγμός, ululatus sacer, aber nicht Jammergeschrei, wie Voss Antisymb. II, S. 456, sondern εὐχή μετ' εὐφημίας, vgl. Heaych. a. v. II, p. 744, Spanheim ad Callim. H. Del. 258, Hemsterh. ad Luc. Somn. c. 4, Elmsley ad Eurip. Heracl. 782, Böttiger Kunstmyth. I, S. 47 fgg. [Die Allgemeinheit der Flötenbegleitung beweist die Ausnahme Apollod. III. 15. 6: Μινώς δὲ ἀγγελθέντος αὐτῷ τοῦ θανάτου θύων ἐν Πάρω ταὶς Χάρισιν τὸν μὲν στέφανον ἀπὸ τῆς πεφαλῆς ἔρριψε παὶ τὸν αὐλὸν πατέσχε παὶ τὴν θυσίαν οὐδὲν ήττον ἐπετέλεσεν· ὅθεν ἔτι παὶ δεῦρο χωρὶς αὐλῶν παὶ στεφάνων ἐν Πάρφ θύουσι ταῖς Χάρισι sowie Herod. I. 132. Auf Vasenbildern Panofka Bilder ant. Lebens t. XIII. n. 3. 7. Daher auch ein αὔλημα σπονδεῖον Poll. IV. 73. Auch die Trompete war in Argos ein ἐερουργικὸν ἐπὶ θυσίαις, daher

- ό ἐπὶ τοῖς Γεροῖς Γεροσαλπιγκτής, Poll. IV. 87. Der von Plinius H. N. XXVIII. 2 angegebene Grund: tibicinen canere, ne quid aliud exaudiatur, also der durch die Continuität des Flötenspieles fern gehaltenen Störungen durch fremde Laute war jedenfalls ein mitwirkender.]
- 18) 'Ωμοθετείτο καὶ καθηγίζετο, welches letztere Wort jedoch erst bei Herodot und Späteren erscheint, vgl. Wessel. ad Diodor. IV. 23; bei Homer heisst es nur wie Odyss. III. 459: καὶε δ' ἐπὶ σχίζης ὁ γέρων, ἐπὶ δ' αἴθοπα οἶνον λείβε, oder Iliad. ΧΙ. 774: σπένδων αἴθοπα οἶνον ἐπ' αἰθομένοις Γεροίσι. Zur σπονδή nimmt Orpheus Argon. 317 auch Milch und Oel, Odysseus XII. 362 in Ermangelung des Weines sogar Wasser; dass sie mit Gebet begleitet ward, zeigt Menander bei Athen. XIV. 78 u. C. I. n. 3538. Ausserdem Rauchwerk und πόπανα, deren erste Spur schon in der ἀλφίτου ἀπτή, die Eumäus Hom. Odyss. XIV. 429 dem brennenden Opfer mitgibt; vgl. oben not. 11 und §. 25, not. 13. Θυλήματα, mit σπλάγχνα zusammen genannt Arist. Pac. 1040, sind nach Hesych. s. v. βεβρηγμένα μέλιτι ἄλφιτα, offenbar jene πόπανα.
- 19) Όλοκαυτεῖν, wie Xenophon Anab. VII. 8 dem Ζεὺς μειλίχιος, wie Orpheus den Eumeniden in Karnia ein schwarzes Schaf, Schol. Oed. Col. 42, vgl. Müller, Eumenid. S. 139, wie die Smyrnäer δύουσι Βουβρώστει ταῦρον μέλανα καὶ κατακόψαντες αὐτόδορον ὁλοκαυτοῦσιν, Plut. Quaest. symp. VI. 8. 1, wie noch Serv. ad Virg. Aen. VI. 253 oder ἀδαίετον ώμοθετῆσαι, wie Iason der Hekate Apoll. Argon. III. 1033: also Sühnopfer, wesshalb auch Homer noch nichts davon weiss, vgl. Völcker in Hall. Encykl. Sect. III, B. IV, S. 77. Bei dem Ziegenopfer des Cyrus verbrennt man ganz nach Vorschrift der Magier die Stiere dem Zeus, die Rosse dem Helios, Xenoph. Cyrop. VIII. 3. 24. Ausserdem nur hin und wieder förmliche Zerstörungsopfer im Grossen, wie Paus. IV. 31. 7, VII. 18. 7, IX. 3. 4; werden diese aber darum mit Hygin Astron. II. 15 überall als die ersten betrachtet werden können?
- 20) Vgl. Odyss. XIV. 427 und dazu Dionys. Hal. p. 1496: ἀπαοχάς τ' ἀπὸ τῶν σπλάγχνων λαμβάνοντας καὶ ἀπὸ τῶν ἄλλων μελῶν καὶ ταύτας ἀλφίτοις δεύοντας καὶ καθαγίζοντας ἐπὶ τῶν βωμῶν κ. τ. λ. Ἱεράθετα Bezeichnung für das als Opfer aufgelegte, Hesych. s. v. Hermes erhält den ersten Antheil am Opferfleisch Ερμοῦ κλῆρος ἡ πρώτη τῶν κρεῶν μοῖρα, und die letzte Libation zugleich mit der Zunge des Opfers, vgl. Poll. VI. 55: vgl. Athen. l. 28, Clarke ad Hom. Odyss. VII. 138, Boisson. ad Philostr. Heroic. p. 544: über die Zunge, welche vom Opferthier noch besonders ausgeschnitten und zuletzt mit der Libation an Hermes verbrannt wird, s. Hom. Od. III. 332. 341 mit Schol., Aristoph. Pac. 1060, Athen. I. 28, Paroemiogr. gr. I, p. 415, Plut. V. Phoc. 1, de cupid. divit. 5.
- 21) Μηρούς τ' έξέταμον κατά τε κνίση έκάλυψαν, δίπτυχα ποιήσαντες, έπ' αὐτῶν δ' ώμοθέτησαν Iliad. I. 460; II. 423; Odyss. XII. 360; vgl. Paus. I. 24. 2: τοὺς μηροὺς ἐκτεμῶν κατὰ νόμον τῶν Ἑλλήνων: noch häufiger aber πίονα μηρία oder μῆρα καίειν, woraus der bekannte Streit entstanden ist, ob nur die Knochen oder auch das Fleisch der Schenkel mit dem Fette verbrannt worden sey. Ersteres behauptet Yoss mythol. Br. II, S. 354—374

und wiederholt gegen Heyne u. A. nach der hesiodischen Sage von der Ueberlistung der Götter durch Prometheus Theog. 535 fgg. (dazu G. Hermann ad Assch. Prometh. p. 99 ff., Schoemann de Pandora p. 12) und den Unterscheidungen der Grammatiker, von welchen z. B. Hesychius II, S. 596 μηρία geradezu τὰ ἐπὶ τῶν μηρῶν ἐξαιρούμενα όστᾶ erklärt; Andere sagon jedoch allgameiner, wie Apollonius lex. Hom. p. 112: τὰ ἐκ τῶν μηρῶν ἐξαιρούμενα, und wie Sophokles Antig. 1008 fgg. jedenfalls keinen Unterschied zwischen beiden Ausdrücken macht, so neigen sich jetzt wieder manche Ansichten dahin, dass ημηρία wohl auch fettere oder fleischigere Theile oder überhaupt Partikeln der ungol seyn können, welche aus den ganzen Schenkeln ausgeschnitten seyn mogen"; [Hermes erklärt Arist. Plut. 1128: οζμοι δε κωλής ην έγω κατήσθιον neben dem Genuss von σπλάγχνων θερμών, wo unter κωλης doch der ganze Hinterschenkel verstanden ist] vgl. Nitzsch erkl. Anmerk. I, S. 223 und B. G. Weiske Prometheus und sein Mythenkreis, Lpz. 1842. 8, S. 244—251, welchen auch Fr. Wieseler Adversaria in Aeschyli Prometheum vinctum, Gott. 1843. 8, p. 19 in Erklärung der Stelle Prom. 494 fgg. beitritt. Gegen Nitzsch erklärt sich Marx ossa temporibus Homericis dis oblata, Coesfeld 1851. Nur darf man dabei nicht den Gott als den Gast des Menschen fassen, dem also das beste Stück habe vorgesetzt werden müssen; nachdem das ganze Thier der Gottheit geheiligt ist, geht der Monsch vielmehr bei dieser zu Gaste, und thatsächlich trat gewiss schon frühe die Ironie hervor, wie es Ranke heslod. Studien, Gött. 1840. 4, S. 17 und Nägelsbach homer. Theol. S. 183 mit Recht bezeichnen, dass der Opfernde die Götter hauptsächlich mit den Theilen abfand, die für ihn keinen Werth hatten, wenn auch daraus keine ausschliessliche Regel gefolgert werden darf; vgl. Schömann zu Aesch. Prometh. S. 115. Ausser dem Fette, über welches vgl. Movers Opferwesen der Karthager S. 100-107, gehören dahin wohl auch einzelne Eingeweide, namentlich die Galle, die nicht nur Sophokles Ant. 1010, sondern auch Menander bei Ath. IV. 27 und der Dichter bei Clem. Alex. Stromatt. VII. p. 719 mit den όστοῖς ἀσάφκοις oder άβρώrois verbindet; ferner der Schwanz, néonos, nach Eubulus das. p. 716 [mit dem Steissbein (όσφὺς ἄκρα, daher os sacrum), das Wieseler auch auf Bildwerken nachgewiesen hat (Philol. X, S. 38 ff.)] und für Hermes die Zunge dick την έφμηνείαν s. oben n. 20.

22) Mistulión τ' ἄρα τάλλα καὶ ἀμφ' ὁβελοῖσιν ἔπειραν, wie noch häufig auf Vasenbildern "Knaben welche das an den Bratspiess gesteckte Opferfieisch herbeitragen," vgl. Gerhard auserles. Vasenb. III. t. 155, Micali Monum. della storia degli ant. popoli Ital. t. 96. 97. 98, de Witte Elite ceramogr. II. 107. 108, Wieseler Denkmäler II, Taf. 30. n. 337, Jahn archäolog. Aufs. S. 137, so dass man also auch hierin der alten Sitte (Plat. Republ. III, p. 404 C, Athen. I. 15 und 46, Plutarch. de poësi Homer. c. 25) treu blieb; nur die Athener, sagt Philochorus bei Athen. XIV. 72, ταῖς "Ωραις θύοντες οὐκ ὁπτῶσιν ἀλλὰ ἔψουσι τὰ ποέα, παραιτούμενοι τὰς θεὰς ἀπείργειν τὰ περισκελῆ καύματα. Auch sass man [in guter alter Zeit] bei Opferschmäussen, Athen. VIII. 65: ὑπολαμ-βάνοντες οὖν τοὺς θεοὺς πλησίον αὐτῶν εἶναι τὰς ἑορτὰς κοσμίως καὶ

σωφράνως διῆγον · ὅθεν οὖτε κατακλίνεσθαι παρὰ τοὺς ἀρχαίοις ἔθος ἀλλὰ δαίνυνθ ἐξόμενοι. Eigens dazu oft aus den ersten Männern des Staates ernannte δαιτρολ oder κρεωδαϊται vertheilten das Fleisch [in einzelne gleiche Portionen], πρὸς μερίδα, διὰ τὴν ἀφέλειαν καλ καθαριότητα τῆς διαίτης, Plut. Qu. symp. II. 10. [Später gehörten die Ruhelager zum Opferschmaus, wenigstens gewisser Gottheiten; man bereitet sie oder schmückt sie mit dem der Gottheit geheiligten Laub: so die die Dionysien feiernden Athener κατακείμενοι ἐπλ στιβάδων κιττοῦ (Philostr. Vit. soph. II. 1. 3) vgl. Bötticher Baumk. S. 333. Der Kranz ward bei dem Mahle abgelegt (Plut. Quaest. symp. II. 10). Arkadische Opfermahlsitte Athen. IV. 35.)]

- 23) Eurip. Ion. 1124, πρὸς δείπνα θυσίας θ' ᾶς θεοίς ἐπλίζετο; Diphilus bel Athen. VII. 39: τίς ἐσθ' ὁ θύων ἢ πόθεν συνίσταται τὸ δείπνον u. s. w. Daher θύειν γάμους, γενέθλια u. s. w. für ἐστιᾶν, Welcker kl. Schr. S. 287; θιασῶται (§. 7, not. 6) s. v. a. ξυμπόται oder ὁμόσιτοι, Poll. VI. 8; ἱερεύειν οὐ μόνον τὸ θύειν άλλὰ καὶ τὸ ἀπλῶς σφάζειν, Eustath. ad Odyss. II. 56, und ἱερεῖα jegliches Schlachtvieh, quia nullum animal in proprios usus mactabant, quin ejus aliquam partem deo conscorarent adolendam, Sturz lex. Xenoph. II, p. 564.
- 24) Σπλαγχνεύειν oder σπλάγχνων μεταλαβείν, Intpp. Aristoph. Av. 798, wie lat. visceratio; vgl. Equ. 412: η μήποτ' άγοραίου Διὸς σπλάγχνοισι παραγενοίμην, und Dinarch. adv. Aristog. §. 9: μήτε πῦρ ἐναύειν, τούτφ μήτε συσσιτείν μηδένα, μήτε δυσιών τών γιγνομένων κοινωνείν, insbes. aber Isaeus Astyph. §. 33, wo der Ausschluss eines Prätendenten aus einer Familiengemeinde so ausgedrückt wird: πολλάκις έληλυθότι αὐτῷ ούδὲ πώποτε κεκρεανομήκασι. Die Opferportion ist leção δάνος, Hesych. s. v. Daher für grössere Theilnahme eigene έστιατόρια, σημείον του συνέρχεσθαι πλήθος lnavòv τῶν συνθυόντων Strabo X. p. 747; vgl. Ross Inselveisen II, S. 47. Darauf bezieht sich das év eldwleiw naraneisbat und die ganze Besprechung bei Paulus I. Epist. Corinth. c. 8.10. Dass das Vertheilen von dem Opferfleisch auch ausserhalb des zunächst opfernden Kreises allgemeine Sitte war, geht aus der zum Sprichwert Istla Ivel gewordenen, in sich wohl begründeten Ausnahme bei dem Opfer der Hestia schon hervor: δι έθους γὰρ ἡν τοῖς καλαιοίς, ὁπότε ἔθυον Ἱστία, μηδενὶ μεταδιδόναι τῆς θυσίας Parcemiogt. gr. I, p. 97.] Daher das διαπέμπειν μερίδας, wie von Korinth nach Sikyon, Plut. v. Arat. 15, vgl. Ussing Inscr. ined. p. 49.
- 25) Θυσία ἄγευστος, Plut. sanit. praec. p. 124 B, vgl. oben §. 22, not. 13 und insbes. Paus. II. 10. 1: καὶ νῦν ἔτι ἄρνα οἱ Σικυώνιοι σφάξαντες καὶ τοὺς μηροὺς ἐπὶ τοῦ βωμοῦ καύσαντες τὰ μὲν ἐσθίουσιν ὡς ἀπὸ ἱερείου, τὰ δὲ ὡς ῆρωὶ τῶν κρεῶν ἐναγίζουσι, woraus deutlich hervorgeht, dass von allen ἐναγίσμασι (§. 16, not. 14) nichts verzehrt ward, oder vielmehr diese selbst so hiessen, weil sie ganz verbrannt wurden, καθηγίσθη, Luciande luctu c. 9. So opfert man dem Pelops in Olympia ἐς τὸν βόθρον einen schwarzen Widder, das Holz beim Opfer besteht aus λεύκη, der μάντις erhält keinen Theil vom Opfer, die Opfernden selbst, die den Zeustempel betreten wollen, dürfen nichts vom Opferthier essen, Paus. V. 13. 3.

- 26) Porphyr. abst. II. 44: πάντες γὰρ ἐν τούτφ ὡμολόγησαν οἱ θεολόγοι, ὡς οὕτε ἀπτέον ἐν ταῖς ἀποτροπαίοις θυσίαις τῶν θυομένων καθαρσίοις τε χρηστέον: vgl. oben not. 19 und §. 23, not. 13. 16. In Myonia bei Amphissa werden nächtliche Opfer den θεολ μειλίχιοι gebracht καὶ ἀναλώσαι (nicht verzehren, sondern vernichten) τὰ κρέα αὐτόθι πριν ἢ ῆλιον ἐπισχεῖν νομίζουσιν, Paus. X. 37. 4.
- 27) Eurip. Hecub. 536: έλθε δ΄ ώς πίης μέλαν ἀκραιφνες αίμα π. τ. λ. Daher das Heroenopfer eine αίμακουρία Pind. Ol. I. 90. Dem Heros ἀρχηγέτης in Tronis: ἄγοντες ίερεῖα οί Φωκείς τὸ μεν αίμα δι' ὁπῆς ἐσχέουσιν ές τὸν τάφον, τὰ δὲ κρέα ταύτη σφίσιν ἀναλοῦν καθέστηκεν, Paus. Χ. 4. 7. Die Furien avide exceptum pateris hausere cruorem, Valer. Fl. Argon. L 828.
- 28) Apoll. Rhod. Argon. III. 1032: βόθρον ὀρύξασθαι περιήγεα, τῷ δ΄ ἐνὶ θῆλυν ἀρνειὸν σφάζειν: vgl. Philostr. V. Apoll. VI. 11 und mehr bei Lakemacher Obss. philol. VIII, p. 171, Boisson. ad Philostr. Her. p. 589, Nitzsch erkl. Anmerk. z. Od. III, S. 261. Bei dem τάφος πυρᾶ τ' ἐπέσφαξ' αίμα μηλείου φόνου Orest in Eurip. El. 92.

#### **§.** 29.

Zwischen dem Opfer und der Mahlzeit lag übrigens noch ein Zeitraum in der Mitte, der in der Regel um so länger seyn musste, als wenigstens den oberen Gottheiten früh am Tage, nur den unterirdischen Nächmittags oder Abends geopfert zu werden pflegte 1); und diesen [im Sinne der Gottheit und zur Darstellung ihres geschichtlich sich offenbarenden Wesens] zu füllen dienten dann zu Wettkämpfen geordnete, die Stimmung des Festes aussprechende Belustigungen], die in sofern eben so wesentliche und stehende Bestandtheile festlicher Tage wurden 2). Selbst persönliche Neckereien wurden von einzelnen Culten geheiligt und hervorgerufen 3); aber auch der einfache Ausdruck religiöser Erhebung im Liede konnte unter solchen Umständen die Form eines Wettkampfs annehmen4), und noch bestimmter prägte sich dieser vielfach in den beiden andern Elementen des Tanzes und der körperlichen Uebungen aus, die neben dem Gesange als die hauptsächlichsten Aeusserungen festlicher Lust in Griechenland erscheinen 5). Was den Gesang betrifft, so war dieser allerdings als Lob und Bitte bereits ein Begleiter der heiligen Handlung selbst 6), und theilte desshalb mit dieser ebensowohl die Mannichfaltigkeit der einzelnen Cultusrichtungen 7) als die Stätigkeit der einmal festgesetzten Weisen e) sogar bis auf seine Tonarten und

musikalische Begleitung 9); gleichwie er sich jedoch schon in dieser Form auch über die beiden andern Theile des Festes erstreckte 10), so vereinigte er sich auch namentlich mit dem Reigen, der das brennende Opfer auf dem Altare umkreiste 11), und genoss überhaupt in der chorischen Poesie den vollen Reichthum künstlerischer Entfaltung, in welchem der griechische Tanz eine Zierde des Götterdienstes war 12). Denn wenn auch das Verdienst jener Vereinigung beider Künste zunächst dem besonderen Einflusse des dorischen Stammes zu gebühren scheint 13), so war doch der Tanz als solcher in der Mehrzahl der griechischen Culte um so alter, als der plastische Trieb des Volkes gerade in ihn den ganzen Ausdruck der religiösen Stimmung legte, welche das jedesmalige Fest in ihm hervorbrachte 14); weit entfernt nur eine rhythmische Bewegung der Füsse zu seyn, nahm er alle Theile des Körpers barmonisch in Anspruch 15), und brachte so von selbst der Poesie den nachahmenden Charakter entgegen 16), in welchem sich die Bedeutung der Feier zur Anschaulichkeit eines lebendigen Bildes ausprägte 17). Wohl gingen die wenigsten Culte so weit wie der bacchische, der die Wirkungen seiner Chöre selbst durch entsprechende Verkleidung erhöhete 18) und auch ausser seinem eigentlichen Mythenkreise mimische Darstellungen aus dem Leben oder sonstigen Muthwillen zuliess 19), woraus sich dann zuletzt die mancherlei Gattungen des griechischen Dramas entwickelten 20); inzwischen standen doch auch die Waffentänze des kretischen Zeuskultus und anderer dieser Richtung ziemlich nahe 21), und selbst die apollinische Religion, so sehr ihre musikalischen Aeusserungen im Ganzen auf Strenge der Form und reines Wohlgefallen an Ebenmaass und Harmonie der Bewegung berechnet waren 22), führte nicht nur die bedeutendsten Scenen ihrer Mythologie gleichfalls mimisch auf 23), sondern liess auch neben ihren sonstigen Tänzen den Inhalt untergelegter Texte von besonderen Reigen nachahmen 24). Nur scheint diese den Reitz des Wettstreits nicht sowohl wie die dionysische in der gemeinschaftlichen Anstrengung ganzer Chöre 25), als vielmehr in den kunstgerechteren Leistungen Einzelner in Poesie und musikalischem Vortrage gesucht zu haben 26), nach deren Vorbilde sich diese Sitte über alle weiteren Arten öffentlichen Vortrags ausdehnte?7) und so ist dann auch überhaupt die Mehrzahl der musikalischen Wettkämpfe zu verstehen, die uns theils allein, theils mit den anderen obengenannten verbunden bei Festen griechischer Städte begegnen <sup>28</sup>).

- 1) Schol. Pind. Isthm. III. 10: ἔθος πρὸς δυσμὰς ἱερουργεῖν τοῖς ῆρωσι, κατὰ δὲ τὰς ἀνατολὰς τοῖς θεοῖς: vgl. Etym. M. p. 468: ἱερὸν ἡμαρ σημαίνει τὸν πρὸ τῆς μεσημβρίας καιρόν κατὰ τοῦτον γὰρ ἔθυον τοῖς Ὁλυμπίοις θεοῖς ἀπὸ δὲ μεσημβρίας τοῖς καταχθονίοις, ja in der Nacht den unterirdischen Gottheiten, so Virg. Aen. VI. 252: Stygio regi nocturnas inchoat aras; Paus. X. 38. 4; Böckh ad Pind. P. III, p. 509 ff. und mehr oben §. 16, not. 2 und Lobeck Agl. p. 412.
- 2) Plut. V. Nic. c. 3: δυσία, άγων, έστίασις: vgl. C. I. n. 2360, und über die Mittelstellung der άγωνες Müller in Wagner's Uebers. von Stuart und Revett Alterth. v. Athen. II, S. 684: im Allg. aber Strabo X, p. 716: ποινόν δή τοῦτο καὶ τῶν Ελλήνων καὶ τῶν βαρβάρων ἐστὶ τὸ τὰς ἐεροποιτας μετ' ἀνέσεως ἑορταστικῆς ποιεϊσθαι κ. τ. λ.
- 3) Τωθασμός: vgl. Aristot. Politic. VII. 15. 8 mit Müller gr. Liter.gesch. I, S. 234, namentlich das λαμβίζειν an Festen der Demeter und des Dionysus, Casaub. de poësi p. cxviii, Preller Demeter u. Perseph. S. 100, Welcker kl. Schr. S. 80; auch Paus. VII. 27. 3 und die χοφοί γυναικήτοι πέφτομοι in Aegina Herod. V. 83, in Anaphe Apoll. Argon. IV. 1727 u. s. w.
- 4) Paus. X. 7. 2: ἀρχαιότατον δὲ ἀγώνισμα γενέσθαι μνημονεύουσι καὶ ἐφ' ῷ πρῶτον ἀθλα ἔθεσαν, ασαι ῦμνον εἰς τὸν θεόν: vgl die mythische Entstehung des Hirtenliedes nach Probus ad Virgil. Ecl. 1: ad ejus dedicationem plurimi pastores confluxerunt cum utribus vino plenis et panibus figuras ferarum vel pecorum referentibus; iique constituerunt, ut qui convenerant laudes deae decantarent, coronato qui eas rectius prosequeretur etc.
- 5) Homer. H. Apoll. 149: οἱ δέ σε πυγμαχίη τε καὶ ὀρχηθμῷ καὶ ἀοιδῆ μνησάμενοι τέρπουσιν, ὅταν στήσωνται ἀγῶνα.
- 6) Hymnen, εὐχαὶ πρὸς Φεοὺς Plat. legg. III. p. 700 B, namentlich παρὰ σπονδῆσι, s. Callim. H. in Jovem 1 mit Spanheim und Procl. Chrest. bei Phot. Bibl. p. 320: ὁ δὲ κυρίως ὕμνος πρὸς κιθάραν ἤδετο ἐστώτων, obgleich manche derselben nach Athen. XII. 30 auch getanzt wurden.
- 7) Vgl. Proclus in Phot. Bibl. cod. 289, p. 319 fgg. und Poll. Onom. I. 88: αί δὲ εἰς θεοὺς ἀδαὶ κοινῶς μὲν παιᾶνες, ὕμνοι, ἰδία δὲ Αρτεμίδος ῦμνος οῦπιγγες, Απόλλωνος ὁ παιὰν, ἀμφοτέρων προσώδια, Διονύσου διθύραμβος, Δήμητρος ἴουλος κ. τ. λ., sowie IV. 53 mit Eckermann Relig. gesch. I, S. 308 fgg., Schwalbe über die Bedeutung des Päan als Gesang des apollinischen Cultus, Magdeburg. 1847, dazu NJbb. LXIV, S. 435, und Welcker alte Denkmäler III, S. 125 ff.: dithyrambus in vasorum pictis.
- 8) Plat. legg. III, p. 700 Br διηφημένη γὰφ δη τότε μὲν ην ἡμῖν ἡ μουσική κατὰ εἴδη τε έαυτης ἄττα καὶ σχήματα . . . τούτων δη διατεταγμένων ... οὐκ ἐξῆν ἄλλφ εἰς ἄλλο καταχοῆσθαι μέλους εἶδος. Daher νόμοι,

έπειδη οὐκ ἐξην παραβηναι τὸ καθὶ εκαστον νενομισμένον εἰδος τής τάσεως, Plut. de mus. c. 6; und mehr bei Plehn Lesbiaca p. 157 und Ulrici hell. Dichtk. II, S. 152 fgg.

- 9) Aristot. Politic. VIII. 7: πᾶσα γὰο βακχεία καὶ πᾶσα ἡ τοιαύτη κίνησις μάλιστα τῶν ὀργάνων ἐστὶν ἐν τοῖς αὐλοῖς, τῶν δὲ ἀρμονιῶν ἐν τοῖς Φουγιστὶ μέλεσι λαμβάνει ταῦτα τὸ πρέπον, οἰον ὁ διθύραμβος ὁμολογουμένως εἶναι δοκεῖ Φρύγιον: vgl. Lütcke de dithyrambis, Berl. 1829. 8 und über den Gegensatz dieses bacchisch-phrygischen Flötenspiels um der korybantischen Rasselmusik (Fr. Ad. Lampe de cymbalis veterum, Traj. 1703. 12; Böttiger Kunstmyth. I, S. 281; Hoeck Kreta I, S. 219) nicht zu gedenken mit andern Culten, namentlich apollinischer Citharödik Böttiger kl. Schr. I, S. 6 fgg. und Bode hell. Dichtk. II. 1, S. 167; im Allg. aber über die specifischen Unterschiede der Tonweisen und musikalischen Instrumente Plat. republ. III, p. 399 und Plutarch de musica mit Böckh de metr. Pind. p. 238 fgg. und E. L. v. Leutsch Grundriss der Metrik, Gött. 1841. 4, S. 299 fgg. 341 fgg.
- 10) Vgl. Nitzsch de hist. Homeri I, p. 136, namentlich Athen. XIV. 24: άλλὰ μὴν οἱ ἀρχαῖοι περιέλαβον καὶ ἔθεσι καὶ νόμοις τοὺς τῶν θεῶν ὕμνους ἄδειν ἄπαντας ἐν ταῖς ἑστιάσεσιν, όπως καὶ διὰ τούτων τηρῆται τὸ καλὸν καὶ σωφρονικὸν ἡμῖν: auch Eurip. Medea 192 und was oben §. 21, not. 5 über die Päane gesagt ist, die ohnehin im weiteren Sprachgebrauche den Hymnen synonym sind, s. Kreuser homer. Rhaps. S. 234 und Ulrici II, S. 546.
- 11) Etym. M. p. 690: ὑπορχήματα δὲ ἄτινα πάλιν ἔλεγον ὁρχούμενοι καὶ τρέχοντες κύκλφ τοῦ βωμοῦ καιομένων τῶν ἱερείων: vgl. Spanheim ad Callim. H. Dian. 267, und über jene Vereinigung Athen. XIV. 30 und Plut. qu. symp. IX. 15. 2: ὀρχηστικῆ δὲ καὶ ποιητικῆ κοινωνία πᾶσα καὶ μέ-θεξις ἀλλήλων ἐστὶ, καὶ μάλιστα μιμούμεναι περὶ τὸ ὑπορχημάτων γένος ἐνεργὸν ἀμφότεραι τὴν διὰ τῶν σχημάτων καὶ τῶν ὀνομάτων μίμησιν ἀποτελοῦσι. Darf man aber auf solche Rundreigen auch die χοροὺς κυκλίους des bacchischen Cultus beziehen? S. Rom. de Timkovsky de dithyrambis in Beck's actt. sem. Lips. I, p. 214 und dagegen G. M. Schmidt diatribe de dithyrambo. Berl. 1845, 8, p. 224 fgg.
- 12) Denn ursprünglich ist χορός nur Tanz, und wird auch später schwerlich, wie z. B. Welcker ep. Cykl. S. 372 will, blossen Gesang bezeichnen oder gar mit Ulrici II, S. 132 auf einen Päan wie Iliad. I. 472 übergetragen werden können; doch scheint schon Iliad. XVI. 182 und XVIII. 572 sowie Od. XXIII. 145 den Verein beider Künste zu kennen, wofern man dort nicht mit Müller im Göttinger Sommerkataloge 1836 μέλπεσθαι und μολπή in der weiteren Bedeutung παίζειν nehmen will; vgl. Apoll. lex. Homer. p. 110 fgg.
- 13) Fr. Schlegel Gesch. d. Poesie I, S. 226; Müller Dor. II, S. 370; Bern-hardy griech. Lit. II, S. 406 fgg.
- 14) Apul. de deo Socr. c. 14: Aegyptia numina ferme plangoribus, Graeca plerumque choreis gaudent; vgl. die Zusammenstellung Plat. legg. VIII, p. 835 Ε: θυσίαι καὶ έορταὶ καὶ χοροὶ πᾶσι μέλουσι, auch Symp. p. 197 D und Plut. V. Alex. c. 29: θυσίας τοῖς θεοῖς καὶ πομπὰς ἐπετέλει καὶ τραγικοῦν

ayanag: über die griechische Orchestik im Alig. aber Ath. XIV und Poll. IV. 95 ff. mit den Sammlungen von Meursius Orchestra in Gron. Thes. T. VIII, Burette mem. pour servir à l'histoire de la danse chez les anciens in M. d. l'A. d. Inser. P. I, p. 93—135; J. G. Purmann de saltatione tum populari tum sacra in antiquitate, Francof. ad M. 1805. 4, von Leutsch Metrik S. 872 fgg. und J. H. Krause die Gymnastik und Agonistik der Hellenen, Lpz. 1841. 8, S. 800 fgg.

- 15) Serv. ad Virgil. Ecl. V. 73: sane ut in religionibus saltaretur, haec ratio sit, quod nullum majores nostri partem corporis esse voluerunt, quae non sentiret religionem; vgl. Plat. legg. VII, p. 814 E u. Athen. I. 37: ἔταττον γὰς τὸ ὀςεῖσθαι ἐπὶ τὸ κινεῖσθαι καὶ ἐςεθίζεσθαι. Insbes. χειςονομία = ὀςχεῖσθαι ταῖς χεςσί, wie Antiphanes bei dems. IV. 12; vgl. XIV. 26 und mehr bei Heinrich ad Juven. V. 120 und Jacobs ad Achill. Tat. p. 646, auch Cramer Anecdd. Par. I, p. 307: ἱεςὰ ὄςχησις, ἡ χρῶνται ἐν τοῖς θείοις ναοῖς οἱ χειςονομοῦντες.
- 16) Plat. legg. VII, p. 795 E: τῆς ὀρχήσεως δὲ ἄλλη μὲν Μούσης λέξιν μιμουμένων, τό τε μεγαλοπρεπὲς φυλάττοντας ἄμα καὶ ἐλεύθερον ἄλλη δὲ εὐεξίας ἐλαφρότητός τε ἕνεκα καὶ κάλλους τῶν τοῦ σώματος αὐτοῦ μελῶν καὶ μερῶν: und noch entschiedener p. 816 A: διὸ μίμησις τῶν λεγομένων σχήμασι γενομένη τὴν ὀρχηστικὴν ἐξειργάσατο τέχνην σύμπασαν: vgl. Krause S. 810 fgg., H. Alt Theater und Kirche in ihrem gegenseitigen Verhāltniss historisch dargestellt. Berlin, 1846. 8, Petersen Geheimdienst S. 9.
- 17) So der delische γέρανος ἀπομιμησάντων τὴν ἀπὸ τοῦ λαβυρίνδου ἔξοδον, Poll. IV. 101, vgl. Plut. V. Thes. c. 21 mit Hoeck Kreta II, S. 136 und Monum. dell' Inst. archeol. 1848. IV. t. 56; so in Delos der Chor der κοῦραι Δηλιάδες ἑκατηβελέταο θεράπναι, die bei dem Hymnus auf Leto und Artemis πάντων ἀνθρώπων φωνὰς καλ κοεμβαλιαστὺν μιμεῖσθ' ἴσασι φαίη δὲ κεν αὐτὸς ἕκαστος φθέγγεσθ' οῦτω σφιν καλὴ συνάρηρεν ἀοιδὴ, Hom. h. Apoll. 160 ff., die πάθεα ᾿Αδρήστου, welche die Sicyonier nach Herod. V. 67 τραγικοῖσι χοροῖσι ἐγέραιρον, und mehr bei Böttiger Opuscc. p. 330 fgg. und G. A. Schöll de origine graeci dramatis, Tubing. 1828. 8; auch Lobeck Agl. p. 673, obgleich dieser der ganzen Erscheinung ein anderes Princip unterlegt: non est dubium, quin prius vitae quotidianae eventa moresque et facta corum quibuscum agerent quam deorum heroumque res gestas imitati fuerint?
- 18) Strado X, p. 717: Διονύσου δὲ πρόςπολοι Σείληνοί τε καὶ Σάτυροι καὶ Βάκχαι, Αῆναί τε καὶ Θυὶαι καὶ Μιμαλίόνες καὶ Ναΐδες καὶ Νόμφαι καὶ Τίτυροι προςαγορευόμεναι, mit einem Worte der ganze bacchische δίασος (Creazer Symb. IV, S. 42; vgl. Müller Archäel. §. 385 fgg. und Jahn Vasend. S. 18—80) in menschlicher Mummerei nachgeahmt, wodei auch Dienysos selbst, so dei einer Choregie des Nicias λέγεται παφελθείν οἰκέτης αὐτοῦ κεκοσμημένος εἰς σχῆμα Διονύσου κάλλιστος ὀφθῆναι καὶ μέγιστος οὖκω γενειῶν, Plut. Nic. 3. Als Antonius in Ephesus einzieht, γυναίκες μὲν εἰς Βάκχως, ἄνδρες δὲ καὶ παῖδες εἰς Σατύρους καὶ Πᾶνας ἡγοῦντο διεσκευαφιένοι κιττοῦ δὲ καὶ δύρσων καὶ ψαλτηρίων καὶ συρίγγων καὶ αὐλῶν

ή πόλις ήν πλέα Διόνυσον αυτον άνακαλουμένων χαριδότην καλ μειλί ziov, Plut. V. Anton. 24.; vgl. Casanb. de poësi satyr. I. 25, Böttiger Ideen z. Archäol. d. Malerei S. 173 fgg. und Welcker Nachtrag zur äschyl. Trilogie S. 211 fgg. Zwar bemerkt dieser sehr wahr, dass einzelne Elemente desselben, wie namentlich die Satyrn, selbst nichts anders als ein Abbild der wirklichen ländlichen Festtänzer des Dionysus, ein aus dem Irdischen unter die Dämonen erhobener Chor seyen; doch auch so müssen diese Festtänzer selbst von Anfang an dem sinnlich lasciven Charakter des Festes in allerlei Mummereien gehuldigt haben, wohin auch ausser den Masken namentlich die  $\varphi\alpha\lambda lol$ , die  $\nu\varepsilon\beta\varrho l\varsigma$ , und die Verwechselung des Geschlechts in der Kleidung (dazu vgl. Schneider in Philol. I, p. 351) gehören; vgl. Semus bei Athen. XIV. 16: οι δε ίθυφαλλοι καλούμενοι προςωπείον μεθυόντων έχουσι καλ έστεφάνωνται χειρίδας άνθινάς έχοντες, χιτώσι δε χρώνται μεσολεύκοις, καὶ περιέζωνται ταραντίνον καλύπτον αύτοὺς μέχρι τῶν σφυρῶν, mit der Ankleidescene eines Satyrchors in den Mon. dell' Inst. arch. III. 31, und mehr über die Masken bei Böttiger Opuscc. p. 220 fgg. und kl. Schr. III, S. 402, [Wieseler, das Satyrspiel nach Massgabe eines Vasenbildes dargestellt und dess. Theatergebäude und Denkmäler des Bühnenwesens der Griechen und Römer, Göttingen 1851. Taf. VI mit der dazu gehörigen Erklärung]. Ueber die φαλλικά Creuzer Dionys. p. 232 fgg., Fritzsche de Lenaeis mantissa, Rost. 1837. 4, p. 29 fgg., Bergk com. Att. reliqu. p. 272; über die νεβοίς Creuzer altatt. Gefäss S. 89 fgg. und über die sonstige Διονυσιακή στολή, namentlich das Safrangewand, κροκωτός, ders. zur Gallerie der Dramatiker S. 109, auch Ruhnk. ad Vell. Paterc. II. 82 und m. Note zu Lucian, histor, conscr. p. 80.

- 19) Vgl. Müller Dor. II, S. 343 fgg. und C. J. Grysar de Doriensium comoedia, Col. 1828. 8, mit Welcker's Rec. Allg. Schulz. 1830, N. 53—56 oder kl. Schr. S. 170 fgg. Hauptzeuge ist Sosibius bei Athen. XIV. 15: παρά δὲ Λακεδαιμονίοις κωμικῆς παιδιᾶς ἦν τις τρόπος παλαιὸς . . ἐμιμεῖτο γάρ τις ἐν εὐτελεῖ τῷ λέξει κλέπτοντάς τινας ὁπώραν ἢ ξενικὸν . . ἐκαλοῦντο δὲ οί μετιόντες τὴν τοιαύτην παιδιὰν παρὰ τοὶς Λάκωσι δεικηλισταὶ . Σικνώνιοι μὲν γὰρ φαλλοφόρους αὐτοὺς καλοῦσιν, ἄλλοι δὲ αὐτοκαβδάλους, οἱ δὲ φλύακας, ὡς Ἰταλοὶ, σοφιστὰς δὲ οἱ πολλοὶ κ. τ. λ.
- 20) Aristot. Poët. IV. 14: γενομένη οὖν ἀπ' ἀρχῆς αὐτοσχεδιαστική καὶ ἡ τραγφδία καὶ ἡ κωμφδία, ἡ μὲν ἀπὸ τῶν ἐξαρχόντων τὸν διθύραμβον, ἡ δὲ ἀπὸ τῶν τὰ φαλλικὰ, ἃ ἔτι καὶ νῦν ἐν πολλαῖς τῶν πόλεων διαμένει νομιζόμενα, κατὰ μικρὸν ηὐξήθη, προαγόντων ὅσον ἐγένετο φανερὸν αὐτῆς: vgl. die Zusammenstellung der drei bacchischen Tanzweisen ἐμμέλεια, σίκιννις und κόρδαξ (Lucian. saltat. c. 22) mit den drei Gattungen des griechischen Dramas Tragödie, Satyrspiel und Komödie bei Athen. XIV. 28. Schol. Aristoph. Nubb. 540, Ammon. diff. vocabb. p. 83 und die Bezeichnung οἱ περὶ τὸν Διόνυσον τεχνὶται = histriones; im Allg. aber F. C. Dahlmann primordia et successus veteris comoediae Atheniensium cum tragoediae historia comparati, Hafn. 1811. 4, Guil. Schneider de originibus tragoediae und de orig. comoediae Graecae, Vratisl. 1817. 8, A. L. G. Jacob quaestt, Sophool. Varsav.

- 1821, p. 14-158, Gust. Pinzger de dramatis Graecorum satyrici origine, Vrat. 1822. 8, L. F. A. Roeder de trium quae Graeci coluerunt comoediae generum ratione, Susati 1831. 4, G. C. W. Schneider das attische Theaterwesen, Weimar 1835. 8, Aug. Witschel die attische Tragödie, eine Festfeier des Dionysus, Lpz. 1844. 8.
- 21) Πυρρίχη είδος ἐνόπλου ὀρχήσεως, Poll. IV. 96, und ἐνόπλιοι ὀρχήσεις πυρρίχη τε καὶ τελεσίας ἐπώνυμοι δύο Κρητῶν ὀρχηστῶν Πυρρίχου τε καὶ Τελεσίου, Poll. IV. 99 vgl. Plat. legg. VII, p. 736 B: οὐδ΄ ὅσα ἐν τοῖς χοροῖς ἐστὶν αὖ μιμήματα προςήκοντα μιμεῖσθαι, παρετέον, κατὰ μὲν τὸν τόπον τόνδε Κουρήτων ἐνόπλια παίγνια, κατὰ δὲ Λακεδαίμονα Διοςκόρων, und mehr das. p. 814 fgg. und Athen. XIV. 26—30, wo sie auch mit der σικιννὶς verglichen wird, die selbst nach Andern ein korybantischer Tanz seyn sollte, s. Eustath. ad Iliad. XVI. 616 [Die Pyrrhiche, wie sie an den Panathenäen getanzt wird, feiert mimetisch Athene als Gigantenbesiegerin (Dion. Hal. VII. 72)]. Im Allg. aber Visconti Mus. Pioclem. IV. 9, Böttiger Kunstmyth. II, S. 12 und kl. Schr. III, S. 322, Hoeck Kreta I, S. 208—217, Müller Dor. II, S. 337, Krause S. 832 fgg.
  - 22) Müller Dor. II, S. 316 fgg.
- 23) Plut. qu. Gr. 12: τὸ μὲν οὖν σεπτήριον ἔοικε μίμημα τῆς πρὸς τὸν Πύθωνα τοῦ θεοῦ μάχης εἶναι- καὶ τῆς μετὰ τὴν μάχην ἐπὶ τὰ Τέμπη φυγῆς καὶ ἐκδιώξεως κ. τ. λ. Wie sich dramatisch reich dies gestaltete, berichtet Plutarch genauer des. οτας. 15: zu den ερὰ τὰ περὶ τὸ χρηστήριον gehören ῆ τε εσταμένη καλιὰς ἐνταῦθα περὶ τὴν ἄλω δι ἐννέα ἐτῶν, οῦ φωλεώδης τοῦ δρακόντος χειὰ ἀλλὰ μίμημα τυραννικῆς οἰκήσεως · ῆ τε μετὰ σιγῆς ἐπ' αὐτὴν διὰ τῆς ὀνομαζομένης Δολωνείας ἔφοδος, μὴ αἰόλα (?) δὲ τὸν ἀμφιθαλῆ κόρον ἡμμέναις δασὶν ἄγουσι καὶ προςβάλλοντες τὸ πῦρ τῆ καλιάδι καὶ τὴν τράπεζαν ἀνατρέψαντες ἀνεπιστρεπτεὶ φεύγουσι διὰ τοῦ θυροῦ τοῦ εροῦ · καὶ τελευταίον αῖ τε πλάναι καὶ ἡ λατρεία τοῦ παιδὸς οἶτε γινόμενοι περὶ τὰ Τέμπη καθαρμοί —. Vgl. ferner Eustath. Ismen. VIII. p. 349 und die kurze Bezeichnung: μυηθεὶς ἔτι νήπιος τὴν τοῦ δράκοντος δραματουργίαν, Philologus I, p. 349. Dazu der νόμος Πυθικὸς, ἄχορον αὖλημα, Poll. IV. 81. 84, vgl. Strabo IX, p. 645 und Bōckh de metr. Pind. p. 182, sowie Schöll de orig. gr. dram. p. 58 ff.
- 24) Lucian. de saltat. c. 16: ἐν Δήλφ δέ γε οὐδὲ αί θυσίαι ἄνευ όφχήσεως, ἀλλὰ σὺν ταύτη καὶ μετὰ μουσικῆς ἐγίνοντο παίδων χοφοὶ συνελθόντες ὑπ' αὐλῷ καὶ κιθάφα οἱ μὲν ἐχόφευον, ὑπωρχοῦντο δὲ οἱ ἄφιστοι προκριθέντες ἐξ αὐτῶν: vgl. Athen. I. 27: καί ἐστιν ἡ τοιαύτη 
  "οχησις μίμησις τῶν ὑπὸ τῆς λέξεως ἐρμηνευομένων πραγμάτων, mit Jacobs lectt. Stob. p. 29, und über den ganzen Charakter dieses τρόπος ὑπορχηματικὸς, wie ihn Athen. XIV. 28 der γυμνοπαιδική ὅρχησις entgegensezt und 
  mit dem bacchischen κόφδαξ vergleicht, Böckh de metr. Pind. p. 270, Hoeck 
  Kreta III, S. 345, Müller Gesch. d. griech. Lit. I, S. 289 und in Welcker's Rh. 
  Mus. V, S. 374.
  - 25) Ianzos quelozogevens, Aristoph. Ran. 402; vgl. das Orakel bei Demosth.

    HERMANN, gr. Akerth. II. Bd. 2. Aus.

- Mid. §. 58, we gerade dem Dionysus vor andern Göttern Chöre zu weihen verordnet wird, und den bezeichnenden Gegensatz bei Herod. II. 48: την δὲ ἄλλην ἀνάγουσι ὁρτην τῷ Διονύσφ πλην χοροῦν κατὰ ταὐτὰ σχεδὸν πάντα Ελλησι.
- 26) Proclus bei Photius Bibl. p. 320: ὁ μέντοι νόμος γράφεται μέν εἰς Ἀπόλλωνα, ἔχει δὲ τὴν ἐπωνυμίαν ἀπ' αὐτοῦ, ὅτι τῶν ἀρχαίων χοροὺς ἱστάντων καὶ πρὸς αὐλὸν ἢ λύραν ἀδόντων τὸν νόμον Χρυσόθεμις Κρὴς πρῶτος χρησάμενος στολῆ ἐκπρεπεῖ καὶ κιθάραν ἀναλαβών εἰς μίμησιν τοῦ Ἀπόλλωνος μόνος ἢσε νόμον καὶ εὐδοκιμήσαντος αὐτοῦ διαμένει ὁ τρόπος τοῦ ἀγωνίσματος: vgl. Paus. X. 7. 2 und Aristot. Problem. XIX. 15: διὰ τί οἱ μὲν νόμοι οὐκ ἐν ἀντιστρόφοις ἐποιοῦντο, αἱ δὲ ἄλλαι ຜδαὶ αἱ χορικαὶ; ἢ ὅτι μὲν νόμοι ἀγωνιστῶν ησαν, ὧν ἤδη μιμεἰσθαι δυναμένων καὶ διατείνεσθαι ἡ ຜδὴ ἐγένετο μακρὰ καὶ πολυειδὴς κ. τ. λ.
- 27) Rhapsoden, Welcker ep. Cyklus p. 371 fgg.; Instrumentalmusik ohne Gesang, ἐπὶ τῶν κρουμάτων τῶν ἀφώνων, Strabo IX, p. 645, Paus. X. 7. 3; selbst λογογράφοι und ποιηταί, Plut. qu. symp. V. 2; [in Bezug auf Herodot jetzt Schöll in Philol. X, S. 410 ff.: Herodot's Vorlesungen] und die sonstigen zahlreichen ἀκροάματα, die uns in Urkunden der späteren Zeit begegnen, s. C. I. n. 1583—1587, 2214, 2758. 59 und 3088: ἀναγνώσεως, ψαλμοῦ, ὁυθμογραφίας, μελογραφίας, κωμφδίας, τραγφδίας, ἐγκωμιογραφίας, σατυρογραφίας, νεαρφδίας, ὑποκρίσεως, πολυμαθίας, endlich das räthselhafte ὑποβολῆς ἀνταποδόσεως, worüber Bückh im Berl. Sommerkataloge 1834 und dagegen G. Hermann Opuscc. V, p. 300 fgg. VII, p. 65 fgg., Nitzsch hist. Homeri II, p. 136—144, Ritschl alex. Bibl. S. 64 u. s. w.
- 28) Αγῶνες μουσικοί oder nach Poll. III. 142 besser μουσικῆς, obgleich Beides schon bei Thucyd. III. 104 neben einander vorkommt; vgl. Hemsterh. ad Aristoph. Plut. 1166 und Morus ad Isocr. Paneg. §. 159, sowie Martini musikalische Wettstreite der Alten in N. Bibl. d. schön. Wissensch. VII. 1. Dass sie nicht bloss apollinisch, zeigen die Χαριτήσια zu Orchomenus, Müller Orch. S. 177, die Spiele des Eros zu Thespiä, Paus. IX. 31, und mehr bei Bode hell. Dichtk. I, S. 217 fgg. und Sillig in Dresdner Morgenzeitung 1827. N. 167—169; doch mögen sie mit andern Culten grossentheils erst allmälig verbunden worden seyn, wie selbst mit den Panathanäen erst durch Perikles, s. Phut. V. Pericl. c. 18 mit Meier in hall. Encykl. Sect. III. B. X, p. 285.

### **§.** 30.

Noch allgemeiner finden wir bei den griechischen Festspielen die körperlichen Uebungen verbreitet 1), die theils in der Lenkung der Rosse und Wagen, theils in mannichsachen Beweisen eigener Stärke und Gewandtheit bestanden 2), und in beiderlei Hinsicht schon in den homerischen Gedichten, wenn auch bier zunächst war noch als Privatsache, namentlich bei Leichenspielen 3), und um Werthpreise vorkommen, während sie später bei gottesdienst-

lichen Festen mehr um die Ehre des Kranzes angestellt wurden !). Nur kennt Homer von Rosskämpfen begreiflicherweise grat das Wettrennen mit dem Zwiegespann 5), wozu die Folgezeit nach Viergespann 6) und Reitpferde 7), auch Füllen 8) und Maulthiere fügte 9); von gymnischen hat er dagegen selbst manche, die später aus der Uebung verschwanden, wie den Waffenkampf 10), das Bogenschiessen 11), und den Wurf mit der Eisenkugel 12), wogegen die spätere Sitte die seinigen nur mit Variationen oder Vermischungen wie Pankratium aus Ringen und Faustkampf 13) vermehrt Aber neben dieser eigenthümlichen Mischung bestanden Ringen und Faustkampf als selbständige Uebungen fort 14). Es war nur eine noch böhere Steigerung der Kraftanstrengung, wenn derselbe Kämpfer an einem Tage im Ringen oder Faustkampf und im Pankration auftrat, wie dies in Olympia zuerst Ol. CXLII erfolgt ist 15), also zwei selbständige Preise errang.] Nur die leichteren Kampfarten des Sprunges und Wurfes mit Speer und Scheibe verbanden sich später ganz mit dem Ringen und Laufen zu einem Fünskampse 16), in welchem der den Sicg davon trug, der seinen Gegner wenigstens in dreien überwunden hatte 17). Bei dem Speerwurfe kam es darauf an, ein bestimmtes Ziel zu treffen 18), bei dem Sprunge dagegen, dessen Elasticität bleierne Schwungkolben zu verstärken dienten 19), entschied die relative Weite desselhen 20), und Aehnliches gilt von dem Diskus oder der Wurfscheibe, die mit voller Armeskraft, bisweilen auch durch einen Schwungriemen unterstützt<sup>21</sup>), in die Ferne geschleudert ward<sup>22</sup>). Für Ringen und Faustkampf kann hier nur so viel bemerkt werden, dass die Schwierigkeit des ersteren durch Einreiben mit Oel erhöht 23), die Grausamkeit des letzteren durch harte Stoffe, die um die Hand geschlungen wurden, vermehrt ward 24); was dagegen den Lauf betrifft, der gleichfalls auch ausser dem Fünfkampfe seine Selbständigkeit behielt, so sind hier wieder mehre Arten zu unterscheiden, welche die Kräste des Kämpsers nach verschiedenen Richtungen in Anspruch nahmen. Die einsachste und älteste derselben war das Stadium, wobei es nur darauf ankam, eine verhältnissmässig kurze Strecke möglichst schnell zurückzulegen 25); daneben aber stellte sich später die Doppelbahn 26), die zugleich durch schiefe Neigung die Anstrengung vergrössert zu haben scheint<sup>27</sup>), und der Lang- oder Dauerlauf, in welchem dieselbe

Bahn mehrmals hinter einander durchmessen ward <sup>26</sup>); und die Entwickelung der kriegerischen Fertigkeiten brachte dazu noch einen Lauf in Waffen <sup>29</sup>) und einen andern, in welchem der Kämpfer zu Fusse mit einem Pferde gleichen Schritt halten musste <sup>30</sup>). Endlich gehört dahin auch der Fackellauf, wie er namentlich in Athen bei mehren Festen von Gottheiten des Lichtes oder Feuers üblich war <sup>31</sup>), obgleich die Gesetze desselben nicht in allen Fällen gleich gewesen können seyn <sup>32</sup>).

- 1) [Von alten Schriftstellern über Gymnastik allein erhalten: Philostratei libri de gymnastica quae supersunt nunc primum edidit C. L. Kayser. Heidelbergae 1840. 8.] Vgl. im Allg. P. Fabri Agonistica sive de re athletica ludisque veterum gymnicis musicis et circensibus, Lugd. 1592. 4 und in Gronov. Thes. T. VIII; J. Lydii Agonistica sacra c. addit. Lomeieri, Zutph. 1700. 4; und insbes, jetzt J. H. Krause Ellyvina oder Institute, Sitten und Brauche des alten Hellas mit besonderer Rücksicht auf Kunstarchäologie, Leipz. 1841. 8, dessen erster Band die Gymnastik und Agonistik der Hellenen, der zweite die Beschreibung der vier grossen Nationalfeste enthält, wo diese Spiele namentlich geübt wurden. Dass jedoch diese bei Weitem nicht die einzigen Gelegenheiten für dieselben waren, s. schon St. A. §. 10, not. 11—14; §. 12; und ganz besonders sind auch die attischen Panathenäen dafür um so wichtiger, als ihre Preisgefässe die anschaulichste Vorstellung von der Mehrzahl dieser Uebungen darbieten; vgl. Panofka vasi di premio illustrati, Firenze 1826, Bröndsted in Transactions of the R. soc. of literature II. 1, p. 102 fgg., H. A. Müller in hall. Encykl. Sect. III, B. X, S. 295 fgg., [O. Jahn Beschreibung der Vasensammi. König Ludwigs. München 1854, p. XXIII. Cl ff. CLXVIII] und hierher insbes. Ambrosch osservazioni intorno ai giuochi ginnici rappresentati sui rovesci delle amfore panatenaiche, in Ann. dell' Inst. arch. 1833, p. 64 fgg. [Interessante Vergleichungspunkte bieten die römischen Spiele, s. Friedländer die Spiele in Marquardt R. A. IV, S. 473—568; über die Einführung der ludi graeci in Rom athletischer und musischer Art s. S. 481 fgg. Not. 3149. Der religiöse Charakter, die Darstellung der Geschichte, der Kämpfe des Gottes selbst in den Agonen ist auch bei den körperlichen durchaus klar: so in Olympia der Kämpfe des erwachsenen Zeus mit Kronos und den Titanen (Paus. V. 7. 4), in Delphi des Knaben Apollo mit der Pythoschlange, daher ursprünglich Knabenkämpfe im Ringen und Faustkampf (Plut. qu. conv. II. 5), daher die άγῶνες [ππιπο] von Poseidon und Athene, die λαμπαδηδοομία der Prometheen als Προμη-Θείης μνημα πυροκλοπίης (Anthol. Pal. VI. 100). Nach und nach setzten sich daran die anderen Gattungen der Agonen an].
- 2) Ayoves inminol und youvinol, Xenoph. Oec. VII. 9, Hellen. III. 2. 16, und im Allg. Krause II, S. 13 fgg.
- 8) Vgl. Iliad. XXIII. 258 fgg. und Odyss. VIII. 100 fgg. mit Terpstra antiqu. Hom. p. 257 fgg. und den Nachahmungen bei Virgil Aeneid. V. 104 fgg.,

Stat. Theb. VI. 296 fgg., Sil. Italic. XVI. 249 fgg., Quint. Smyrn. IV. 118 fgg., Nonn. Dionys. X. 400 ff.; von Leichenspielen im Allg. Krause I, S. 9, einzelne Beispiele in Buprasion bei dem Begräbniss des Amarynkeus II. XXIII. 630—643, in Lykosura in Arkadien bei dem Tode von Azan, dem Sohne des Arkas åbla innoopoulag Paus. VIII. 4. 3.

- 4) Στεφανίται oder στεφανηφόροι, auch φελλίναι (Finch zu Diogen. prov. VII. 41 (Paroemiogr. gr. I, p. 293): οὐ φελλίνας ὁ ἀγῶν in Zeitschr. f. d. Alterth. 1846. S. 421) im Gegensatze der ἀγῶνες ἐπ΄ ἄθλοις, wie in Delphi Paus. X. 7. 3 und noch früher in Olympia, Poll. III. 153, obgleich auch hier wohl unter dorischem Einflusse angeordnet, vgl. Müller. Dor. II, S. 306. Daher bei Pindar Isthm. I. 20 von Kastor und Iolaos als ἡρῶων διφρηλάται πράτιστοι: ἔν τ΄ ἀέθλοισι θίγον πλείστων ἀγώνων καὶ τριπόδεσσιν ἐκόσμησαν δόμον καὶ λεβήτεσσι φιάλαισί τε χρυσοῦ —. Doch bestanden daneben fortwährend auch χρηματίται oder θεματικοί, ja ταλαντιαῖοι, die namentlich in der Kaiserzeit öfters vorkommen; vgl. C. I. n. 3208 und mehr bei Krause II, S. 7; selbst noch ἀθλα, C. I. n. 2360: τοξότη ἀνδρὶ τόξον, φαρέτραν τοξευμάτων, δευτερεῖον τόξον · ἀκοντιστῆ ἀνδρὶ λόγχας τρεῖς, περικεφαλαίαν κ. τ. λ.
- 5) Philostr. Imagg. I. 27: τὸ γὰρ ἐπὶ τεττάρων οὖπω τοῖς ῆρωσι διὰ χειρὸς ἦν, εἰ μὴ ἄρα Ἐντορι τῷ θρασεῖ: vgl. Eustath. ad Iliad. XI. 699, [wo die τέσσαρες ἀθλοφόροι ἔπποι, welche αὐτοῖσιν ὅχεσφιν und Einem ἐλατὴρ nach Elis μετ' ἄεθλα gehen, viel Schwierigkeit den einmal von obigem Grundsatze ausgehenden Interpreten machten und Eust. ad Od. IV. 590, wo Menelaos verspricht τρεῖς ἔππους καὶ δίφρον ἐῦξοον, wo erklärt wird eine ξυνωρὶς und der καρήρορος, dazu Philol. VIII, S. 722 ff. und Raoul Roch. monum. inéd. I, p. 86, obgleich die künstlerische Darstellung dieses nicht immer gewahrt hat, Wieseler die Ara Casali, Gött. 1844. 4, S. 17.
- 6) Τέθριππον, auch einfach ἄρμα oder ζεῦγος nach Poll. X. 58; vgl. Plat. Apol. p. 86 E: εἴ τις τμῶν ἔππφ ἢ ξυνωρίδι ἢ ζεύγει νενίκηκεν, und mehr bei Krause I, S. 564 fgg. Nach Herodot IV. 189 τέσσερας ἔππους συζευγνύναι παρὰ Λιβύων οί Ἑλληνες μεμαθήκασι, [wo an ἐππευτᾶν Νομάδων δι ὅμιλον Pind. Pyth. IX. 218, aber vor allem an die hellenische Cyrene als εὐάρματος πόλις Pind. Pyth. IV. 11, als διώξιππος Κυράνα Pind. Pyth. IX. 5, an die Weissagung der Medea Pind. Pyth. IV. 17. 18 zu erinnern ist]. Ἱππειος δρόμος einfach ὁ τετραστάδιος Hesych. II, p. 62.
- 7) Κέλης εππος: vgl. Eustath. ad Iliad. XV. 680 und Nitzsch z. Odyss. V. 368.
- 8) Holoi, auch als Gespann, der συνωρίς τελεία oder dem αρμα τέλειον entgegengesetzt, vgl. Paus. V. 8, C. I. n. 1591, und Boeckh in Ann. dell' Inst. arch. I, p. 160, wo überhaupt auf Anlass einer panathenäischen Inschrift mehr Einzelnes über die Rosskämpse erörtert ist.
- 9) Ήμίονοι oder ζεῦγος ὀνικὸν, auch ἀπήνη: vgl. Simonides bei Aristot. Rhet. ΠΙ. 2. 14 (Schneidewin p. 24) und Schol. Pind. Olymp. V. 6: ἀπήνη δέ ἐστιν ἄρμα ἐξ ἡμιόνων ζευχθέν· εἰθισμένων δὲ ἔπποις ἀγωνίζεσθαι,

'Ασανδόος (vulgo 'Ασάνδραστος: Bentley Θέρσανδρός τις) έπετήδευσε καί ήμιόνοις άγωνίζεσθαι, mit Bentley Opusco. p. 238 fgg.

- 10) Hiad. XXIII. 811 fgg. [Auch des Euripides Ausdruck von Eteocles und Polynices Phoen. 1368: ως εἰς ἀγῶνα μονομάχου τ' ἀλκὴν δορὸς weist auf agonistische Kampfart]. Spätere Beispiele bei Plut. qu. symp. V. 2 und Athen. IV. 41 fgg. sind spokryphisch oder vereinzelt; [so galt Mantinea als Ort für ὁπλομαχίας μαθήσεις, wie Arkadier überhaupt berühmt im Kriegshandwerk waren s. Ephorus bei Athen. VI. 41, dann Kyrene; ein wirklicher μονομάχίας ἀγῶν ward aber von Kassander bei der Leichenseier zu Aegae gehalten vgl. Athen. a. a. O.]. Erst in römischer Zeit nahm auch Griechenland Gladiatoren an, vgl. Cio. Att. VI. 3. 9, Dio Chrysost. XXXI, p. 347, Apul. Metam. IV. 13, und Welcker syll. epigr. p. 60. [Dass sie auch hoplomachi bisweilen heissen, wie Hermann aus M. Seneca exc. controv. praef. l. III folgert, ergiebt die Stelle durchaus nicht, im Gegentheil die hoplomachi und Thraces als verschiedene Waffengattungen der Gladiatoren, vgl. über diese Friedländer in Marquardt R. A. IV, S. 565].
- 11) Krause I, S. 599 fgg. Auch hierin finden sich erst sehr spät wieder Wettkämpfe, s. C. I. n. 2360.
- 12) Iliad. XXIII. 826-47; Quint. Smyrn. IV. 486 ff., Nonn. Dionys. XXIII. 667, vgl. Nitzsch z. Odyss. II, S. 192.
- 13) Plut. qu. symp. II. 4: ὅτι γὰρ μέμιπται τὸ παγκράτιον ἔκ τε πυγμῆς καὶ πάλης, δῆλον: vgl. Aristot. Rhet. I. 5. 14, Philostr. de gymnast. c. 12 p. 22 ed. Kays.: ἔστι δὲ ἀγών τις ἐξ ἀτελοῦς πάλης καὶ ἀτελοῦς πυγμῆς συγκείμενος, während Lucian Anach. 8 im Gegensatz zur πάλη ἐν πηλῷ oder ἐν κόνει, der κυλίνδισις, das Pankration definirt als τὸ παίειν ἀλλήλους ὁρθοστάδην; Schilderung der κεκινδυνευμένη πάλη des Pankration mit seinen ὑπτιασμοὶ, συμπλοκαὶ, ἄγχειν, παίειν, ἐνάλλεσθαι bei Philostr. Im. II. 6. Mehr bei Krause I, S. 584 fgg. und hall. Encyclop. Sect. III. B. XI.
- 14) [Beweis dafür giebt schon Pindar Ol. VII. VIII. IX. X, Pyth. VIII, Nem. IV. VI. X und die chronologische Aufzählung der Kampfarten von Olympia Paus. V. 8. 3 ff. Die Einführung des Pankration für Männer in Olympia erfolgt Ol. 33, Paus. V. 8. 3; berühmter Pankratiast der als Todter bekränzte Arrhachion, dessen Todesart im Pankration genau geschildert ist bei Philostr. Imm. II. 6, Paus. VIII. 40. 1. Pankratiasten aller grossen Spiele bei Pindar Nem. III. V. Isthm. IV. V. VI. VII. Das Pankration für Knaben in Olympia erst eingeführt Ol. 145, Paus. V. 8. 3; der erste ionische Sieger Paus. VI. 13. 2.]
- 15) [Πάλη τε καὶ παγκράτιον Philostr. de gymn. c. 5, p. 12 ed. Kaysaber nie für άθλον. Schon vorher hat Theagenes in der πυγμή und παγκράτιον
  den Sieg an einem Tag errungen, ehe Kapros Ol. 142 dies für πάλη und παγκράτιον versucht und erreicht, Paus. VII. 5. 3 und 6. Nichts damit zu thun
  hat der von Hermann mit ihm verwechselte mythische Κάρος ὁ ἀφ' Ἡρακλέους,
  der im Elysium, wo ausdrücklich es kein Pankration giebt, in der πάλη siegt,
  Luc. Ver. Nist, II. 22. Dass Herakies, der Amphitruosohn, sehon πάλης τε καλ

muynoατίου νίκας davon getragen, bezeichnet Pausanias (V. 8. 1) einfach durch λέγεται von Seiten der Eleer seiner Zeit, obgleich er selbst nachher die spätere Einführung des Pankration nachweist]. Ganz misverständlich Vell. Patero. L. 8: quo quidem in ludicro luctae omnisque generis certaminum victor Hercules exstitit. In der Kaiserzeit häuft sich die Zahl dieser παραδοξονίκαι im Ringen und Pankration, wie ihre pomphafte Benennung war; vgl. Plut. comp. Cim. et Lucull. c. 2 und Ignarra de palaestra Neapol. p. 34, sowie Kindscher die herakleischen Doppelsieger zu Olympia in Jahn's Archiv 1845. Bd. XI, S. 392—411.

- 16) Πένταθλον, vgl. Plat. Anterast. p. 135 E, Poll. III. 151 mit dem versus memorialis des Schol. p. 384: πάλη σίγυννος ἄλμα δίσκος καὶ δούμος, oder dem Pentameter des Simonides Epigr. 211 (155 bei Bergk. Lyr. gr. p. 918. n. 155 ed. II): ἄλμα ποδωπείην δίσκον ἄκοντα πάλην, und mehr bei G. F. Philipp de pentathlo, Berl. 1828. 8 und Kayser in Wiener Jahrbb. 1841, B. XCV, S. 175; dass dasselbe aber jüngeren Ursprungs, Schol. Apoll. Argon. IV. 1091 und Boeckh expl. Pind. p. 486; den Gegensatz der späteren und Heroenzeit stellt klar dar Pind. Isthm. I. 26: οὐ γὰρ ῆν πεντάθλιον ἀλλ' ἐφ΄ ἐκάστφ ἔργματι κεῖτο τέλος.
- 17) Τριάζειν, ἀποτριάζειν, τριαγμός, vgl. Plut. qu. symp. IX. 2. Poll. III. 151 und über die Reihefolge der Uebungen (Sprung und Lauf zuerst, Paus. III. 11. 6; Laufen vor dem Ringen Xen. Hellen. VII. 4. 29, Ringen zuletzt nach Her. IX. 33: παρ' εν πάλαισμα έδραμε νικάν) Boeckh und Dissen ad Pindar. Nem. VII. 70, welchen G. Hermann Opuscc. III, p. 27 fgg. und Kayser ad Philostr. de Gymnast. p. 187 mit Unrecht widersprechen.
- 18) Pindar. Pyth. I. 44: ἄκοντα χαλκοπάραον μὴ βαλείν ἔξω ἀγῶνος d. i. παρὰ σκοπὸν Olymp. XIII. 90; vgl. auch Nem. VII. 70 mit dem Schol. p. 482: τοῦτο δὲ ἐπὸ τῶν πεντάθλων μετενήνοχε τῶν τὸ ἀκόντιον παρᾶ τὸ ὡρισμένον τέρμα βαλλόντων διὰ τῶν ἐξάθλων γινομένων, und Krause I, S. 472, der zugleich richtig bemerkt, dass Horazens jaculum trans finem expeditum Od. I. 8. 12 nur auf gymnastische Vorübungen gehe.
- 19) Alτη̃oso, d. i. μολυβδίδες χειφοπλήθεις, Luc. Anach. c. 27; vgl. Paus. V. 26. 3 u. 27. 8, Galen. de sanit. tuend. II. 9, auch Philostr. de gymnast. p. 16, der sie ausdrücklich πεντάθλων εῦρημα nennt, mit Kayser p. 87, und mehr bei Welcker Zeitschr. f. Gesch. u. Ausl. d. alten Kunst, Gött. 1818. 8, S. 239—269, Ann. dell' Inst. arch. IV. p. 75 und V, p. 86, Becker Gallus I, S. 277. [Abgebildet auf nolan. Gefäss bei Gerhard Ant. Bildw. I, t. 6. XVII, danach Panofka Bilder ant. Lebens Hft. I, 2. 1. n. 8, sowie Gerhard griech. Vasenb. t. CCLIX. XX (Alltagsl. t. 19. 20)].
- 20) Wohl war auch durch das σκάμμα oder den vertieften Raum, in welchem die Uebungen vor sich gingen (Hesych. I, p. 705; Krause I, S. 105), ein durchschnittliches Ziel gegeben; vgl. Poll. III. 151: τὰ δὲ μέτρα τοῦ πηδήματος κανών, ὁ δὲ ὄφος τὰ ἐσκαμμένα ὅθεν ἐπὶ τῶν τὸν ὄφον ὑπερπηδώντων οἱ παφοιμιαζόμενοι λέγουσι πηδᾶν ὑπὲρ τὰ ἐσκαμμένα, mit Schneider ad Vitruv. V. 11. 4; dass aber dieses zu überspringen nicht den Sieg raubte, zeigt das Beispiel des Phayllus bei Zenob. VI. 23 und Eustath.

- ad Odyss. VIII. 197: δε πεντήποντα ποδών οντων πρότερον τών σκαμμάτων αὐτὸς ὑπερέβαλε ταῦτα πηδήσας, ὡς τὸ ἐπίγραμμα λέγει τῆς εἰκόνος αὐτοῦ: vgl. Roulez memoire pour servir à expliquer les peintures d'une coupe de Vulci représentant des exercices gymnastiques, Brux. 1842 4, p. 23 und G. G. A 1844, S. 69.
- 21) Eustath. ad Odyss. IV. 626: ὁ δὲ δίσκος ἐκ λίθου φασὶν ἦν καί ποτε καὶ σιδήρεος, Γμάντι περὶ τὸ μέσον ἐνειρμένο στρεφόμενος καὶ ἀφιέμενος: doch kann nach Lucian. Anach. c. 27 letzteres nicht allgemein gewesen seyn, und kommen auch zweierlei Gattungen desselben vor, vgl. Winkelmann Werke II, S. 88 und 215.
- 22) Κατωμάδιος Iliad. XXIII. 431; vgl. Ovid. Met. X. 177, Stat. Theb. VI. 671, und namentlich die plastische Schilderung bei Lucian. Philops. c. 18 mit den erhaltenen Nachbildungen der Diskobolen von Myron und Naucydes, worüber Fr. Cancellieri diss. epist. sopra la statua di discobolo, Roma 1806. 8, Visconti Mus. Piocl. III. 26, und [Welcker Alte Denkm. I, S. 417 ff.].
- 23) S. Lucian. Anach. c. 28 und mehr bei Burette sur la lutte des anciens in M. de l'A. d. I. IV, p. 327 und Krause I, S. 230 fgg.
- 24) Caestus, ໂμάντες, vgl. Apoll. Argon. II. 60, Nonnus Dion. XXXVII. 505 ff. mit Tischbein Vasen I. 7. 56, [Panofka Bilder ant. Lebens Hft. I, Taf. 2. n. 2. 3. 4] und die Beschreibung aus Philostratus περί γυμναστικής bei Schol. Plat. Republ. I, p. 397: πυγμή δὲ τὸ πρίν ἐσκευάζετο οῦτως είς στρόφιον, ὅ ἐστι στρογγύλον ζωνάριον, οἱ τέσσαρες τῶν δακτύλων ἐνεβιβάζοντο, καὶ ὑπερέβαλλον τοῦ στροφίου τοσοῦτον, ὅσον εἰ συνάγοιντο πὺξ εἶναι ξυνείχοντο δὲ ὑπὸ σειρᾶς, ἢν καθάπερ ἔρεισμα ἐβέβληντο ἐκ τοῦ πήχεος νυνὶ δὲ αὖ μεθέστηκε · ρινοὺς γὰρ τῶν πιοτάτων ροῶν ἔψοντες Ιμάντα ἐργάζονται πυκτικὸν ὀξὺν προεμβάλλοντα: die alte Form hiess μειλίχαι, wie Paus. VIII. 11. 3 angiebt: τοῖς δὲ πυκτείουσιν οὐκ ἦν πω τηνικαῦτα Γμὰς ὀξὺς ἐπὶ τῷ καρπῷ τῆς χειρὸς ἑκατέρας, Γνα οἱ δάκτυλοι σφίσιν ἀπολείπωνται γυμνοί · οἱ δὲ ἐκ ροείας ώμῆς Γμάντες λεπτοὶ τρόπον τινὰ ἀρχαῖον πεπλεγμένοι δι ἀλλήλων ἦσαν αί μειλίχαι. Vgl. auch Böttiger kl. Schr. II, S. 44 fgg., Kayser in Wiener Jahrbb. 1841, S. 179 und über die σφαιρομαχία als Vorübung dazu Roulez a a. O. S. 19.
- 25) S. Seneca controv. praef. I. IV: cursores, quod intra exiguum spalium de velocitate eorum judicetur, id saepe in exercitatione decurrunt, quod semel decursuri sunt in certamine; und über die Länge der Laufbahn Gell. N. A. I. 1: nam quum fere constaret curriculum stadii, quod est Pisae ad Jovis Olympii, Herculem pedibus suis metatum, idque fecisse longum pedes sexcentos, cetera quoque stadia in terra Graecia ab aliis postea instituta pedum quidem esse numero sexcentum, sed tamen aliquantulum breviora, mit Ukert über die Art der Römer und Griechen, die Entfernungen zu bestimmen, Weimar 1813, und Krause I, S. 131 fgg. Ob aber für äyevelovs und maidas (Krause S. 264) die Laufbahn verhältnissmässig verkürzt ward, wie Plat. legg. VIII, p. 833 C verlangt? Für die eleischen Jungfrauen an den Heräen geschah es um ein Sechstheil, Paus. V. 16. 2.

- 26) Δίαυλος ὁ διττὸν ἔχων τὸν δρόμον ἐν τῆ πορεία, τὸ πληρῶσαι τὸ στάδιον καὶ ὑποστρέψαι, Suid. I, p. 569; Nonnus Dion. XI. 400, vgl. Spanheim ad Callim. Lav. Pall. 23 und Kayser in Wiener Jahrbb. XCV, S. 168. Auch δίαυλοι ἔππιοι, Eurip. Electr. 824, und ὁπλῖται, Aristoph. Av. 292 mit d. Erkl.
- 27) So schliesse ich wenigstens aus Plat. Republ. X, p. 613 B: οὐχ οἱ μὲν δεινοί τε καὶ ἄδικοι δρῶσιν ὅπερ οἱ δρομῆς, ὅσοι αν θέωσιν εν ἀπὸ τῶν κάτω, ἀπὸ δὲ τῶν ἄνω μή τὸ μὲν πρῶτον ὁξέως ἀποπηδῶσι, τελευτῶντες δὲ καταγέλαστοι γίγνονται, τὰ ἀτα ἐπὶ τῶν ἄμων ἔχοντες καὶ ἀστεφάνωτοι ἀποτρέχοντες, was wohl nur auf Diaulodromen gehn kann. Dazu Anaxandrides bei Stob. Floril. LXXIV. 1.
- 28) Δόλιχος, s. m. Note zu Lucian. hist. conscr. p. 197 und Kayser Wiener Jahrbb. XCV, S. 168. Die Zahl der Umläufe schwankt zwischen sieben, zwölf, und vier und zwanzig, welche letztere Boeckh C. Inscr. I, p. 703 für den δόλιχος εππιος hält. Dass dieser Lauf den übrigen vorausging, zeigt C. I. n. 2214; auch ist bemerkenswerth, dass auf den panathenäischen Vasen die δολιχοδοριοι in entgegengesetzter Richtung mit den andern von der Rechten zur Linken laufen; vgl. H. A. Müller Panathenaica p. 85.
- 29) Όπλιται oder ὁπλιτοδρόμοι, Pind. Isthm. I. 28: ἔν τ' ἀσπιδοδούποισιν ὁπλίταις δρόμοις, Arrian Epictet III. 23. 2; vgl. Quatremère de Quincy
  in M. de l'Inst. 1819. A. d. I. IV, p. 165—221, wenn auch der besondere
  Zweck dieser Abhandlung, den borghesischen Fechter hierher zu ziehen, verfehlt
  ist; Darstellungen Revue archéol. 1848. pl. 93, Gerhard griech. Vasenb. t. CCLVI.
  CCLVII. (Alltagsleben, Taf. 16—18), Archäol. Zeit. 1854. 190.
- 30) Αποβάται, Plut. V. Phoc. 20 vgl. Boeckh in Ann. dell' Inst. arch. I, p. 169 fgg. und Krause I, S. 570; vielleicht auch der räthselhafte ἐφίππιος δρόμος bei Plat. legg. VIII, p. 833 B, der jedenfalls Fusslauf ist, und den G Hermann Opusce. VI, p. 9 mit dem δόλιχος ἔππιος des C. I. n. 1515 identificirt, während Böckh p. 703 ihm nur vier Stadien beimisst; s. auch Ann. cit. p. 165 und Krause I, S. 349. Beispiele Tischbein Vasen I. 58, Roulez Vases de Lyon p. 13. 89, Creuzer Symbol. II. 2. Taf. 3. n. 29.
- 31) Λαμπὰς oder λαμπαδηδομία, vgl. St. A. §. 161, not. 10 mit der dort angeführten Literatur für Athen und mehr im Allg. bei van Dale dissantiqu. illustr. p. 504, Bröndsted Reisen u. Untersuchungen II, S. 289, Weiske Prometheus S. 538 fgg., Krause I, S. 204, Haase in hall Encyclop. Sect. III. B. IX. S. 402 und Rinck Relig. d. Hellenen II, S. 107—109, wozu noch Chalcis nach Stephani Reise durch einige Gegenden des nördlichen Griechenlands, Lpz. 1843. 8, S. 17, Syros für Demeter nach C. I. Gr. n. 2347 c. dazu Jahn Archiv f. Philol. XI, S. 216, Keos C. I. II, p. 289, n. 2360, 31, Korinth Schol. Pind. Olymp. XIII. 56, Byzanz C. J. Gr. n. 2034, Neapel s. Böckh zu C. J. Gr. n. 287 nach Tzetzes ad Lycophr. Cass. 732 und Panofka in Arch. Zeit. 1852. S. 480 kommen. Kunstvorstellungen bei Müller Archäol. S. 742, [Panofka Bilder ant. Lebens Hft. I. Taf. II. 8].
  - 32) Wenigstens müssen zweierlei verschiedene Aufgaben getrennt werden:

mit der brennenden Fackel am Ziele anzukommen, und sich ihrer noch brennend an den wartenden, frischen zweiten Läufer zu entiedigen, s. Krause S. 370. Die erste beschreibt bei den Prometheen Paus. I. 30. 2: τὸ δὲ ἀγώνισμα ὁμοῦ τῷ δρόμῷ φυλάξαι τὴν δῷδα ἔτι καιομένην ἐστί und das Epigramm in Anthol. Pal. VI. 100: λαμπάδα τὴν κούροις ἱερὴν ἔριν ἀκὺς ἐνέγκας, οἶα Προμηθείης μνῆμα πυροκλοπίης, νίκης κλεινὸν ἄεθλον ἔτ' ἐκ χερὸς ἔμπυρον Ἑρμἢ θῆκεν; auf die andere aber bezieht sich schon Her. VIII. 98: ὁ μὲν δὴ πρῶτος δραμών παραδιδοῖ τὰ ἐντεταλμένα τῷ δευτέρῷ, ὁ δὲ δεύτερος τῷ τρίτῷ τὸ δὲ ἐνθεῦτεν ἤδη κατ' ἄλλον διεξέρχεται παραδιδόμενα κατάπερ Ἑλλησι ἡ λαμπαδηφορία, τὴν τῷ Ἡφαίστῷ ἐπιτελέουσι. Dazu Plat. Republ. I, p. 328 A. Rhetor. ad Herenn. IV. 46, und die zahlreichen Schriftsteller, die seit Plat. legg. VI, p. 766 B dieses Bild auf den Wechsel der Menschengeschlechter, Uebertragung durch Erbschaft u. dgl. anwenden; vgl. Jahn ad Pers. p. 225 fgg.

### **§.** 31.

Gleichwie nun aber diese Wettspiele in ihrer historischen Gestaltung als eine bedeutende Erweiterung der ursprünglichen Festgebräuche dastehen, wodurch deren Dauer nicht selten über mehre Tage erstreckt und die Einladung zur Theilnahme weit über die eigentliche Gemeinde ausgedehnt ward 1), so fehlte es auch sonst nicht an mancherlei Erscheinungen, in welchen theils die gottesdienstliche Handlung selbst, theils die damit verknüpfte Festfreude die Gränze des blossen Opfers und seiner unmittelbaren Folgen weit überschritt und die der Gottheit zu erweisende Ehre zugleich als Gelegenheit zur Entfaltung des öffentlichen Reichthums oder zur Befriedigung verschiedenartigster Lust benutzte?). grossen Staatsopfer als solche gingen in diesen Gesichtspunkt über, wenn sie sich nicht auf den Bereich eines einzelnen Tempels oder Altars beschränkten, sondern die ganze Stadt mit festlichem Jubel und Opferdüften erfüllten 3), Chorreigen auf den Strassen aufführen liessen 4), und die Zahl der Thiere nicht nach den Anfoderungen des Cultus, sondern der Bürger bemassen, welche damit gespeist werden sollten 5); noch mehr aber gilt dieses von den Nachtfesten 6), welche wahrscheinlich an nachmittägige Opfer geknüpft im Dienste gewisser, namentlich chthonischer Gottheiten?) mit der ganzen Ausgelassenheit begangen wurden, welche der Verein festlicher Aufregung mit den Begünstigungen der Finsterniss hervorrief<sup>8</sup>); und weit entfernt dieser hemmend in den Weg zu treten, sahen manche jener Culte, wie namentlich der dionysische

in nächtlicher Schwärmerei und Trunkenbeit nur eine Verherrlichung ibres Gottes in seinen Wirkungen<sup>9</sup>), die sich auf diesem Wege bis zu methodischer Raserei steigern konnte 10). Ausserdem brachte nicht selten der Gegenstand oder die Oertlichkeit eines Cultus von selbst einen grösseren Aufwand von Raum oder Zeit mit sich; Gaben und Opfer, die einem entlegenen Tempel dargebracht, Symbole göttlicher Wirksamkeit, die öffentlich zur Schau gestellt, Verbindungen mehrer Heiligthümer, die in lebendiger Erinnerung erhalten werden sollten, waren fast keinem griechischen Staate fremd; und je geeigneter alle diese Anlässe zu äusserem Festgepränge waren, desto mehr nahmen sie die allgemeine Theilnahme und die Pflege des Gemeinwesens selbst in Anspruch. Namentlich gehören dahin die öffentlichen Aufzüge, die zunächst keineswegs als ein blosses Prachtwandeln betrachtet werden dürfen 11), so sehr auch alimälig der kriegerische Pomp und der Glanz der Bevölkerung, der dabei zur Schau getragen wurde, in den Vordergrund trat 12); ursprünglich war es immer ein bestimmter Gegenstand, dem auf solche Art unter festlichen Gesängen das Geleite gegeben ward 13), und insbesondere erscheint es als Zweck solcher Processionen irgend etwas zu tragen, was mit der Bedeutung des Gottes oder seines Festes in Beziehung stand 14). Doch konnte es eben so gut auch ein Bittgang sein, der Opfer und Weihgeschenke nach einem Heiligthume brachte 15); und unter diesen Gesichtspunkt fallen dann vorzugsweise die sogenannten Theorien oder Festgesandtschaften 16), in welchen geschlechtsverwandte Orte das Andenken des gemeinschaftlichen Ursprungs durch Mitfeier alter Stammfeste erneuerten, und die in späterer Zeit neben der Pietätspflicht auch durch manche sonstige politische oder mercantilische Zwecke eine grosse Ausdehnung erhielten 17). Zunächst schickte allerdings nur der Staat eine Abordnung, um in seinem Namen die schuldigen Opfer darzubringen, Orakel zu befragen, oder ihn sonst bei dem Gotte zu vertreten 16); dieser schlossen sich aber auch andere Bürger an, um unter sicherem Geleite der eigenen Neugierde und Schaulust oder sonstigen Privatzwecken zu dienen 19), und so ward doch daraus eine förmliche Wallfahrt unter Ansührung eines öffentlichen Beamten oder Obergesandten, der namentlich auch stir ihr wiirdiges Austreten am Orte ihrer Bestimmung zu sorgen hatte 20).

- 1) Πανηγύρεις καὶ Φυσίαι, Herod. VI. 111, Diodor. Sic. V. 4; πανηγύρει καὶ παντοδαποῖς ἀνθρώποις εἰς θέατρα ξυλλεγομένοις, Plat. Republ. X, X, p. 604 E, und mehr unten Cap. IV.
- 2) Plat. Republ. IX, p. 573 D: τὸ μετὰ τοῦτο έοςταὶ γίγνονται πας αὐτοὶς καὶ κῶμοι καὶ θαλίαι καὶ ἐταῖςαι καὶ τὰ τοιαῦτα πάντα: vgl. Menand. ap. Stob. Serm. CXXI. 7: πανήγυςιν νόμισόν τιν εἶναι τὸν χςόνον ὅχλος, ἀγοςὰ, κλεπταὶ, κυβεῖαι, διατριβμὶ und den metaphorischen Gebrauch des Wortes πανηγυρικὸς bei Wyttenb. ad.Plut. p. 103: quidquid colluvione multarum variarumque partium constitit, item studium placendi et inserviendi concionibus popularibus et pervulgatis saeculi moribus.
- 3) Κνισᾶν ἀγυιάς, nicht ἀγυιᾶς, wie Harpocr. p. 5 verlangt, sondern nach Bekk. Anecdd. p. 268 κνίσαν πέμπειν καὶ λιπαρίαν ἀπὸ τῶν θυσιῶν εἰς τὰς ὁδούς: vgl. Hemsterh. ad Luc. Prometh. c. 19, die Erkl. zu Aristoph. Equ. 1317, Av. 1230 und Demosth. Mid. §. 51 und Cobet V. L. p. 224.
- 4) Demosth. Mid. §. 51: εὐρυχόρους κατ' ἀγυιὰς ἱστάναι ὡραίων Βρομίφ χάριν ἄμμιγα πάντας, vgl. Müller Dor. II, S. 328, der darauf bereits die homerischen Beinamen mancher Städte εὐρύχορος oder καλλίχορος bezieht, obgleich Andere darin nur ein verkürztes χωρὰ erblicken, s. Nitzsch z. Odyss. II, S. 79. Bei Dionysosfesten Aufstellen von κρατῆρες auf den ἀγυιαλ, so der Lampteria in Pellene: οἴνου κρατῆρας ἱστάσιν ἀνὰ τὴν πόλιν πάσαν, Paus. VII. 27. 1, ausdrücklich verbunden mit dem χοροὺς ἱστάναι, und στεφανηφορεῖν nach dodonäischen Orakel bei Demosth. in Mid. §. 53, in Macart. §. 66, dazu Becker Charikles I, S. 320. Aufl. 2; im Päan an Eirene: συμποσίων δ' ἐρατῶν βρίθοντ' ἀγυιαί Bacchyl. fr. 13 (12) bei Bergk Lyr. gr. p. 967 mit dem Aufstellen von ἱερεῖα und τράπεζαι s. Plut. V. Dion. 29.
- 5) Δεῖπνα δημοτελή, Plut. prof. virt. c. 5, auch ἐστιάσεις (St. A. §. 161, not. 12) oder δημοθοινίαι, vgl. Lucian. Phal. I. 3, Aristaenet. Epist. I. 5, Poll. I. 34, Athen. IV. 31, Stob. Ecl. phys. I, p. 82, Artemidor III. 61.
- 6) Παννυχίδες, έν αίς πλείστον ὅσον διηγούπνουν χορεύοντες, Athen. XV. 7; vgl. Marm. Taurin. p. 46 ff., Jahn in Arch. Zeit. 1850. S. 240 (über Παννυχίς als Hetärennamen); Lat. vigiliae, pervigilia. Ob auch zu Rom? vgl. Plut. qu. Rom. 55, Zosim. II. 5, und mehr bei Lobeck Agl. p. 651 gegen Böttiger Archäol. d. Malerei S 205, der sich jedoch Opuscc. p. 445 vertheidigt; auch G. H. Heidtmann de pervigilio Veneris, Gryphiae. 1842. 8, p. 7. Hierher gehört auch Hesych. I, p. 71: Αγουπνίς έορτη Διονύσου έν Αρβήλη, [sowie die Nyctelia sacra, quae populus Romanus exclusit turpitudinis causa Serv. ad Virg. Aen. IV. 802, und das Fest des Dionysos Νυπτέλιος (Paus. I. 40. 5)]. In Theben: omnia nocturna— in media Graecia Diagondas Thebanus lege perpetua sustulit, Cic. de legg. II. 15, obgleich der thebanische Bacchus seine ίερα als νύπτωρ τὰ πολλὰ bezeichnet (Eur. Bacch. V. 475).
- 7) Ausser Demeter, so an den ἀλῷα (Alciphr. I. 33) und Dionysus insbes. Cybele, Herod. IV. 76, Bendis, Plat. Republ. I, p. 328, Nymphen, Athen. VI. 56, auch Poseidon nach Plut. sept. sapp. conv. c. 18: τῆς θυσίας ἐφ΄ ἡμέρας

τρείς συντελεσθείσης ύπ' αύτοῦ καὶ τῆ τελευταία παννυχίδος οὖσης καὶ γορείας τινὸς καὶ παιδιᾶς πρὸς τὸν αίγιαλὸν κ. τ. λ.

- 8) Cicero legg. II. 14: quid autem mihi displiceat in nocturnis, poëtae indicant comici; vgl. Aelian H. A. VII. 19: ὑπὲρ τὰ μειράκια τὰ Μενάνδρου ἐν ταῖς παννυχίσιν ἀκόλαστα, mit Boisson. ad Philostr. epist. p. 121; auch Aristid. Orat. XL, p. 752, Clem. Alex. Paedag. II. 4, p. 163, Caecil. ap. Non. s. v. gravidavit und mehr bei de Pauw recherches sur les Grecs II, p. 210 fgg.
- 9) Κῶμοι καὶ παννυχίδες, Plut. prof. virt. c. 5: βακχεία καὶ χοροὶ καὶ παννυχίδες, ders. de curios. c. 3; vgl. Eurip. Helen. 1305 fgg. und Plat. legg. VII, p. 815 C mit Eustath. ad Dionys. Perieg. 566 und der Schilderung bei Synesius enc. calvit. c. 6: ος την Διονύσου τεθέαται τελετήν, τὸ μὲν οσον έστὶ τοῦ θιάσου δασὺ τριχὶ, τῆ μὲν οἰκεία, τῆ δὲ ἀλλοτρία κατάκομον βακχικὸν γὰρ οὐδὲν οῦτως ὡς ἡ νεβρίς (vgl. §. 29, not. 18) οἱ δὲ καὶ παρὰ τῶν πιτύων κόμας δανείζονται τούτους μὲν ἄπαντας εἶδεν ἀνασειομένους τε καὶ βρυάζοντας καὶ ἐν ἀκόσμοις σκιρτήμασιν, ὡς ἀν οἶμαι τῆ μέθη κεκρατημένους: im Alig. aber Fréret sur le culte de Bacchus, in M. de l'A. d. I. XXIII, p. 250 fgg. und J. F. Gail recherches sur la nature du culte de Bacchus en Grèce, Paris 1821. 8, p. 167 fgg., und über den κῶμος insbes. Spanheim ad Aristoph. Plut. 1041, Schwarz de commissationibus veterum, Altorf. 1744. 4, Thiersch z. Pindar I, S. 114, Welcker ad Philostr. Imagg. p. 202—215.
- 10) Vgl. Eurip. Bacchen mit F. G. Schöne de personarum in Euripidis Bacchabus habitu scenico, Lips. 1831. 8, und mehr bei Jahn Pentheus und die Mänaden, Kiel 1841. 4; insbes. die χιμαιφοφόνος bei Callistr. Stat. c. 2, und über die ώμοφαγίαι (Eurip. Bacch. 145, Plut. def. orac. c. 14, Hesych. s. v. αλγίζειν) Marm. Taurin. p. 75, Lobeck Agl. p. 653, Constant de la religion V, p. 37, Hildebrand ad Arnob. V. 19, Preller in Pauly's Realencykl. II, S. 1067, British Mus. X, p. 81.
- 11) Wie es Wachsmuth H. A. II, S. 561 voranstellt, obgleich schon der Name πομπή von πέμπειν nothwendig auf ein Geleite hinweist; vgl. Aesch. Eumen. 12 und mehr bei Spanheim ad Callim. H. Del. 279 und Jacob ad Luc. Alex. p. 102. Daher πέμπειν βοῦς Isocr. Areop. §. 29, wie μήλων κνισάεσσα πομπὰ Pind. Olymp. VII. 80 wie bei dem kretischen Menschenzehnten αὐτοὺς ἀγομένους καὶ πανδημεὶ προπεμπομένους, Isocr. Enc. Hel. 29.
- 12) S. Plat. Republ. I, p. 327 [für Bendis], Lysias c. Agorat. §. 80 [für Athene], Xenoph. Hipparch. c. 2 fgg. [für Athene]; Plut. V. Dion. 23: τῷ δ' Απόλλωνι δυσίων μεγαλοποεπῆ παρασκευάσας ὁ Δίων ἐπόμπευσε μετὰ τῶν στρατιωτῶν πεποσμημένων ταὶς πανοπλίαις πρὸς τὸ ἰερόν; Polyb. IV. 85 [für Athene Chalkioikos in Sparta]; Polyaen. I. 23. 2 [für die Samische Hera]; V. 5. 2 [den 12 Göttern in Leontini].

[Aen. Tact. 17: ὅσαιτε [εροποιίαι πανδημε] ἐκτὸς τῆς πόλεως καὶ τὰν ὅπλοις πομπα] ἐκπέμπονται-ἐορτῆς γὰρ πανδήμου ἔξω τῆς πόλεως Αργείων γενομένης ἐξῆγον πομπὴν σὰν ὅπλοις τῶν ἐν τῆ ἡλικία συχνῶν —.

Χίοι δὲ ἄγοντες τὰ Διονύσια καὶ πέμποντες πομπὰς λαμποὰς πρὸς τοῦ Διονύσου τὸν βωμόν —. [Die Waffen werden immer niedergelegt vor dem Eintritt in den heiligen Bezirk s. Lys. s. a. O. und Virg. Aen. s. a. O.] Mehr unten Thl. III. bei den Panathenäen und sonst.

- 13) Dahin namentlich die προςόδια oder nach späterer falscher Schreibart (Etym. M. p. 690 und 777) προςώδια, ἐπειδὰν προςίωσι τοῖς βωμοῖς ἢ ναοῖς καὶ ἐν τῷ προςιέναι ἤδετο πρὸς αὐλόν, Proclus ap. Phot. p. 320, womit Athen. XIV. 30 noch ἀποστολικὰ und παρθένια verbindet, vgl. Gramer Anecdd. Oxon. IV, p. 314: ποίημα ὑπὸ ἀρρένων ἢ παρθένων χοροῦ ἐν τῷ προσόδῳ τῷ πρὸς τὸν θεὸν ἀδόμενον φέρεται δὰ ἐν τούτῳ τῷ γένει καὶ τὸ ἀποτρεπτικὸν, ἐστὶ δὲ ποίημα ἀσπαστικόν κατὰ τὸν ἀπὸ τῶν θεῶν χωρισμὸν ἀδόμενον: Poll. IV. 82: und mehr bei Böckh expl. Pind. p. 587, Franke ad Hom. hymnos p. xix, Bode hell. Dichtk. II. 1, S. 313.
- 14) Δενδροφορίαι τε καὶ χορεῖαι für Dionysus, vgl. Strabo X, p. 717, Artemid. Oneirocr. II. 37, [für Kybele dendrophori Matris deum magnae Orelli Syll. inscr. lat. n. 1602, Laur. Lydus de mens. IV. 41, dazu Marquardt R. A. IV, S. 316 Note 2100. [Ueberhaupt vgl. J. Rabanis rechorches sur les dendrophores, Bordeaux 1841. 8, p. 26. Für Dionysus φαλλοφορίαι, mit entsprechenden Liedern, s. Athen. XIV. 16 und oben §. 29 not. 18; eben so für Apolle δαφνηφορικά, Paus. IX. 10. 4, Proclus a. a. O. und Jo. Lydus de ostentis p. 118 mit Böckh ad C. Inscr. I, p. 777 [und Bötticher Baumkult S. 885—392], sewie ἀσχοφορικά, [vgl. Bötticher Baumk. S. 398—99] u. s. w., um der mit orientalischer Pracht vermischten Festzüge des Ptolemäus bei Athen. V. 27 fgg. (vgl. Manso verm. Schr. II, S. 386 fgg.) und Antiochus bei Polyb. XXXI. 3 nicht zu gedenken. Götterbilder selbst werden aus einem Tempel in den anderen getragen, so das des Dionysos Rleutherios in Athen Paus. I. 29. 2, so in Sikyon die ἀγάλματα ἐν ἀπορρήτφ aus dem Kosmeterion in den Bacchustempel, Paus. II. 7. 6.
- 15) Plat legg. VII, p. 796 C: πασι δεοίς πομπάς και προςόδους ποιουμένους . . . θάττους τε και βραδυτέρας ἐν ὀρχήσεσι και ἐν πορεία τὰς Ικετείας ποιουμένους πρὸς θεούς τε και θεῶν παιδας; Aristoph. Pac. 896 fl.: και σε θυσιαισιν εροισι προσόδοισι τε μεγάλαισι ἀγαλούμεν ἡμεὶς ἀεί; vgl. Schol. Pind. Pyth. V. 121: πομπαίς γὰς και θυσίαις ελάσκουται τὸ δαιμόνιον, und die Beschreibung eines solchen Festrugs bei Xenophon Ephes. I. 2: ἢγετο δὲ τῆς Αρτέμιδος ἐπιχώριος ἑορτὴ ἀπὸ τῆς πόλεως ἐπὶ τὸ ερούν . . . ἔδει δὲ πομπεύειν πάσας τὰς ἐπιχωρίους παφθένους κεκοσμημένας πολυτελώς και τοὺς ἐφήβους κ. τ. λ. [Ueber den hellenischen Ursprung der diesen προσόδοι ganz entsprechenden in Rom seit d. Jahr 545 a. u. c. zuerst angestellten grossen Supplicationes, die an den Apollocult sich anschliessen, s. Marquardt Röm. Alterth. IV, S. 56 fl., sowie der lectisternia, die mit jenen als sacra popularia bezeichnet und Graeco ritu gefeiert werden s. denselben R. A. IV, S. 894].
- 16) Harpocr. p. 146: Θεωφοί λέγονται ού μόνον οί Θεαταί, άλλα καὶ οί είς Θεούς πεμπόμενοι· καὶ όλως τούς τὰ Θεῖα φυλάττοντας ἢ τῶν

θείων φοντίζοντας οῦτως ἀνόμαζον ἄρην γὰς ἔλεγον τὴν φορντίδα: welche Etymologie jedenialls besser ist als die bei Pollux Onom. II. 55 ἀπὸ τοῦ πρὸς θεὸν ὁρούειν ἢ ὁρμᾶν ἢ ὁδεύειν, so sehr sich auch der engere Sprachgebrauch auf letzteren Begriff beschränkt: vgl. Schol. Aristoph. P. 342: θεωροὺς δὲ ἐκάλουν τοὺς ἀπὸ τῶν πόλεων δημοσία ἐκπεμπομένους συνθύσοντας καὶ συμπανηγυρίσοντας, und bei Strabo II. 3. 4: ὁ δὲ δὴ σπονδοφόρος καὶ θεωρὸς τῶν Κυζικηνῶν und mehr bei Valck. ad Ammon. p. 92 ígg.

- 17) S. van Dale diss. antiqu. illustr. p. 468, Spanheim ad Callim. H. Del. 414, Ducker ad Thucyd. V. 15, J. Boysen de veterum legationibus theoricis, Slesvici 1827. 4, und insbes. M. H. E. Meier in dem Hallischen Gratulations-programme zum Göttinger Jubiläum 1837. 4, der übrigens p. vi fgg. das Wort selbst vielmehr von Osacobas ableitet, während Wiener les quatre jeux nationaux etc. p. 78 bei der von Harpocration ausgesprochenen Ableitung stehen bleibt.
- 18) Legationes cum victimis, Liv. XLV. 32; vgl. Plut. V. Demetr. c. 11: καθάπερ οἱ Πυθοὶ καὶ Όλυμπίαζε τὰς πατρίους θυσίας ὑπὲρ τῶν πόλεων ἀπάγοντες ἐν ταῖς Ἑλληνικαῖς ἑορταῖς, und Hesych. I, p. 1708: θεωρικοὺς δὲ ἐκάλουν τοὺς τοῖς θεοῖς τὰς ἀπαρχὰς ἐπάγοντας.
- 19) Max. Tyr. XLI. 2: τοὺς θεωροὺς ἐκείνους τοὺς κοινοὺς τοὺς ὑπὲρ τοῦ γένους ἐπὶ τὰ μαντεῖα σταλέντας: vgl. Soph. Oed. Tyr. 113, Col. 413 u.s. w. θεοπρόπος nur ionisch nach Cobet V. L. p. 378.
- 20) Kolvovovves & volov te nal áyóvov tois & eois, Plat. legg. XII, p. 956 E; vgl. Wachsmath H. A. II, S. 617: "ihr Beruf war nicht ein Fest mitzubesorgen, sondern an dem Genusse desselben Theil zu nehmen und im Namen ihres Staats gegenwärtig dasselbe zu ehren."
- 21) Ammon, diff. vocc. p. 69: διὸ καὶ τοὺς τῶν θεαμάτων ἕνεκα πεμπομένους, σὺν θυσίαις δὲ καὶ εὐσεβεία, πάντας ἐκάλουν θεωρούς: vgl. Xenoph. Hier. I. 11 und Dio Chrysost. XXVII, p. 287: ἀφικνοῦνται δὲ καὶ πρὸς τὰς πανηγύρεις οἱ μὲν ἱστορίας ἕνεκεν, τῶν τε ἄλλων θεαμάτων καὶ τῶν ἀγώνων . . . πολλοὶ δὲ ῶνια κομίζοντες παντοδαπά, ἀγροαῖος ὅχλος, οἱ δὲ τινες ἑαυτῶν ἐπιδειξόμενοι τέχνας καὶ δημιουργίας κ. τ. λ. mit St. A. §. 10, not. 11. Bisweilen sogar πανδημεὶ μετὰ γυναικῶν καὶ παίδων, Thuc. III. 104, Plut. qu. Gr. 55 u. s. w.
- 22) Λοχιθεωφός, s. Dem. Mid. §. 115, C. I. n. 2270, Polyb. XXVIII. 16: Θεωφίας δισσαί, μία μὲν ἡς προειστήκει Καλλίας ὁ παγκρατιαστής, ἡδ΄ ἄλλη ὑπὲρ ἡς Κλεόστρατος ἐποιεῖτο τὸν χρηματισμὸν καὶ τοὺς λόγους und mehr bei Böckh Staatch. I, S. 300, auch Valckenaer bei Sluiter leett. Andoc. p. 231, namentlich über die πομπεῖα oder Geräthschaften, welche der Staat zu diesen und ähnlichen Gelegenheiten lieferte, und für deren Aufbewahrung in Athen ein eigenes πομπεῖον bestand; vgl. Meurs. leett. Att. II. 15 und über das Gebäude Paus. I. 2. 4 mit Forchhammer in Kieler philol. Stud. S. 303. [Giānzendes Beispiel des persönlichen Aufwandes eines ἀρχιθεωφὸς Nicies bei der Theorie nach Delos, Plut. Nic. 3].

§. 32.

So gross inzwischen auch die Offentlichkeit war, welche sich der griechische Götterdienst in diesen und ähnlichen Veranstaltungen gab, so hielt doch auch die geschichtliche Zeit noch in einzelnen Culten 1), [welche mit der ältesten, der pelasgischen Landesbevölkerung das Schicksal einer gewaltsamen Zurückdrängung gegen die neuen besonders dorischen Herren oder auch gegen siegreiche Nachbarn und ihre Culte theilten 2), das eben dadurch sehr gesteigerte] Princip der Isolirung und Abschliessung gegen Aussen bei veränderten Cultur- und religiösen Verhältnissen, die jenen Gegensatz oft wesentlich ausgeglichen, in soweit fest, dass sie den Zutritt und die Theilnahme an manchen der ältesten und heiligsten Festgebräuche zu einer Sache persönlicher Befugniss oder Begünstigung machte, deren Missbrauch durch Verrath mit schweren Strafen bedroht war. Da nun solche Culte nicht allein die Gegenwart Unbetheiligter, sondern auch die mündliche Mittheilung ihrer Formen und Legenden streng verpönten], wurden sie jenen öffentlichen Handlungen gegenüber als Mysterien bezeichnet 3), ohne jedoch darum weder dem Gesammtgepräge der griechischen Gottesverehrung untreu zu werden, noch aber im Einzelnen die mit diesem Gepräge eng verbundene Besonderheit zu verlieren, die uns auch hier warnen muss, aus den Zwecken und Einrichtungen des einen oder andern ein phantastisches Gesammtbild für alle zu entwerfen 4). Nicht einmal das Merkmal lässt sich ohne Ausnahme aufstellen, dass sie alle dem Kreise chthonischer Gottheiten angehörten 5), indem sich fast kein griechischer Götterkreis findet, der nicht hin und wieder einen Geheimcult gehabt hätte 6; auch jene, welchen diese Art von Verehrung vorzugsweise eigen war, unterschieden sich wieder, je nachdem ihre Mysterien, wie die eleusinischen oder samothracischen, an einen bestimmten Ort gebunden oder, wie die bacchisch-orphischen, lediglich an die Personen ihrer Theilhaber geknüpst waren. [Aber das Gemeinsame derselben liegt historisch in der entschiedenen Berührung von einzelnen, dem ursprünglichen Character der altgriechischen Religion treuer gebliebenen Culten mit den Schutzmächten phönicischer Schiffer, vor allem aber mit dem seit der Pisistratidenzeit mächtig und systematisch durch eine Schule pantheistischer Reflexion,

durch die Orphiker geförderten phrygischen Glaubenskreis 7. Natürlich wurden die lediglich an die Personen ihrer Theilnehmer geknüpften Mysterieu leicht immer neuen der Gewinnsucht oder Sinnlichkeit dienenden Entstellungen 8) preisgegeben, während jene lokal fixirten durch den neu ihnen zugeführten Ideengehalt gerade befähigt wurden, den anderswo veralteten oder auch anstössig erscheinenden Mythen und Gebräuchen 9) eine grosse Wirkung zu sichern, um somehr, da ihre äussere Ausstattung der künstlerischen Entwickelung des öffentlichen Cultus, besonders im Drama sich anschloss 10). Psychologisch und ethisch liegt aber der Grund zur steigenden, auf alle Hellenen sich erstreckenden Bedeutung gerade dieser Mysterien in dem lebendig erwachten Bedürfniss nach Entsündigung und Reinigung 11), wodurch schon eine Sicherung in den Gefahren des irdischen Lebens, eine zeitweise Beseligung in demselben, aber vor allem endlich eine feste Aussicht auf einen nach dem Tode eintretenden, dem elysischen Heroenleben entsprechenden seligen Zustand 12) bedingt war; und beides, Entsühnung und eine anschauliche Sicherung jener Hoffnungen war in ihnen gewährt. An eine lehrhafte Ueberlieferung einer reinern Gottesauffassung, einer Ausdeutung der Mythen ist nicht zu denken <sup>13</sup>), sondern immer bildet die Cultuslegende  $(\tau \alpha \lambda \epsilon \gamma \delta \mu \epsilon \nu \alpha)$ und der Cultusbrauch (τὰ δρώμενα) die Form der Mysterien 14). Der Mythus aber bewegte sich wesentlich um gewisse, auch in dem durch die Dichter fixirten Volksglauben gekannte Wendepunkte der Göttergeschichte, nur dass er im einzelnen Fall oft in Namen, Genealogien wesentlich von ihm abwich 15). An vielen Orten verschwieg man sogar nur den Mythus, ohne die darauf bezüglichen Gebräuche oder Bilder der Oeffentlichkeit zu entziehen 16), aber auch da, wo beides geheim war, beruht die mystische Weibe, worauf der Name ihres obersten Grades von selbst deutet 17), [in dem vollen Schauen der sichtbaren Darstellung des Mythus und in dem durch die eigene Theilnahme daran hervorgerufenen Gemüthszustand 18). Dass die Anstössigkeit gewisser Symbole und Gebräuche aber irgend einen erheblichen Einfluss auf die Abschliessung der grossen Mysterien geübt habe, ist ebenso unerweislich, als der allgemeinen antiken Auffassung von Natursymbolen widersprechend, während gerade bei den verwandten Sonder-

festen, welche das männliche und besonders das weibliche Geachlecht eines Ortes allein beging, das specifisch Geschlechtliche in den Mittelpunkt trat 19). Da die ursprünglichen Träger der Mysterien bestimmte Familien oder Ortsgemeinden waren, so behielt auch bei denjenigen, namentlich den eleusinischen, welche gleich den grossen Nationalspielen die Möglichkeit des Zutritts allen Hellenen gestatteten 20), ja in dieser Zugänglichkeit für Fremde, nicht dem Stammesverband oder der Landschaft Angehörige ihren Ruhm mit besassen<sup>21</sup>)], die Weihe fortwährend Form und Gepräge der Aufnahme in eine Geschlechtsgemeinde 22), die durch einen Einführer symbolisch vermittelt ward 23), und der Eingeweihte fühlte sich als Glied einer durch positive Kenntniss und Mitwissen des Geschenen und Gehörten verbundenen Gemeinschaft 24), ohne dass jedoch dieses Wissen und der darauf bezügliche Unterricht über die gottesdienstlichen Formen des jedesmaligen Cultus und den Inhalt seiner Mythen hinausgegangen wäre 25).

1) Τέλη (Valcken. ad Eurip. Hippol. 25) oder gewöhnlicher τελεταλ, wie sie Plutarch V. Thes. c. 25 der θέα und dem πανηγυρισμός [bei der Unterscheidung des nächtlichen  $\dot{\alpha}\gamma\dot{\alpha}\nu$  bei der Melikertesfeier von den jüngeren Isthmien zu Ehren des Poseidon] entgegengesetzt; vgl. Etym. M. p. 751: τελετή θυσία μυστηριώθης ό δε 'Ωρος ό Θηβαίος λέγει, ὅτι τελετὰς καλούσι τὰς ἐπλ μείζους και μετά τινος μυστικής παραδόσεως έρρτάς, wenn gleich die Erklärung, welche auch Athen. II. 12 aus derselben Quelle hat: τῶν εἰς αὐτὰς δαπανημάτων ενεκα· τελείν γάρ φαμεν τὸ δαπαναν, schwerlich die ricktige seyn dürfte. Dass freilich der Begriff des Geheimnisses nicht wesentlich damit verbunden ist, zeigt Aristoph. Ran. 370, wo selbst die dramatischen Aufführungen in Athen πάτριοι τελεταί Διονύσου heissen (vgl. auch Psellus de oper. daemon. p. 10 ed. Boisson.), und die Unterscheidung bei Died. Sic. V. 49: τὰ μὲν κατὰ μέρος τῆς τεἰετῆς ἐν ἀπορρήτοις τελούμενα μόνοις παραδίδοται τοις μυηθείσι: da man jedoch nicht bloss τελείν δργια u. dgl. sagt, sondern die Theilhaber selbst τελούμενοι und τετελεσμένοι genannt werden, so wird man wohl an eine gottesdienstliche Steuer oder Leistung zu denken haben, wozu sich der Einzuweihende als Diener der Gottheit selbst kingeben konnte und dadurch allezdings jene höhere Weihe oder Vollendung erhielt, welche die Bedeutung des Wortstamms wenigstens der späteren Philosophie gleichfalls darin zu finden erlaubte. Χούσιππος δέ φησι, fährt Etym. Μ. fort, τούς περί των θείων λόγους είκότως καλείσθαι, της ψυχης έχούσης έρμα καλ κεκρατημένης καλ πρός τους αμυήτους σιωπαν δυναμένης· μέγα γάς εΐναι τὸ ἀθλον ὑπὲς θεοῦν ἀκοῦσαί τε όςθὰ καὶ ἐγκρατεῖς γενέσθαι αὐτών: vgh schon Plate Phaedr. p. 249 C: τελέους άελ τελετάς τελούμενος

τέλεος ὄντως μόνος γίγνεται, und Plutarch Isid. et Osir. c. 78: οίον ἐν τελετῆ τέλος ἔχειν φιλοσοφίας νομίζουσι, auch Stoic. repugn. c. 9, Stob. Serm. CXX. 28, p. 466 u.s.w.

- [2) Entscheidend dafür, freilich nicht für den ägyptischen Ursprung, ist die Stelle Herod. II. 171: καὶ τῆς Δήμητρος τελετῆς πέρι, τὴν οἱ Ελληνες θεσμοφόρια καλέουσι, καὶ ταύτης εἰδότι μοι πέρι εὔστομα κείσθω πλὴν όσον αὐτῆς όσιη ἐστὶ λέγειν· αἱ Δαναοῦ θυγατέρες ἦσαν οἱ τὴν τελετὴν ταύτην ἐξ Λἰγύπτου ἐξαγαγοῦσαι καὶ διδάξασαι τὰς Πελασγιώτιδας γυναῖκας μετὰ δὲ ἐξαναστάσης πάσης Πελοποννήσου ὑπὸ Δωριέων ἐξαπώλετο ἡ τελετή· οἱ δὲ ὑπολειφθέντες Πελοποννήσου καὶ οὐκ ἐξαναστάντες ᾿Αρκάδες διέσωζον αὐτὴν μοῦνοι, vgl. damit die unten anzuführenden Stellen über den Thesmephoriendienst im Peloponnes. Für die Stellung der Eleusinien ist der Kampf von Eleusis und Athen wichtig, Thuc. II. 15, Apollod. III. 15. 4 und die andern in den St. A. §. 91. n. 9 angeführten Stellen.]
- 3) Limburg-Brouwer VI, p. 310 fgg. Desshalb auch ἄρρητα oder ἀπόρρητα, Wyttenb. ad Plat. Phaed. p. 134 fgg., [Petersen geh. Gottesdienst der Gr.
  S. 35]. Μυστήρια Suidas II, p. 592: μυστήρια τελεταί έκλήθη παρὰ τὸ
  τοὺς ἀκούοντας μύειν καὶ μηδενὶ ταῦτα ἐξηγεῖσθαι μύειν δέ ἐστι τὸ
  πλείειν τὸ στόμα, woher dann auch das causative μυεὶν, einweihen, vgl. Casaub.
  σχετα. Baron. p. 390 fgg. und Strabo X, p. 717: η τε κρύψις ἡ μυστεκή τῶν
  ίερῶν σεμνοποιεῖ τὸ θεῖον, μιμουμένη τὴν φύσιν αὐτοῦ ἐκφεύγουσαν
  τὴν αἴσθησιν.
- 4) Wie dieses namentlich von Warburton, the divine legation of Moses, London 1798. 8. T. II, p. 133-234, in s. Works London 1788. 4, T. I. p. 223, von Klotz Act. liter. III, p. 250, auch wenn gleich in anderem Sinne von Dupuis origine de tous les cultes, Paris 1795. 4, T. II, P. 2, p. 122 veranlaset ist und trotz des gerechten Widerspruchs, den bereits Meiners verm. philos. Schr. III, S. 167 und Comm. Soc. Gott. XVI, p. 206 dagegen erhoben hat, fortwährend namentlich in Beziehung auf die Eleusinien geschieht; vgl. auch A. Starck über die alten und neuen Mysterien, Berlin 1782. 8; F. V. L. Plessing Memnonium oder Versuche zur Enthüllung der Geheimnisse des Alterthums, Lpz. 1787. 8, B. II, S. 91 fgg.; P. E. Müller de hierarchia et studiis vitae asceticae in sacris et mysteriis Graecorum Romanorumque latentibus, Hafn. 1803. 8; B. Constant de la réligion T. V, p. 1—100; S. Ouwaroff essai sur les mystères d'Eleusis, Paris 1816. 8 und in dess. Etudes de philologie et de critique, Paris 1845. 8, p. 102 fgg. Am gediegendsten und vielseitigsten, wenn gleich nicht mit tibereinstimmendem Glücke, ist der Gegenstand im vorigen Jahrhundert von Meiners a. a. O. und Ste-Croix histoire de la religion secrète des anciens peuples, Paris 1774. 8. und recherches sur les mystères du paganisme 1784. 8, auch übers. von Lenz, Gotha 1790. 8 und in zweiter Auslage herausg. von Silvestre de Sacy, Paris 1817. 8, im gegenwärtigen von Chr. A. Lobeck Aglaophamus sive de theologiae mysticae Graecorum causis, Regiom. 1829. 8 und Limburg-Brouwer T. VI, p. 180-415 behandelt, wozu neuerdings noch eine lesenswerthe Abhandlung von W. F. Palmbiad in Jahn's Archiv 1845, B. XI, S.

- 255—316 und der Artikel von Preller in Pauly's Realencycl. V, p. 312 ff. kemmt; dagegen ist vor C. G. Eissner, die Pelasger und ihre Mysterien, Lpz. 1825, 8 nur unbedingt zu warnen. Vgl. noch Schultze dissert. sistens locos poetar. graec. dramat., qui de mysteriis agunt, Hal. 1816. 4, Muth Abh. über die Mysterien der Alten, Hadamar, 1842. 4, Rinck über die ethische Bedeut. der griech. Myster. in Verh. d. Basl. Philolog. Vers. 1847, S. 91 ff., ders. Relig. d. Hell. I, S. 150 ff. 364 ff., II, S. 331 ff.; Petersen d. geheime Gottesd. bei d. Griechen. Hamb. 1848. 4; Haupt de myster. graecorum causis et rationibus. Königsberg 1853 und [jetzt Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 387—392].
- 5) Wie namentlich O. Müller wiederholt annimmt; vgl. Prolegg. S. 253 und griech. Liter. Gesch I, S. 416: "diese Gottheiten bilden einen besenderen Kreis, getrennt von dem der olympischen... und der Dienst dieser Götter ist es, an den die Mysterien der Griechen sich allein anschlossen"; auch Eckermann Relig. Gesch. I, S. 248 und über jene Gottheiten selbst oben §. 6, not. 9. Dagegen auch Petersen geh. Gottesd. S. 10.
- 26) So Διὸς Ἰδαίου μυστής bei Eurip. ap. Porph. abstin. IV. 19 und Minuc. Felix c 21. 22 extr., [wo die Beimischung des phrygischen Kybele- und thrakischen Zagreusdienstes aber klar vorliegt]; vgl. Athen. IX. 18 und Böttiger Kunstmythol. II, S. 9; Mysterien der argivischen Hera Paus. II. 38. 2: ovrog μεν δή σφισιν έκ τελετης, ην άγουσι τη Ήρα, λόγος των άπορρήτων έστί: der Hekate in Aegina bei dems. II. 30. 1, der Artemis VIII. 23. 3, der Chariten IX. 35. 1: τελετήν ἄγουσιν είς τοὺς πολλοὺς ἀπόρρητον: der Aglauros in Attika, Athenag. pro Christ. c. 1, und mehr bei Lobeck Agl. p. 90; des Hephästos? Nonnus Dionys. XXVII. 318 ff., des Apollo als uvotoxolos? Anthol. Plan. I. 38. 12, dazu Philol. I, p. 349; nur nicht des Eros zu Thespiä, wie Böttiger Kunstmyth. II, S. 40 fgg. und Creuzer Symb. IV, S. 161 aus Missverständniss metaphorischer Ausdrücke lehren; vgl. Ann. dell' Inst. arch. 1841, p. 207, Jahn archäol. Beitr. S. 124 ff., Schoemann de Cupidine cosmogonico, Gryphisv. 1850, sowie der Ausspruch von Letronne in Rev. archeol. 1847. T, IV, p. 139: il n'y a dans toute l'antiquité nulle trace qu'eût Venus un culte secret.
- 7) [In den samothrakischen Mysterien ist die Mischung pelasgischer, d. h. ältestgriechischer, an den Demeter- und Hermesdienst sich anschliessender Culte mit den astralen Patäken phönicischer Schiffer (Herod. III. 37) und dem phrygischen Kybele- und Dionysosdienst offenbar, vgl. unten §. 65, Nägelsbach nachhom. Theol. S. 390 ff.] Für die Mysterien zunächst in Attika entscheidend die Orphiker: Onomakritus und Orpheus von Kroton mit ihren Dichtungen unter Orpheus und Musäus-Namen nach Herod. VII. 6, Paus. I. 22. 7, VIII. 37. 5, Clem. Alex. Stromatt. I, p. 332, und mehr bei Eschenbach Epigenes s. de poësi Orphica, Norimb. 1702. 4, Bode de Orpheo poëtarum graecorum antiquissimo, Gott. 1824. 4, Lobeck Agl. p. 331 fgg., Ulrici hell. Dichtk. I, S. 480 fgg., Petersen geh. Gottesd. S. 24 ff. 41, C. Eichhoff de Onomacrito Atheniensi, Elberf. 1840. 4. Daraus Orpheotelesten; vgl. Plat. Republ. II, p. 364 E: βίβλων δὲ ὅμαδον παρέχονται Μουσαίον καὶ Ὁρφέως, Σελήνης καὶ Μουσων

έγγόνων, ως φασι, καθ' ας θυηπολούσι, πείθοντες οὐ μόνον ἰδιώτας, ἀλλὰ καὶ πόλεις, ὡς ἄρα λύσεις τε καὶ καθαρμοὶ ἀδικημάτων διὰ θυσιών καὶ παιδιάς ἡδονών εἰσὶ μὲν ἔτι ζώσι, εἰσὶ δὲ καὶ τελευτήσασιν, ᾶς δὴ τελετὰς καλούσιν, αὶ τῶν ἐκεῖ κακῶν ἀπολύουσιν ἡμᾶς. Aus diesen Privatweihen, verbunden mit der oben §. 29 und 31 geschilderten Ausgelassenheit des Dionysoscultus gingen fiberhaupt jene bacchischen Orgien hervor, die im J. 166 a. Chr. das römische SCtum de Bacchanalibus veranlassten; s. Endlicher Catal. codd. bibl. Palat. 1886 mit Liv. XXXIX. 9 fgg. und mehr bei Corn. van Bynkershoek de cultu religionis peregrinae, L. B. 1729. 4, Fréret in M. de l'A. d. I. XXIII, p. 261, Heyne de sacris cum furore peractis in Comm. Soc. Gott. VIII, p. 21, Ste-Croix und Silv. de Sacy II, p. 51—71, Böttiger Archāol d. Malerei S. 206, Creuzer Symb. IV, S. 107, Lobeck Agl. p. 311 fgg. 625 fgg., [Nägelsbach nachhom. Theol. S. 366—370].

- 8) [Die Schilderung der bacchischen, von Strabo (X. 3. 18) ausdrücklich als phrygisch bezeichneten, in der Mischung mit dem Kybeledienst gebildeten Privatweihen mit Nachtseiern und Festzügen bei Demosth. Coron. 259. 260: άνηο δε γενόμενος τη μητοί τελούση τας βίβλους άνεγίγνωσκες καὶ τάλλα συνεσκευωρού, την μέν νύκτα νεβρίζων και καθαίρων τούς τελουμένους καὶ άπομάττων τῷ πηλῷ καὶ τοῖς πιτύροις καὶ άνιστὰς ἀπὸ τοῦ καθαρμοῦ και κειεύων ιέγειν. ἔφυγον κακὸν εύρον αμείνον —. ἐν δὲ ταῖς ἡμέραις τούς καλούς διάσους άγων διά των όδων τούς έστεφανωμένους τώ μαράθο και τη λεύκη, τους δφεις τας παρειάς θλίβων και ύπερ της κεφαλής αίωφών και βοών εύοι σαβοί και έπορχούμενος ὖης ἄττης ὖης, ἔξαρχος καὶ προηγεμών καὶ κιττοφόρος καὶ λικνοφόρος καὶ τοιαῦτα ὑπὸ τῷν γραδίων προσαγορευόμενος μισθόν λαμβάνων τούτων ένθουπτα καλ στρεπτούς καλ νεήλατα κ. τ. λ.; dieselben preist Euripides Bacch. 72 ff.: ω μάκαρ, οστις εὐδαίμων τελετάς θεών είδως βιοτάν άγιστεύει καλ θιασεύεται ψυχάν έν ορεσσι βαπχεύων όσίοις παθαφμοίσιν, τά τε Ματρός μεγάλας δργια Κυβέλας θεμιτεύων κ. τ. λ.] Damit vgl. die Reliess mit τελεταί, λίπνος u. dgl. bei Campana Opere di plastica T. II, und dazu Brunn în Neuer Jen. Literat. Zeit. 1846.
- 9) Euseb. praep. evang. III. 1: ὅτι ἡ παλαιὰ φυσιολογία καὶ πας᾽ Ἑλλησε καὶ παςὰ βαρβάροις λόγος ἡν φυσικὸς ἐγκεκαλυμμένος μύθοις... δηλόν ἐστιν ἐν τοῖς Ὀρφικοῖς ἔπεσι καὶ τοῖς Λίγυπτιακοῖς καὶ Φουγίοις λόγοις, μάλιστα δὲ οἱ περὶ τὰς τελετὰς ὀργιασμοὶ καὶ τὰ δρώμενα συμβολικῶς ἐν ταῖς ἱερουργίαις τὴν τῶν παλαιῶν ἐμφαίνει διάνοιαν, was richtig verstanden und angewendet keineswegs το verkehrt ist, wie es Lobeck und Limburg-Brouwer wollen, sobald man nur nicht die natursymbolische Sprache des ältesten Cultus mit ihrer späteren allegorischen Auslegung verwechselt und den Mysterien diese statt jener zuweist. Denn hierüber schreibt lexterer ganz richtig T. VI, p. 225: les symboles ne sont donc pas institués pour donner des leçons, mais pour satisfaire à un besoin, et justement parcequ'on n'avoit pas de leçons à donner, on thoha de corriger ce défaut par des cérémonies et par des actions propres à éblouir les yeux; darin liegt aber noch gar kein Grund, wie derselbe hier und in seiner Overzigt van de geschie-

denis der allegorische uitlegging van de grieksche mythologie, Amsterdam 1848. 8 wiederholt gethan hat, derjenigen zu spotten, die jene Sprache des frühesten Bedürfnisses auf ihren wahren Inhalt zurückzuführen gesucht haben! Uebrigens nimmt er selbst p. 184 und 201 wenigstens das hohe Alter der mystischen Culte gegen Voss und Lobeck in Schutz: il se peut que l'édifice n'existoit pas encore; le plan en étoit conçu, les fondemens en étoient jetés, und nähert sich in sofern doch wieder Heeren Ideen III. 1, S. 76, Creuzer Symb. III, S. 65, Constant V, p. 23, die mit Recht in den Mysterien Reste der ältesten Ueberlieferungen suchen, obgleich sie dabei nicht immer wieder an Einführung derselben aus der Fremde und am Wenigsten aus Aegypten denken sollten.

- 10) Wie oben Note 1 aus Aristoph. Ran. 370 die Bezeichnung der dramatischen Aufführungen als τελεταί Διονύσου nachgewiesen, so ist die dramasche Natur der grössten Mysterien jetzt allgemein anerkannt, Clem. Alex. Coh. p. 12: Δηώ και Κόρη δράμα ἐγενέσθην μυστικόν κ. τ. λ., dazu Lebeck Aglaoph. p. 688 ff., unten Thl. III. §. 55. n. 28 und ist begründet in der gemeinsamen Grundlage der bacchischen Religion.
- 11) Vgl. oben §. 28 und über die καθαφμοί der Mysterien insbes. Theon. Smyrn. Arithm. p. 18: ούτε γὰρ ἄπασι τοῖς βουλομένοις μετουσία μυστηρίων έστλη, ἀλλ' εἰσλη, οῦς αὐτῶν εἴργεσθαι προαγορεύεται, οἶον τοὺς χεῖρας μὴ καθαρὰς καὶ φωνὴν ἀξύνετον ἔχοντας καὶ αὐτοὺς δὲ τοὺς μὴ εἰργομένους ἀνάγκη καθαρμοῦ τινὸς πρότερον τυχεῖν: auch Arrian. diss. Epict. III. 21. 14 und Proclus ad Plat. Cratyl. §. 175 mit Constant V, p. 27 und Creuzer IV, S. 156. Selbst Sündenbekenntniss scheint hin und wieder verlangt worden zu seyn, vgl. Plut. apophth. Lacc. p. 217 D und 229 D; aber auch abgeschen davon musste der Wunsch, die erworbene Reinheit und Gemeinschaft mit der Gottheit nicht wieder zu verscherzen, eine Aufmerksamkeit des Menschen auf sein sittliches Verhalten erzeugen, die dem letzteren nur förderlich seyn konnte; vgl. Diodor. V. 49: γίνεσθαί φασι καὶ εὐσεβεστέρους καὶ κατὰ πᾶν βελτίονας έαυτῶν τοὺς τῶν μυστηρίων κοινωνήσαντας, und Juven. XV. 140: bonus et face dignus aroana, qualem Cereris vult esse sacerdos.
- 12) ["In den orphischen Mysterien sucht der Mensch nach Entsündigung und Heiligung, in den bacchischen nach Beseligung und Entlastung hier auf Erden, in den eleusinischen nach Trost und Beruhigung für das Jenseits", Nägelsb. nachhom. Theol. S. 398 ff.]. Leiblichen Schutz und Segen, namentlich in den samothracischen Mysterien, vgl. Schol. Aristid. Panath. p. 824: isoois yào léyet tois muotipolois, ole muoumevot oudénore évaudyour, und mehr bei Limburg-Brouwer VI, p. 321 fgg.; während schon die Symbolik der eleusinischen (Welcker in Zeitschr. f. Ausleg. d. alten Kunst S. 19 fgg.) und bacchischen (Hoeck Kreta III, S. 205) Culte sich mehr auf das künftige Leben bezog, wie Cicero de legg. II. 14 ausspricht: neque solum eum laetitia vivendi rationem accepimus sed etiam eum spe meliore moriendi. Beide Gesichtspunkte walten, wenn Herakles sich weihen lässt, ehe er in den Hades herabsteigt Diod. IV. 25, ja auch dies auf Dionysos selbst ausgedehnt wird, Plat. Axíoch. p. 371.

Daher die Müheal der Unbetheiligten und die Seligkeit der Eingeweihten: Plat. Phaed. p. 69 C: ότι ος αν αμύητος είς Αίδου αφίνηται, έν βορβόρφ κείσεται (Wyttenb. ad Plut. S. N.V. p. 187, Stephani ruhender Herakles, Petereb. 1854, S. 68 ff.; statt des βόρβορος Wassertragen in zerbrochenen Krügen, Paus. X. 31. 3, Böttiger Archäol. d. Malerei B. 303), o de nenadaquévog nal rerelecμένος έπείσε άφικόμενος μετά θεών οίκήσει: vgl. Sophokles bei Plut. aud. poët, c. 4 und besonders Plat. Axioch. p. 371 mit Spanheim ad Aristoph. Ran. 458 und den anderen Stellen bei Schultze loci poëtarum graecorum dramaticorum, qui de mysteriis agunt, collecti et 'illustrati, Hal. 1816. 4, auch Isocr. Paneg. §. 28, Diodor. exc. Vat. p. 8, C. I. n. 956, Athen. XIV. 34, Diog. L. VI. 4, und die entgegengesetzten Strasen bei Plat. legg. IX. p. 870 D, aber freilich eben auch nur für die αμύητοι, οδ κεν μη θυσίησι τεον μένος ίλασκωνται, εναγέως Ερδοντες, Homer. H. Cerer. 369 mit den trefflichen Erörterungen dieses ganzen Puncts bei Preller Demeter S. 884 fgg. Vgl. bereits Gesner prolusio qua ostenditur dogma de perenni animarum natura per Eleusinia propagatum esse mysteria in Biogr. Gotting, II, p. 87 und Karsten Verhandl. over Palingenesie en Metempsychosis. Amst. 1846.

- 13) Namentlich keinen Monotheismus, wie ihn Warburton, welcher meint, die Eleusinien seien erfunden, um den Glauben an künftige Vergeltung zu fördern, Meiners, Constant, Ouwaroff wenigstens für die grossen eleusinischen Weihen annehmen, wogegen jedoch schon Ste-Croix, dann Wegscheider (de Graecorum mysteriis religioni non obtrudendis, Gott. 1805. 8, namentlich gegen Schelling Philosophie und Religion Tübingen 1804. 8, S. 75 fgg.), und insbesondere jetzt Lobeck und Limburg-Brouwer VI, p. 265 fgg. 302 fgg. 364 fgg. das Nöthige bemerkt haben. Aber freilich auch wieder keine Trivialitäten, wie z. B. Paulus Beitr. z. Kirchen- und Relig. Gesch. Bremen 1830. 8, S. 59: "ich gestehe, den anfänglichen Zweck aller solcher mit dem Pristerwesen befreundeten geschlossenen Gesellschaften nur darin zu finden, dass Klügere den Getrefdebau, die Obst- und Weincultur u. s. w. als einen Gottesdienst an Auserwählte lehrten"!
- 14) Τὰ λεγόμενα ἐπὶ τοῖς δρωμένοις, Paus. II. 37. 3. III. 22. 2. IX. 25. 6; 30. 6; Plut. V. Solon. 9: ἔοικε δὲ καὶ λόγφ τούτφ τὰ δρώμενα μαρτυρείν.
- 15) In soweit stimme ich selbst mit Lobeck p. 133 überein: si quid igitur certum testatumque dici potest, est profecto hoc, mysticorum sacrorum haud diversum fuisse a publicis argumentum, deorum ortus, incrementa, amores, iras, et cetera fabularis historiae complementa. [Petersen geh. Gottesd. S. 15 ff. beseichnet als Gegenstand der dramatischen Gebräuche der Orgien mit Recht, besonders Geburt, Hochzeit, Leiden und Tod der Götter.] Bekannt sind vor allem die isqui yάμος, so in Kreta von Zeus und Hera, Diod. V. 72 in Athen unter der Form der Vermählung der Βασίλισσα mit Dionysos Hesych. s. v. Διονύσου γάμος, vgl. Lobeck Aglaoph. p. 605 ff., Böttiger Opusco p. 385 ff. 443. Archäol. der Mal. S. 187 ff., Kunstmythol. II, S. 243, Jacob ad Lucian. Alex. p. 74, Creuzer Galer. d. Dramat. S. 63, Roulez im Bull. de l'Aead. de Bruxelles T. VIII, p. 6, Raoul Roch, Choix de peint. de Pompeji. T. I. 1. Uebef

die πάθη der Götter, welche die meisten Culte profanen Augen verschlossen, s. Herod. II. 171, Diod. V. 77, Jul. Firm. Matern. de err. prof. rel. c. 6 ff., über das Symbol des Herzens des genossenen Dionysos in den Cistae c. 4. Nur soll man darum, weil in den mystischen Geoloyovuévois kein an und für sich als im Volksglauben höherer Inhalt lag, nicht verkennen, dass es immerhin ein anderer seyn konnte, der gerade in seiner rohen Natursymbolik bedeutungsvollere Sagen darbot und durch seine Abweichungen von der Volksmythologie [z. B. in den Namen für Despoina oder Persephone (vgl. Paus. VIII. 37. 6: της δε Δεσποίνης τὸ ονομα έδεισα ές τους ατελέστους γράφειν und worauf sich auch bezieht Paus. VIII. 25. 5: την δε Δημητέρα τεκείν φασιν έκ του Ποσειδώνος θυγατέρα, ής τὸ ὅνομα ἐς ἀτελέστους λέγειν οὐ νομίζουσι)], schon von selbst den denkenden Mann, auch ohne directe Absicht oder Zuthun des Cultus und seiner Träger, über jene hinaus und zu den Theokrasien führen musste, welchen Lobeck p. 78 fgg. vergebens den Zusammenhang mit den Mysterien abspricht. Selbst wenn die Angabe bei Aristot. eth. Nic. III. 2 und seinem Erklärer Eustratius, dass Aeschylus in mehren Dramen περί Δήμητρος λέγων τῶν μυστικωτέρων περιεργότερον απτεται, nicht mit Creuzer Symb. IV, S. 392 auf die von Herod. II. 156 erwähnte Umprägung der Artemis zur Tochter der Demeter zu beziehen wäre, sehen wir aus Beispielen, wie Plut qu. symp. IV. 6 und Paus. I. 29. 2 oder VIII. 25. 5, dass Varro bei August. civ. dei IV. 31 nicht mit Unrecht den Mysterien Lehren zuschreibt, deren Wahrheit vorausgesezt, die Volksmythologie nicht gleich wahr seyn konnte; und so gern ich einräume, dass dieses nur Schlüsse waren, quas sacrorum speciatores ex sun quisque sensu faciebant — wesshalb auch Limburg-Brouwer VI, S. 236 ganz Recht hat, dass die mystischen Lehren selbst verschiedenen Deutungen unterlagen — so musste doch zu solchen Schlüssen, wie sie thatsächlich daraus gezogen worden sind, ein Stoff vorhanden seyn, den die blosse Uebereinstimmung mit dem Volksglauben nicht darbot; vgl. Palmblad S. 284. Sehr bezeichnend ist für den Inhalt der Mysterien auch, was Diodor V. 77 von den Kretern, die bekanntlich selbst ein Grab des Zeus zeigten, sagt, dass sie ihre relerag öffentlich vornähmen, καλ τὰ παρὰ τοῖς άλλοις ἐν ἀπορρήτφ παραδιδόμενα παρ' αύτοις μηδένα κούπτειν των βουλομένων τα τοιαύτα γιγνώσκειν. Kamen also ähnliche grobe Anthropomorphismen, wie sie selbst die Dichtermythologie bereits abgestreift hatte, noch in den Mysterien vor, so war es kein Wunder, wenn diese noch im Laufe der Zeit dieselben Wirkungen übten, wie sie die kretischen Sagen bei Euhemerus hervorgebracht hatten.

16) So die eben erwähnten τελεταί in Kreta, so die Δαίδαλα in Platää bei Paus. IX. 3, wo der Mythus aber auch bekannt war, während er sonst als leoòs λόγος nur unter dem Siegel der Verschwiegenheit mitgetheilt ward, vgl. Herod. II. 81 und mehr bei Limburg-Brouwer VI, p 193, Petersen geh. Gottesdienst S. 18 ff. und Lobeck p. 148, der nur nicht auch an reflectirende Deutungen denken sollte, wo es genügt Mythen zur Erklärung der Gebräuche vorauszusetzen, z. B. Plut. qu. Gr. 12: τῆς δὲ Ἡρωΐδος τὰ πλείστα μυστικόν ἔχει λόγον, ον ἴσασιν οί Θυιάδες, ἐκ δὲ τῶν δρωμένων φανερῶς Σεμέλης

αν τις αναγωγήν είκάσειε. Achnlich ist der λόγος geheim bei Bildern, Paus. IL 8: χαλκοῦς καθήμενός ἐστιν Ἑρμῆς, παρέστηκε δέ οί κριός... τὸν δὲ ἐν τελετῆ Μητρὸς ἐκὶ Ἑρμῆ λεγόμενον καὶ τῷ κριῷ λόγον ἐκιστάμενος οὐ λέγω: I. 19. 2; 24. 4; II. 13. 3; 17. 4; IX. 25. 6; 30. 6 u.s. w. Daher ἐν τελετῆ μεμιγμένον φωνῆ καὶ σιωπῆ διδασκαλίας γένος, Stob. Serm. V. 72.

- 17) Τέλος τελετῆς ἐποπτεία, Plut. qu. symp VIII. 2. 1; vgl. Clem. Alex. Stromatt. V, p 582: οὐκ ἀπεικότως ἄρα καὶ τῶν μυστηρίων τῶν καρ Ἑλλήνων ἄρχει μὲν τὰ καθάρσια, καθάπερ καὶ τοῖς βαρβάροις τὸ λουτρόν μετὰ ταῦτα δ' ἐστὶ τὰ μικρὰ μυστήρια, δικασκαλίας τινὰ ὑπόθεσιν ἔχοντα καὶ προπαρασκευῆς τῶν μελλόντων τὰ δὲ μεγάλα περὶ τῶν συμπάντων οὐ μανθάνειν ἔτι ὑπολείπεται, ἐποπτεύειν δὲ καὶ περινοεῖν τήν τε φύσιν καὶ τὰ πράγματα: und mehr bei den Erkl. zu Plat. Phædr. p. 250 und Symp. p. 210, Valckenaer ad Eur. Hippol. V. 25, Müller Ki Schr. II, S. 282, Petersen geh. Gottesd. S. 19. 35.
- 18) Plut. prof. virt. c 10: ώς γὰρ οί τελούμενοι κατ' άρχας ἐν δορύβφ καὶ βοῆ πρὸς άλληλους ώθούμενοι συνίασι, δρωμένων δε καὶ δεικνυμένων των ιερών προσέχουσιν ήδη μετά φόβου και σιωπής, und vor allem Aristot. bei Synes. orat. p. 48: 'Αριστοτέλης άξιοι τους τετελεσμένους ού μαθείν τι δείν άλλα παθείν καλ διατεθήναι; vgl. Plut. de Isid. et Osir. c. 25, Dio Chrysost. XII, p. 202, Galen. de usu part. VII. 14, Paus. I. 38. 6, Procl. ad Plat. Alcib. p. 61, und die Beispiele bei Clem. Alex. Protrept. p, 6 fgg. mit der charakteristischen Stelle Lucian. de saltat. c. 15, worans die Gattungsähnlichkeit dieser Gebräuche mit den §. 29, not. 16 geschilderten aufs deutlichste hervorgeht: ἐωρ λέγειν, ὅτι τελετὴν οὐδεμίαν ἀφχαίαν έστιν εύρειν άνευ όρχήσεως . . . ὅτι δ' οὖτω έχει, τὰ μεν ὄργια σιωπαν αξιον των άμυήτων ενεκα, έκεινο δε πάντες άκούουσιν, δτι τούς έξαγορεύοντας τὰ μυστήρια έξορχείσθαι λέγουσιν οί πολλοί. Dass οργια selbst trotz seiner gewöhnlichen Synonymie mit τελεταί oder μυστήφια an sich nichts weiter als τὰ δρώμενα, auch die gottesdienstlichen Ceremonien bedeutet, zeigt schon seine Verwandtschaft mit έργον und έργάζεσθαι, wogegen Clemens Ableitung απὸ τῆς ὀργῆς τῆς Δηοῦς nicht in Betracht kommen kann; vgl. Serv. ad Virg. Acneid. IV. 302 und mehr bei Limburg-Brouwer p. 180 und Lobeck p. 305 mit Heffter in Allg. Schulz. 1832, S. 1197; über έξορχείσθαι auch Creuzer Symb. IV, S. 388.
- 19) Heffter a. a. O. S. 1199: "ja wer weiss, ob nicht eben dergleichen Dinge, über welche die dem Menschen natürliche Schamhaftigkeit den Schleier des Geheimnisses zu werfen gebietet, die Hauptveranlassung zu den geheimen Pestlichkeiten gegeben haben"; vgl. Allg. Schulzeit. 1833, S. 470, Lasaulx der Unterg. des Hellen. 1854, S. 152. Plato Euthyphr. p. 6 C. spricht im Allgemeinen ohne Bezug auf Mysterien: καὶ ἄλλα σοι ἐγῶ πολλὰ περὶ τῶν θείων διηγήσομαι, ἃ σὰ ἀκούων εὐ οἶδ ὅτι ἐκπλαγήσει; ebenso Aristoteles (Pol. VII. 17): ἐπιμελὲς μὲν οὐν ἔστω τοῖς ἄρχουσι μηθὲν μήτε ἄγαλμα μήτε γραφὴν εἶναι τοιούτων πράξεων μίμησιν εἰ μὴ παρά τισι θεοῖς τοιούτοις, οῖς καὶ τὸν τωθασμὸν ἀποδίδωσιν ὁ νόμος vgl. noch Dio Chrysost. X. 36. §. 56; Psell. de oper. daemon. p. 89 ed. Boisson. Wenige

Sonderfeste der Männer, so Paus. II. 11. 8 bei Sikyon der Demeter, Kota und des Dionysus, dagegen der Frauen Schol. Arist. Lysistr. V. 1: nal que πολλάς έορτάς αί γυναίκες έξφ των δημοτελών ήγον ίδια συνερχόμεναι, auch Schol. Arist. Plut. 179 und im Einzelnen vor allem die Thesmophorien Herod. II. 171, Teles bei Stob. Serm. XI. 6, dazu vgl. unten Thl. III. §. 52.56 mit Raoul Rochette lettres archéol. p. 184, Minervini l'antica lapida Napol. die Tettia Casta, Napoli 1845, p. 37 ff., wo die ίέρεια του των γυναικών oïzov als Priesterin eines im Demeterdienst abgeschlossenen weiblichen &ίασος aufgefasst wird. Andere Sonderfeste der Frauen Paus, III. 20. 4 (Dionysoscult in Lakonika); VIII. 31. 5 (Koracult in Megalopolis); VIII. 36. 2 (Rheahohlo am Thaumasion); X. 4. 2 (Dionysosorgien am Parnass). Weibliche Scham als Symbol bei den Thesmophorien, Theodoret. cur. Gr. aff. III, p. 152: τὸν κτένα τὸν γυνακείον έν τοῖς Θεσμοφορίοις παρά τῶν τετελεσμένων τιμῆς άξιούμενον vgl. Athen. XIV. 56, Apollod. I. 5. 1; Cleom. cycl. theor. II. 1. Mehr bei D. J. van Stegeren de conditione domest. feminarum Atheniens., Zwoll. 1839. 8, Limburg Brouwer VI, p. 199, Lobeck Aglaoph. p. 200 (xtels).

- 20) Eleusis, ubi initiantur gentes orarum ultimae, Cic. N. D. I. 42; vgl. Lysias c. Andoc. §. 5, Demosth. Mid. §. 176, Aristot. Rhet. II. 24, Aristid. or. XIX, p. 415, Paus. X. 31. 4, Philostr. V. Apollon. I. 18 u. s. w. Barbaren freilich schloss die oben not. 11 aus Theon angeführte πρόροησις aus, vgl. Lucian. Demonax c. 34 und mehr bei Lobeck p. 16—20; dass aber jeder Hellene Zutritt hatte, zeigt schon Herod. VIII. 65, und die sie auf athenische Bürger beschränken, wie Julian. Or. VII, p. 238 und noch neuerdings Heffter in Allg. Schulz. 1882, S. 1191, denken an Barbaren, wie Anacharsis, der nach Lucian Soyth. c. 9 erst das attische Bürgerrecht erhalten musste, oder an die Sage von Herakles und den Dioskuren Plut. Thes. c. 38, deren angebliche Adoption jedoch nichts weiter als den Begriff der Mystagogie ausdrücken wird, zu welcher letzteren sich allerdings vorzugsweise Athener eigneten; vgl. Aristid. Panath. p. 296: τῆ γὰο τῶν Ελευσινίων τελετῆ τοῖς εἰσαφικνουμένοις ἐξηγηταὶ τῶν ἱερῶν καὶ μυσταγωγοὶ κέκλησθε κ. τ. λ. Wie ist aber δημοσία μυεῖν bei Soran. V. Hippocr, zu verstehen? Etwa dass der Staat selbst den Mystagogen machte?
- 21) Dass auswärtige Theilnahme einem Geheimcultus zur Khre geschätzt ward, zeigt Diodors Aeusserung über Dardanus in Samothrace V. 48: δοκεί δὲ οὖτος πρῶτος ξένους μυῆσαι καὶ τὴν τελετὴν διὰ τοῦτο ἔνδοξον ποιῆσαι: in wie weit kann man jedoch mit Müller Prolegg. 8. 253 sagen: μυστήρια sind Weiheanstalten, und die Hauptsache dabei ist die Weihe, durch welche auch die an einem Gottesdienste Theil nehmen, die ohne solche nichts damit zu thun haben würden? Genauer jedenfalls Heyne Comm. Soc. Gott. VIII, p. 21: sunt enim seriora initia diligenter distinguenda ab antiquioribus, nec porro omnis religio arcana statim inter teletas et initia est referenda; evenisse quoque videmus, ut sacra quae arcana fuerant aliquando mysteriorum et initiorum nomen et formam acciperent.
- 22) So erscheinen die Theilhaber der Weihe als Verwandte der Priester bei Paus. IV. 14. 1: οί τοῦ γένους τῶν ἐερέων καὶ θεαῖς ταῖς μεγάλαις

τελούντες τὰ ὄργια: ebenso die φιλία mit einem Athener als ἐκ τοῦ ξενίζειν τε καὶ μυείν καὶ ἐποπτεύειν gebildet bezeichnet Plat. Epist. VII, p. 338 Ε; und noch Eunapius p. 90 drückt die Einweihung mit den Worten aus: ἐτέλει γὰρ καὶ τὸν ταῦτα γράφοντα καὶ είς Εὐμολπίδας ήγεν.

- 23) Μυσταγωγός: nicht ໂερεὺς, wie Suidas II, p. 592, sondern gleichsam der Pathe oder Beistand und Begleiter des Einzuweihenden, Plut. Amat. c. 19; vgl. dess. V. Alcib. c. 34, wo ໂερεῖς καὶ μυσταὶ καὶ μυσταγωγοὶ ausdrücklich geschieden sind, V. Dion. 54: Κάλλιππος, ὅν φησιν ὁ Πλάτων οὐκ ἀπὸ παιδείας ἀλλ' ἐκ μυσταγωγιῶν καὶ τῆς παρατυχούσης ἑταιρείας γνώριμον αὐτῷ γενέσθαι καὶ συνήθη, Plato Epist. VII, p. 333 E und mehr bei Lobeck p. 29 fgg.
- 24) So Her. II. 51: ὅστις δὲ τὰ Καβείρων ὅργια μεμύηται, οὖτος ἀνὴρ οἶδε τὸ λέγω; Paus. I. 37: ὅστις δὲ ἦδη τελετὴν Ἐλευσῖνι εἶδεν, und die συνθήματα oder Erkenntnissformeln der συστάσεις (Finckh ad Olympiod. Phaedon. p. 95 s. Addend.) bei Clem. Alex. Protrept. p. 11 und Arnob. V. 26: jejunavi atque eðiði cyceonem, ex cista sumpsi et in calathum misi, accepi rursus et in cistuļam transtuli; vgl. Constant V, p. 98: ce qu'il y avoit de fixe, ce n'étaient point les doctrines, c'étaient les signes et les mots de ralliement communiqués aux initiés et les cérémonies, qui accompagnaient les communications etc. So die Bohne ein solches Zeichen: καὶ τοῖς τῶν ἀπορρήτων κοινωνοῦσι κύαμον Zenob. I. 25. Diogen. I. 50 in Paroemiogr. gr. I, p. 8. 188.
- 25) Denn darauf allein kann die παράδοσις gebn, die allerdings auch als ein Theil der Weihe, aber nur als ein solcher erwähnt wird, der der énonτεία vorausging und folglich der διδασκαλία υπόθεσιν Εχουσα καλ παρασπευήν των μελλόντων des Clemens (not. 17) entsprach; vgl. Theon. Smyrn. p. 18 und mehr bei Lobeck p. 39: eine Anleitung zum Verständniss und zum richtigen Benehmen bei den folgenden Cerimonien, die theilweise schon von dem μυσταγωγός ertheilt werden konnte (daher διδάσκαλος Dio Chrysost. XII. p. 201) und auch im Munde des Hierophanten (Galen. de usu part. VII. 14) gewiss nur die λεγόμενα έπλ τοῖς δρωμένοις (not. 14) enthielt, die mehr oder minder jeder Cultus in seinen Hymnen und Gebetsformeln besass. Einen Unterricht in unserem Sinne des Worts dagegen, wozu sich selbst noch Völcker in N. Jbb.: 1832, B. V. S. 81 fgg. neigt, längnet schon Plut. def. oracc. c. 22: ταύτα περί τούτων ηκουον άτεγνώς καθάπερ έν τελετή και μυήσει μηδεμίαν απόδειξιν τοῦ λόγου μηδε πίστιν έπιφέροντος, und noch deutlicher wird dieses, wenn wir erwägen, dass kein Alter und keine Lage des Lebens die Einweihung ausschloss, namentlich Kinder bisweilen schon frühe zu derselben zugelassen wurden, vgl. Plut. V. Alex. c. 2, Terent. Phorm. I. 1. 15, und die maidas ap' fortas punténtas C. I. n. 392 und 443 fgg. Angebliche Kinderweihen auf einem Relief Musée Napoléon T. II. t. 12, dazu Böttiger Kl. Schr. III, S. 862, auf Vasenbildern s. Gerh. Ant. Bildw. 50, Cista mystica in Berl. Abhandl. 1849, Raoul Rochette Mon. ined. p. 409 ff., lettres archéol. p. 168; anders stellt sich bei Welcker die Erklärung von Mon. ined. III. 39 in Archäol. Zeit. 1852. n. 45, p. 503 ff., als Uebergabe eines Knaben an Dio-

nysos zum Tempeleigenthum, [vgl. zu alledem O. Jahn Beschreib. d. Vasensamml. König Ludwigs p. CXXXVII.]

### CAP. III.

Die Personen des Cultus.

## §. 33.

Wenn der griechische Cultus seinem Begriffe nach ein Wechselverhältniss zwischen dem Menschen und der Gottheit darstellte 1), so bedurfte er zu seiner Vermittelung wesentlich zweier Menschenclassen<sup>2</sup>), die zwar im weiteren Sinne auch unter gemeinschaftlichen Kategorien zusammengesasst werden 3), im eigentlichen Sprachgebrauche und der ganzen Sphäre ihrer beiderseitigen Wirksamkeit aber viel schärfer getrennt werden müssen, als man es in alter und neuer Zeit häufig findet. 4) Diejenigen, welche den Verkehr der Menschen mit der Gottheit leiten und befördern, die Gebete für sie verrichten und ihre Opser darbringen, sind die Priester, die demzufolge die eigentlichen Organe des religiösen Cultus bilden 5). Insofern sich jedoch auch die Gottheit den Menschen durch allerlei Zeichen in der umgebenden Natur zu offenbaren oder auf sonstige Art ibren Willen kund zu thun schien, trat neben das Priesterthum die Weissagung, die zunächst mit den gottesdienstlichen Gebräuchen nichts zu thun hatte, sondern lediglich zur Dollmetscherin der göttlichen Gebote und Verkündigungen diente 6); und so gering auch das spätere Alterthum vielfach von denjenigen dachte, welche die Ausübung dieser zu ihrem persönlichem Berufe machten, so nahm sie doch im früheren Leben fast eine bedeutendere Stelle als das Priesterthum selbst ein. 7) Denn je unmittelbarer der früheste Cultus sich auf die umgebende Natur oder Oertlichkeit richtete, desto mehr musste er in jeder ausserordentlichen Erscheinung, welche diese darbot, die Stimme der Gottheit zu erkennen glauben, ohne solche gleichwohl ohne sachkundige Auslegung zu verstehen: für seine eigenen Wünsche und Anliegen dagegen stand ihm das Ohr der Gottheit überall und zu jeder

Zeit offen, und nicht allein bei Homer, sondern auch später fehlt es nicht an Beispielen, dass der Hausvater seine Familie, der Beamte für seine Stadt, der Vorsteher jeder sonstigen Gemeinschaft für diese, ja jeder Einzelne für sich selbst Gebete und Opfer darbrachte, oder sonstige Gebräuche ohne Dazwischenkunst eines Priesters verrichtete, dessen Thätigkeit, weit entsernt zu jedem Gottesdienste nöthig zu sein, auch in ihrem späterem Umfange fortwährend auf eine bestimmte Anzahl von Opfern u. s. w. beschränkt blieb. 8) Ja selbst wer sich nicht die nöthige Uebung oder Kenntniss zutrauete, um ein Opfer allein zur Zufriedenheit der Gottheit zu vollziehen, bediente sich lieber der Wahrsager, die ohnehin in der Regel um der Eingeweideschau willen zugegen waren 9); die homerische Zeit aber, welcher der letzte Gebrauch noch fremd war, besass für jenen Zweck eigene Privatopferer 10), und wenn auch Homer diesen beiden bereits die Priester beigesellt 11), so geschieht es doch mehr, weil auch sie die Gesinnung der Gottheit gegen die Menschen vielfach beobachten konnten 12), als dass ihre praktische Nothwendigkeit desshalb auf gleicher Stufe mit jenen stünde. Ihre Sphäre war vielmehr wesentlich nur der Tempelcultus, der, wie oben bemerkt, bei Homer noch ohne merklichen Einfluss auf das grössere Leben ist 13); erst in dem Maasse und aus denselben Ursachen, welchen dieser seine Ausbreitung verdankte, gewann auch das Priesterthum an Umfang und Wichtigkeit für das Gemeinwesen überhaupt, und bemächtigte sich sogar seinerseits der wichtigsten Aeusserungen der Weissagung selbst, insofern diese gleichfalls stets mehr und mehr an bestimmte Tempel geknüpft zu werden anfing. 14).

<sup>1)</sup> Plat. Euthyphr. p. 14 Ε: ἐμπορικὴ ἄρα τις εἴη τέχνη ἡ ὁσιότης Θεοῖς καὶ ἀνθρώποις παρ' ἀλλήλων: vgl. Symp. p. 188 B und oben §. 10, not. 2.

<sup>2)</sup> Plat. Politic. p. 290 C: είσι δε οί τε περι μαντικήν έχοντές τινος επιστήμης διακόνου μόριον ερμηνευται γάρ που νομίζονται παρά θεών ανθρώποις... και μήν και τὸ τῶν [ερέων αν γένος, ὡς τὸ νόμιμόν φησι, παρὰ μεν ήμῶν δωρεὰς θεοῖς διὰ θυσιῶν ἐπιστῆμόν ἐστι κατὰ νοῦν ἐπείνοις δωρεἰσθαι, παρὰ δε ἐκείνων ήμῖν εὐχαῖς κτῆσιν ἀγαθῶν αἰτή σασθαι.

<sup>8)</sup> Plat. Symp. p. 202 E: διὰ τούτου καὶ ἡ μαντική πᾶσα χωρεί καὶ ἡ τῶν [ερέων τέχνη τῶν τε περί τὰς θυσίας καὶ τὰς τελετὰς καὶ τὰς

έπφδας και την μαντείαν πασαν και γοητείαν, vgl. Poll. Onom. L. 14 und mehr bei Barthél. voy. d'Anach. ch. XXI und Creuzer Symp. IV, S. 642 fgg.

- 4) Vgl. z. B. Burigny in Hist. de l'A. d. L XXXI, p. 115; auch Pfeisser antiqu. p. 48, und noch Tittmann gr. Staatsvers. S. 82, der den Wahrsager Kalchas geradezu einen griechischen Priester nennt; während Andere wie Hesychius II, p. 24 und die Erkl. zu Iliad. I. 62 die Priester selbst zu den Wahrsagern rechnen; vgl. unten not. 11.
- 5) Etym. M. p. 468: Γερεύς ὁ τὰς θυσίας ἀναπέμπων τῷ θεῷ, ἡ παρὰ τὸ Γερεύω τὸ θύω ἢ παρὰ τὸ Γερεύω τὸ θύω ἢ παρὰ τὸ Γερός: eben so wohl aber auch ὁ τὰς εὐχὰς ὑπὲρ ὑμῶν πρὸς θεοὺς εὐχόμενος: vgl. Aeschin. Ctesiph. §. 18, Plutarch. philos. c. princip. c. 3, Schol. Aristoph. Ran. 297, und im Allg. Stob. ecl. eth. p. 122: τὸν γὰρ Γερέα εἶναι δεῖν ἔμπειρον νόμων τῶν περί θυσίας καὶ εὐχὰς καὶ καθαρμοὺς καὶ Γδρύσεις καὶ πάντα τὰ τοιαῦτα, πρὸς δὲ τούτοις καὶ ἄλλων, διά τε τὸ εὐσεβείας δεῖσθαι καὶ ἐμπειρίας τὰς θεῶν θεραπείας καὶ ἐντὸς εἶναι τῆς φύσεως τῆς θείας. Priester belehren über die Beinamen ihrer Cultusgötter, Paus. I. 22. 3. Das Priesteramt bekleiden heisst Γερᾶσθαί τινος oder τινι, vgl. Ruhnken. ad Tim. lex. p. 148 und epist. ad Ernest. p. 164; später auch Γερατεύειν von Γερατεὺς bei Ross inscr. gr. I, p. 36; seltener ist das Activum Γερᾶν, sacerdotem facere, wie C. I. n. 4555. Ueber das Priesterthum vgl. Th. Gioss quaestt. de re sacerdotali Graecorum part. I. Hanau 1850. 4.
- 6) Stob. ecl. eth. p. 122: εἶναι δὲ τὴν μαντικήν φασιν ἐπιστήμην Θεωφηματικὴν σημείων τῶν ἀπὸ θεῶν ἢ δαιμόνων πρὸς ἀνθρώπινον βίον συντεινόντων: vgl. Xenoph. M. S. IV. 7. 10 und Cicero legg. II. 13 mit Nägelsbach homer. Theol. S. 149, [nachhomer. Theol. S. 162] und Müller griech. Lit. II, S. 142: "kein schlechthin unbegreifliches Errathen zufälliger Ereignisse, sondern ein tiefsinniges Mitwissen der von der Gottheit ausgehenden grossen und gerechten Schicksalsordnungen."
- 7) Ueber die spätere Verachtung s. unten §. 37; hierher aber Strabo XVI. p. 1105: καὶ οῖ γε ἀρχαῖοι τὸ παρὰ τῶν θεῶν ἐπρέσβευον μᾶλλον καὶ ἐσέμνυνον... καὶ διὰ τοῦτο καὶ οἱ μάντεις ἐτιμῶντο, ὡς τὰ παρὰ τῶν θεῶν ἡμὶν ἐκφέροντες παραγγέλματα καὶ ἐπανορθώματα; vgl. Limburg-Brouwer V, p. 222: il est facile de concevoir, que l'autorité des devins devoit être plus grande que celle des prêtres u. s. w.
- 8) Θυσίαι ίερατικαί im Gegensatze der δημοτελείς, οργεωνικαί, ίδιωτικαί: für die letzteren vgl. Plat. Legg. X, p. 909 D, dazu oben §. 7, not. 11; §. 11, not. 12; §. 15, not. 2, mit Sykes über die Opfer S. 207, Lobeck Agl. p. 248, Terpstra antiqu. Hom. p. 15, Limburg-Brouwer I, S. 269 fgg. Auch was Völcker in Allg. Schulz. 1881, S. 1159 sagt, dass zwar nicht das Opfern, wohl aber das Gebet bei dem Opfer Sache der Priester gewesen sey, findet sich weder bei Homer (Iliad. II. 411; Odyes. III. 446) noch bei späteren Schriftstellern bestätigt; vgl. Aristoph. Pac. 973, Apoll. Rhod. Argon. I. 410 u. s. w.
- 9) Im Atridenhaus δόμων προφήται Aesch. Agam. 407 (877); namentlich im Kriege, (Poll. I. 162 mit προτεθέναι τὰ ໂερὰ, σφαγιάζειν und ໂερὰ αἴσια,

δεξιά, καλά, oder απαίσια oder kurz προθύεσθαι) wo jetzt auch Kalchas bei Eurip. Iph. Aul. 1576 als Opferer fungirt, wovon Homer noch nichts weiss; die historischen Beispiele dafür besonders bei den Spartanern, bei denen der μάντις als πυρφόρος vorauszieht mit Lorberzweig, στέμματι und der Fackel mit dem heiligen Feuer zum Anzünden des Opfers, s. Paroemiogr. gr. I, p 135. 289. 302, so Megistias bei Thermopylae Herod. VII. 228, Hekatos im messenischen Krieg, gegenüber der Jamide Theoklos Paus. IV. 16. 1, so Abas, der μάντις des Lysander Paus. X. 9. 4; athenisch Aenetos der μάντις des Το'midas Paus. I. 6, des Nikias zwei, Diopeithes und Hieron. s. m Abhandl. de Niciae persona p. 25, überhaupt im sicilischen Krieg Thuc. VI. 69, und mehr bei Limburg-Brouwer V, p. 248 fgg. 293 fgg., um der albernen und durchaus ungenügenden Abhandlung G. E. Müller's von den Feldpriestern der Völker alter Zeiten, Dresden 1750. 8, nicht zu gedenken; aber auch sonst bei Privatund Staatsopfern, wie Xenoph. Hell. III. 8. 41: θύοντος αὐτοῦ τῶν τεταγμένων τινά θυσιών ύπες της πόλεως, είπεν ό μάντις, ότι επιβουλήν τινα φαίνοιεν οί θεοί: vgl. Plut. V. Niciae c. 4, Paus. V. 13. 2, und was unten \$ 37, not 16 liber thre Controle gesagt werden wird. Der pavic auch o Φύτης Plut. Cim. 18, Arrian Epictet. I. 17. 18. Erst spät dagegen auch Γερεύς μεμισθωμένος, Lucian. Hermot. c. 57.

- 10) Θυοσπόοι von δύος und καίω oder κέω, brenne, Schol. Ven. Iliad. I. 462, nicht wie Etym. M. p. 457 ὁ ἀπὸ τῶν θυομένων ποῶν ο ἔστι νοῶν: vgl. Terpstra p. 42 und Nitzsch z. Odyss. I, S. 220, der nur in sofern ihren Begriff zu eng fasst, als er ihn auf die Opfer für eine Gemeinschaft von Menschen beschränkt, die sich gleich standen und etwa zu einer gemeinsamen Unternehmung vereinigten? Besser jedenfalls Völcker a. a. O. S. 1158, der sie nicht nur wie Nitzsch nach Odyss. XXII. 322 als *Beter* mit den Priestern vergleicht, sondern auch im Gegensatze mit diesen nach XXI. 145 den  $\delta\eta$ μιοεργοίς beizählt und ihre Bestimmung darein setzt, bei häuslichen Opfern und deren Mahlzeiten und Libationen dasselbe zu seyn, was der Priester im Tempel war; nur wenn er N. Jbb. V, S. 42 weiter sagt: "dass die & voorooi Seher waren, die Priester aber Propheten sind", so ist das freilich eben so verkehrt, wie wenn Limburg-Brouwer I, p. 279 den bestimmtesten Zeugnissen zum Trotze an Eingeweideschau denkt. Gab es aber auch noch später zu Athen Sυηχόοι? Böckh C. Inscr. I, p. 281. [Rangabé Ant. Hellen. l. n. 57, p. 53. 60. 77 erwähnt ebenfalls παρά τῷ Θυηχοῦ βωμῷ im Erechtheum, wie C. I. n. 160. §. 7 a.
- 11) Iliad. XXIV. 221: η οἱ μάντιές εἰσι, θυοσκόοι, η ἱερῆες: vgl. I. 62: άλλ' ἄγε δή τινα μάντιν ἐρείομεν η ἱερῆα, η καὶ ὀνειροπόλον: woraus man freilich schon im Alterthume den Schluss gezogen hat, dass μάντις der Gattungsbegriff für alle drei sey; vgl. Eustath. p. 48: ἄστε γένος μὲν ὁ μάντις, εἰδη δὲ αὐτοῦ ὁ ἐνταῦθα μάντις ήγουν ὁ ἐνθουσιαστης καὶ ὁ ἱερεὺς καὶ ὁ ὀνειροπόλος: aber gewiss mit demselben Unrechte, wie Eustathius zu der andern Stelle zwischen θυοσκόος und ἱερεὺς diesen Unterschied macht: εἰσὶ δὲ θυοσκόος μὲν κατὰ τοὺς παλαιοὺς (Philochorus? Cramer Anecdd.

Oxon. II, p. 448) οί διὰ τῶν ἐπιθυμιωμένων μαντευόμενοι, οί καὶ ἐμπυροςκόποι καὶ λιβανομάντεις, ίερεὶς δὲ οί διὰ σπλάγχνων, was schon um
desswillen auf Homer keine Anwendung findet, weil dieser noch keine Eingeweideschau kennt, vgl. §. 38, not. 23.

- 12) Nägelsbach homer. Theol. S. 151: "zu vorläufiger Uebersicht unterscheide man erstlich die µάντεις von den ίερεῦσι, bei welchen letzteren die Gabe der interpretatio divinae voluntatis als Accidens des Priesteramts lediglich auf ihrem persönlichen vertrauten Verhältniss zur Gottheit beruht, aber keineswegs den Beruf ihres Lebens ausmacht"; nur hätte er dabei nicht mit Völcker (s. oben not. 10) die & νοσκόους unter die μάντεις rechnen sollen, da der Grund, wesshalb diese wahrsagen können, gewiss kein anderer als bei den Priestern auch ist, und namentlich, was auch Völcker dagegen einwende, darein gesetzt werden darf, dass beide schon aus dem normalen oder anomalen Verlaufe der Opfer erkennen konnten, ob die Gottheit ihren Gebeten Gehör schenken wolle oder nicht, vgl. Müller Etr. II, S. 186.
- 13) Terpstra p. 16: quibus vero locis templa in deorum honorem exstructa vel ἄλση et τεμένη consecrata fuerunt, iisdem sacerdotes aderant, qui res divinas obirent; vgl. Nägelsbach homer. Theol. S. 174 und über die Beispiele von Tempeln und Priestern bei Homer Müller Prolegg. S. 354 und Lobeck Agl. p. 256.
- 14) Vgl. Pind. Pyth. IV. 6: ίφέα χοῆσεν, und Agesias bei Schol. Olymp. Vl. 5, auch Paus. X. 33. 5: πρόμαντις δὲ ὁ ἱερεύς ἐστι, χρα δὲ ἐκ τοῦ θεοῦ κάτοχος, und Plut. V. Lysand. c. 26: ὡς ἐν γράμμασιν ἀπορρήτοις ὑπὸ τῶν ἱερέων φυλάττοιντο παμπάλαιοι δή τινες χρησμοί, überhaupt aber das προφητεύειν τοῦ θεοὺ Herod. VII. 111, Eurip. Ion. 413, was offenbar die ganze priesterliche Verwaltung einer Orakelstätte bezeichnet.

# §. 34.

So verschieden inzwischen hiernach der Wirkungskreis der einzelnen Priester je nach der Bedeutung ihrer Tempel war, so haftete doch ihrer Würde jederzeit die doppelte Heiligkeit an, die ihr öffentlicher Charakter auf der einen und ihr gottesdienstlicher Beruf auf der andern Seite mit sich brachte, und diese prägte sich dann auch namentlich in den persönlichen Erfordernissen derselben aus 1). In ersterer Eigenschaft verstand es sich von selbst, dass der Priester eingeborenes und vollberechtigtes Mitglied des Gemeinwesens seyn musste, dem sein Cultus eigen war 2); ausserdem aber sollte er auch von Körper makellos und unversehrt seyn 3), und neben der sittlichen Unbescholtenheit, die schon in bürgerlicher Hinsicht erfordert ward 4), auch sonstigen Aeusserlichkeiten nach der Gottheit würdig und angenehm erscheinen. In

einem Culte verlor der Priester sein Amt, wenn ihm ein Kind starb 5); andere wählten ihre Diener nach jugendlicher Schönbeit 6); und wenn auch das Priesterthum an sich nichts weniger als einen besonderen Stand bildete 7), so wurden doch bei seiner Besetzung vorzugsweise die höheren Bürgerclassen berücksichtigt 8). Ehelosigkeit scheint in späterer Zeit mehr als früher und bei dem weiblichen Geschlechte häufiger als bei dem männlichen verlangt worden zu seyn<sup>9</sup>); doch finden sich fortwährend auch verheurathete Priesterinnen 10), und in vielen Fällen ward jener Forderung schon dadurch genügt, dass man bejahrte Personen 11) oder Kinder nahm, die das Priesterthum, wenn sie mannbar wurden, niederlegten 12). Dass dasselbe überhaupt von Personen beiderlei Geschlechts bekleidet werden konnte, wird im Gegensatze ägyptischer Sitte ausdrücklich hervorgehoben 13); wie sich diese aber zu dem Geschlechte ihrer Gottheiten verhielten, hing lediglich von den positiven Bestimmungen der einzelnen Culte und örtlichen Gebräuche ab 14), und Aehnliches gilt für die Dauer ihres Amts, wie für das Alter, das zu demselben erfordert ward 15), und insbesondere auch für die verschiedenen Besetzungsarten durch Geburt, Wahl oder Loos 16), die fortwährend neben einander bestanden und selbst an Alter einander wenig nachgegeben haben mögen. Eine gewählte Priesterin kennt bereits Homer 17); eben so wenig aber lässt sich auch der frühzeitige Ursprung der erblichen Rechte bezweifeln, welche viele der ältesten Culte bestimmten Familien auf gottesdienstliche Verrichtungen einräumten 18), und die man nur mit den zahlreichen Beispielen erblicher Künste und Fertigkeiten im früheren Griechenland zu vergleichen braucht, um einzusehen, wie auch diejenigen Ueberlieferungen, welche sich auf religiöse Ceremonien oder Bilderpflege bezogen, unter erblicher Obhut am Lebendigsten erhalten werden konnten, wenn auch spätere Zeiten der Begründung ähnlicher Einrichtungen keineswegs fremd waren 19). Wer übrigens aus einer solchen Familie zur wirklichen Austibung des Priesterthums gelangen sollte, entschied entweder die Erstgeburt<sup>20</sup>), oder selbst wieder das Loos, das überhaupt als das geeignetste Mittel erschien, um der Gottheit selbst die Bestimmung ihrer Diener zu überlassen 21), und aus demselben Grunde ward dieses auch sonst in Anwendung gebracht, um unter mehren aufgetretenen oder erwählten Bewerbern den Ausschlag zu geben 22). Für streitige Ausprüche begegnet ums ausserdem auch gerichtliche Entscheidung 23); Kauf oder Versteigerung mag jedoch fortwährend unter die Ausnahmen gehört haben 24).

- 1) Plat. legg. VI, p. 759 C: δοκιμάζειν δὲ τὸν ἀεὶ λαγχάνοντα, πρῶτον μὲν ὁλύκληρον καὶ γνήσιον, ἔπειτα ὡς ὅτι μάλιστα ἐκ καθαρενουσῶν οἰκήσεων, φόνου δὲ ώγνὸν καὶ πάντων τῶν περὶ τὰ τοιαῦτα εἰς τὰ θεῖα άμαρτανομένων, αὐτόν τε καὶ πατέρα καὶ μητέρα κατὰ ταὐτὰ βεβιακότας: vgl. Bougainville in M. de l'Acad. I. XVIII, p. 62, Heeren Ideen IH, S. 81—88, Limbourg-Brouwer V, p. 213 igg, Heimbrod de Athen. sacerdotibus. Gleiwitz 1854; Meier de gentil. Attic. Hal. 1834. p. 30 igg.; Köhler Kl. Abbdil. S. 321 igg.; [Schömann gr. Alterth. I, S. 430 ff.].
- 2) Demosth. Eubul. §. 48: οὐ γὰς ἂν δήπου τόν γε ξένον καὶ μέτσικον οὕτ' ἀρχὰς ἄρχειν οὕθ' ἐερωσύνην κληροῦσθαι εἴασεν: vgl. ad\*. Neaeram §. 75 und Ross inscr. gr. III, p. 52: ἂν δέ τις νόθος ῶν γνωσθη μετέχειν τῶν ἱερῶν, μὴ ἐξέστω αὐτῷ μετέχειν τῶν ἱερωσυνῶν.
- 3) Etym. M. p. 176: και οι βασιλείς και οι ίερεῖς έδοκιμάζοντο Αθήνησιν, εί τάφελείς και όλόκληροι: vgl. Athen. VII 55 und mehr bei Spanheim ad Gall. L. Pell. 191, Wessel. ad Petiti L. A. p. 170, Bähr mcs. Symb. H, S. 59. Zur Vergleichung Lasaulx über die Bücher d. Numa S. 110 ff.
- 4) Aeschin. Tim. §. 24 fgg. 188; vgl. Demosth. Androt. §. 73: τὸ σῶμα εταιρηκότος οὐκ ἐῶσιν οἱ νόμοι εἰς τὰ ἱερὰ εἰσιέναι, und das Gesetz: sacerdos casta ex castis, pura ex puris sit, bei Seneca Controv. 1. 2.
- 5) Paus. IV. 12. 4: ότι ήν έν τή Μεσσήνη παθεστηπός, ην γυναικός દερωμένης η και άνδοός ποσαποθάνη τις των παέδων, ές άλλον την Γερωσύνην μεταγωρείν.
- 6) Paus. VII. 24. 2: τὰ δὲ ἔτι παλωιότερα προεκέκριτο ἐκ τῶν καίδων Γερᾶσθαι τῷ Διὶ ὁ νικῶν κάλλει ἀρχομένων δὲ αὐτῷ γενείων εἰς
  ἄλλον παϊδα ἡ ἐπὶ τῷ κάλλει μετήει τιμή; auch IX. 10. 4.
- 7) Isocr. ad Nicocl. §. 5: leowovny nurrès àrdoès sirat routsous: vgl. Bougainville a. a. O p. 65, Meier gentil. Att. p. 5, Limburg-Brouwer V, p. 280, Nitzsch ad Lobeck Aglaoph. coroll. I de sacerdetibus Graecorum vor dem Kieler Sommerkataloge 1839. 4.
- 8) Aristot. Politic. VII. 8. 6: οὖτε γὰς γεωςγὸν οὖτε βάναυσον ໂεςέα καταστατέον ὑπὸ γὰς τῶν πολιτῶν πςἐπει τιμᾶσθαι τοὺς ϑεούς: vgl. Demosth. Bubul. §. 46, Paus. VII. 20. 1; 27. 2; IX. 10. 1 u.s. w.
- 9) Wes Eustath. ad Illad. VI. 300 und Marcellin. ad Hermog. T. IV, p. 160 Walz. lebren: την ιέρειαν νόμος παρθένον είναι, oder tach hur: σνι καφά τοις υστερον αί ιέρειαι παρθένοι ήσαν, ist allerdings zu weit gesast; doch sehlt es dasür wenigstens nicht an Beispielen; vgl. Paus. II. 33. 3: έστι δ΄ οῦν Ποσειδώνος ιερόν ενταύθα άγιον, ιεράται παρθένος εστ' αν ες ώραν προέλθη γάμον; sowie der Name παναιτα ιέρεια ήτις οἱ ρισγεται ἀνδολ, Hesych. s. v.; Paus. IX. 27. 5: και Ήρακλέους Θεσκιεδοίν έστον ιερόν,

θεράται δε αύτου παρθένος, έστ' αν έπιλάβη το χρεών αύτήν, with die legareias nagdévos C. I. n. 3098 und mehr bei Tertullian ad uxor. I. 6, enhort. cast. c. 18, monogam. c. 17, mit H. Coreel de sacerdotibus veterum virginibus, Abose 1704. 8, Spanheim ad Call. L. Pall. 34, Wachsmuth H. A. II, S. 612 u.s. w. Von skelosen Priestern s. Galen. ad Epidem. III, comm. I, p. 524: ούκ ην άναγκαζον αύνφ διά παντός άπέχεσθαι τῶν άφροδισζων, ώσπες εί Αρτέμιδος η Αθηνάς ην ίεςεύς: auch der Apollocuit in Troja verlangt sie, daher Laocoon contra voluntatem Apollinis uxorem duxit, Hygin. 1. 135; das άγιστεύειν τὸ ἀπὸ τούτου geboten der Priesterin der Gasa Eurysternos bei Bura, wenn sie auch vorher aber aur einmal verheirsthet war. Paus. VII. 25. 8. Namentlich aber gehört dazu der eleusinische Hierophant, als  $lpha \phi \rho \phi$ δισίων απεχόμενος, aber bereits in höherem Alter stehend (Stob. Serm. 115. 26), der selbst auf künstlichem Wege durch Schierlingsaft die Sinnlichkeit ersticken musste, vgl. Schol. Pers. Satir. V. 145, Origen. c. Celsum VII, p. 865, Hippol. adv. haeres. V, p. 115; obgleich wir anderswo denselben Demeterpriester auch verheurathet finden, Herod. VII. 153, Paus. II. 14. 1, C. I. n. 405. 1948. Noch weiter freilich ging der Dienst der Artemis Hymnia in Arkadien nach Paus. VIII. 13. 1: καὶ ἱέρειαν καὶ ἄνδρα ἱερέα, τούτοις οὐ μόνον τὰ ές τας μίξεις αλλά καλ τα ές τα αλλα άγιστεύειν καθέστηκε τον χρόνον τοῦ βίου πάντα, καὶ οὖτε λουτρὰ οὖτε δίαιτα λοική κατὰ τὰ αὖτά σφισι καθά καὶ τοις πολλοις ἐστιν, ούδὲ ἐς οἰκίαν παρίασιν ἀνδρὸς ἰδιώτου! Ursprünglich war aber auch hier eine πόρη παρθένος Priesterin; seit der Schandthat des Aristokrates aber ward es eine ältere Frau ομιλίας ανδρών αποχρώντως έχουσα, s. unten Note 11. Die ephesische Artemis verlangte diese αγιστεία von den Έσσηνες, den έστιατορες nur für ein Jahr, Paus. a. a. O.

- 10) Ausser den homerischen Beispielen und dem der argivischen Priesterin bei Herod. I. 31 mit den Erkl. zu Luc. Charon c. 10 vgl. C. Inscr. II, p. 581: ἀγνην ιέφειαν Ήρας διὰ βίου, γυναϊκα γενομένην καὶ μείνασαν Αττάλου κ. τ. λ. und p. 1061: ιέφειά τε κατασταθείσα τῶν ούφανίων θεῶν Δήμητοςς καὶ Κόρης τῶν σεμνοτάτων ἀγνῶς καὶ ἀξίως τῶν θεῶν καὶ τῆς κολεως ιεφατεύσασα μετήλλαξε τὸν βίον, ἡ καὶ τεκνοτροφήσασα: ja eine ιεφόφαντις als Mutter im C. I. n. 484 fgg. und Bull. dell' Inst. arch. 1836, p. 210. Nur in zweiter Ehe sollte keine Priesterin leben, Serv. ad Virg. Aeneid. IV. 19, vgl. Paus. VII. 25. 7: οὐ μὴν οὐδὲ τὰ πρότερά ἐστι πλέον ἢ ἑνὸς ἀνθρὸς ἐς κεῖραν ἀφιγμένη.
- 11) Plut. Numa c. 9: ἐπεί τοι τῆς Ἑλλάδος ὅπου πῦς ἄσβεστόν ἐστιν, ώς Πυθοί καὶ ᾿Αθήνησιν, οὐ παρθένος, γυναϊκες δὲ πεπαυμέναι γάμου ἔχουσι τὴν ἐπιμέλειαν; vgl. Pyth. orac. c. 20: μισογύνου Ἡρακλέος ἱερόν ἐστιν ἐν τῆ Φωπίδι, καὶ νομίζεται τὸν ἱερώμενον ἐν τῷ ἐνιαυτῷ γυναικὶ μὴ ὁμιλεῖν, διὸ καὶ πρεσβύτας ἐπιεικῶς ἱερεὶς ἀποδεικνύουσι, und Paus. II. 10. 4, Vl. 20. 2, VII. 25. 7, insbesondere aber auch der Fall bei dems. VIII. 5. 8: μετεβλήθη δὲ ἐξ ἐκείνου καὶ ὁ νόμος ἀντὶ γὰρ παρθένου διδόασι τῆ ᾿Αρτέμιδι ἱέρειαν γυναϊκα ὁμιλίας ἀνδρῶν ἀποχρώντως ἔχουσαν.
  - 12) Paus. II, 33. 3: έστι δ' οὖν Ποσειδώνος ιερον ένταῦδα ἄγιον,

[ερᾶται δὲ αὐτῷ παρθένος, ἔστ ἄν ἐς ῷραν προέλθη γάμου: vgl. VII. 19. 1: [ερωσύνην δὲ εἶχε τῆς θεοῦ (der Artemis Triclaria) παρθένος, ἔς ο ἀποστέλλεσθαι παρὰ ἄνδρα ἔμελλε; 26. 3 (der Artemis in Aegira), und die ähnliche Beschränkung bei Knaben VIII. 47. 2 und X. 34. 4: τὸν δὲ [ερέα ἐκ παίδων αξροῦνται τῶν ἀνήβων, πρόνοιαν ποιούμενοι πρότερον τῆς [ερωσύνης ἐξήκειν οἱ τὸν χρόνον πρὶν ἢ ἡβῆσαι κ. τ. λ.

- 13) Her. II. 35 mit Bähr T. I, p. 503. Ed. II und Creuzer Symb. II, S. 10 fgg. Den durchgreifenden Unterschied hebt auch mit dem der Zahl der Priester hervor Diod. I. 73: οὐ γὰρ ὥσπερ παρὰ τοὶς Έλλησιν εἶς ἀνῆρ ἢ μία γυνὴ τὴν ἱερωσύνην παρείληφεν, ἀλλὰ πολλοὶ περὶ τὰς τῶν ϑεῶν ϑυσίας καὶ τιμὰς διατρίβουσι καὶ τοῖς ἐκγόνοις τὴν ὁμοίαν τοῦ βίου προαίρεσιν παραδιδόασιν.
- 14) Im Ganzen kann man freilich auch hier wie bei den Opfern (s. oben §. 26, not. 22) annehmen, dass männliche Gottheiten männliche, weibliche weibliche Diener vorzogen, doch ergeben schon die vorstehenden Beispiele zahlreiche Ausnahmen; vgl. Kreuser der Hellenen Priesterstaat, Mainz 1822. 8, S. 123 igg. und Adrian, die Priesterinnen der Griechen, Frankfurt a. M. 1822. 8.
- 15) Sechzigjähriges Alter und jährlichen Wechsel empfiehlt Plato legg. VI, p. 759 D; doch zeigen schon obige Noten 6 und 12, dass erstere Forderung der Sitte wenigstens nicht durchgehends entsprach; vgl. auch C. I. n. 2770 u. s. w. Häufiger findet sich ξερωσύνη ἐπέτειος, wie Athen. XII. 73, Cic. Verrin. II. 51, Paus. II. 10. 4, IV. 33. 3, VI. 20. 6, IX. 10. 4, C. I. n. 2715. 2720; aber auch längere Perioden, Paus. II. 14. 1, X. 34. 4, und die Mehrzahl mag immerhin lebenslänglich gewesen seyn, nicht allein in späterer Zeit, wo ξερείς und ἀρχιερείς διὰ βίου auf Inschriften u. s. w. vorkommen (C. I. n. 2653. 55. 2784. 89. 2810. 20. 2943. 3508; Vales. ad Euseb. p. 193 und Spanheim de U. et P. numism. diss. VIII, p. 696), sondern auch früher, wie z. B. die delphischen ὅσιοι (Plut. qu. Gr. c. 9) und die Priesterinnen der argivischen Hera, s. Preller de Hellanico, Dorpat 1840. 4, p. 40 fgg. und Minervini Tettia Casta p. 4.
- 16) Vgl. Böckh im Berl. Sommerkataloge 1840. 4; Meier gentil. Att. p. 81 fgg. [und die Beispiele für die Wahl, das Loosen, und die Combination beider bei Nägelsbach nachhom. Theol. S. 210]. Aristoteles Pol. IV. 15: διόπερ πάντας (ἐπιστάτας) οὖτε τοὺς αίρετοὺς οὖτε τοὺς πληρωτοὺς ἄρχοντας θετέον οἶον τοὺς ἱερεῖς πρῶτον ταῦτα γὰρ ἔτερόν τι παρὰ τὰς πολιτικὰς ἀρχὰς θετέον, stellt in der Art der Ernennung sie also völlig den politischen ἀρχαὶ gleich.
- 17) Iliad. VI. 300: την γάς Τςῶες Εθηκαν Αθηναίης Γέςειαν, wozu Eustath. p. 643: οὕτε κληςωτην οὕτε ἐκ γένους οὕθ' ένὸς ψήφω, ἀλλ' ην, ώς οΓ παλαιοί φασιν, τὸ πληθος εῖλετο: vgl. Nägelsbach homer. Theol. S. 176. Κατὰ δόξαν γένους μάλιστα αίςούμενοι die Priester der Artemis Soteira in Pellene. Paus. VII. 27. 1.
- 18) Marcell. ad Hermog. T. IV, p. 185: τὰς ἱερωσύνας τοὺς παὶδας τῶν πατέρων διαδέχεσθαι; Onos. Strateg. c. 1; Suidas s. v. γεννῆται; ins-

besondere auch die priesterliche Stammtafel C. I. n. 2655 und andere legelg oder légelal διὰ γένους das. n. 2194. 2462. 3002 u. s. w. Beispiele die Κυννίδαι γένος Αθήνησιν, έξ οῦ ὁ legeùg τοῦ Κυννίου Απόλλωνος, Hesych. s. v., die Ποιμενίδαι γένος έξ οῦ ὁ τῆς Δήμητρος legeùg, Hesych. s. v.; die Poseidonpriester in Ialysos phönicischer Abkunft, έξ ών φασι τοὺς legelg κατὰ γένος διαδέχεσθαι τὰς legωσύνας Diod. V. 57. Vgl. Eclaircissements généraux sur les familles sacerdotales chez les Grecs in hist. de l'Acad. des Inscr. t. XXIII, p. 51 fgg, Spanheim ad Callim. h. in Pall. V. 84, Ritter's Vorhalle S. 429—431, J. Kreuser der Hellenen Pristerstaat, Mainz 1822. 8 und die Verzeichnisse dieser Geschlechter bei Tittmann griech. Staatsverf. S. 605 fgg., Wachsmuth H. A. II, S. 619 fgg., Bossler de gentibus et familiis Atticae sacerdotalibus, Darmst. 1833. 4, und dazu St. A. §. 5, not. 16.

- 19) Namentlich wenn ein Privatcultus vom Staate angenommen ward, wie der chthonische des Telines in Gela Herod. VII. 153: ἐπ' ῷ τε οἱ ἀπόγονοι αύτου ໂεροφάνται των θεων έσονται: vgl. Müller Prolegg. S. 161, Eckermann Relig. Gesch. I, S. 232, Wachsmuth II, S. 471. Nur darf dieses nicht als die alleinige und ursprüngliche Quelle erblicher Priesterthümer betrachtet werden, deren Bedürfniss vielmehr in manchen Culten so tief wurzelte, dass auch nach dem Erlöschen eines solchen Geschlechts ein anderes an seine Stelle gesetzt ward, wie die athenischen Lykomiden (oder Lykomeden, vgl. Sintenis ad Plut. V. Them. p. 9 und Keil spec. onomat. gr. p. 52 fgg.) als Daduchen in Eleusis, vgl. Müller de sacr. Min. Pol. p. 44 und Böckh ad C. Inscr. I, p. 441; ja selbst eine blosse Freigebigkeit ward später mit erblicher Priesterschaft belohnt, wie in der Urkunde von Gytheum bei Lebas in Revue archéol. 1845, p. 209: καὶ εἶναι αὐτοὺς ἱερεῖς τοῦ Ἀπόλλωνος καὶ ἐγγόνους αύτων άει διά βίου, και είναι αύτοις τὰ τίμια και φιλάνθρωπα πάντα όσα καὶ τοῖς ἄλλοις ίερεῦσι τοῖς κατὰ γένος ὑπάρχει, καὶ ἔχειν αύτους την έξουσίαν του τε ίερου και του θεου και των άπο του ίερου mayrov: dazu Keil Inschr. aus Sparta, 1849, S. 291. So auch das Verlangen des Macandros in Samos an die Ekklesia, die erbliche Γερωσύνη an dem von ihm gestifteten Altar des Zeus Eleutherios zu bewilligen, Herod. III. 142 und das ähnlich durch Psephisma ertheilte Priesterthum der Artemis Munychia an Baros oder Embaros, Paroemiogr. gr. I, p. 402, [zu welchem letzten Namen jetzt ein Beleg kommt bei Rangabé Ant. Hellen, II. n. 1208: Έμβάρης Θεών Μητοί δεκάτην].
- 20) C. Inscr. II, p. 363: τὰν δὲ ໂερατείαν τᾶν Μουσᾶν ἐχέτω ἀεὶ ὁ πρεσβύτατος ἐκ τοῦ γένους: vgl. Bōckh p. 451 und Ross inscr. gr. I, p. 25, III, p. 46.
- 21) Vgl. Vitt. X oratt. p. 843 F: λαχών έκ τοῦ γένους τὴν ໂερωσύνην καὶ παραχωρήσας τῷ ἀδελφῷ, und im Allg. Plat. legg. VI, p. 759 B: τὰ μὲν οὖν τῶν Γερῶν τῷ θεῷ ἐπιτρέποντα αὐτῷ τὸ κεχαρισμένον γίγνεσθαι κληροῦν τῷ θείᾳ τύχη ἀποδιδόντα, sowie Serv. ad Virg. Aeneid. II. 199: sacerdos sorte ductus est, ut solet fleri, quum deest sacerdos certus. Es findet für das κληροῦν ein προκρίνειν bei Nichterblichkeit natürlich statt, so

Demosth, Buhul. 46: ώς είς ήχθην είς τούς φράτορας, ώς ένεγράφην είς τούς δημότας, ώς ύπ' αύτών τούσων προεκρίθην έν τοϊς εύγενεστάτοις κλαρούσθαι της ίερωσύνης τῷ 'Ηρακλεϊ.

- 22) S. Peus. VII. 25. 7: ην δε ύπες της ιερωσύνης άφινωνται γυναίκες είς άμφισβήτησεν πλέονες, ή τῷ κλήρφ λαχοῦσα προτενίμηται, und
  dem äbnlichen Fall mit Vorwahl in Syrakus bei Cie. Verin. II. 51: quum suffragiis tres ex tribus generibus (d. h. Phylen; vgl. Göttling inscr. Acrenses, Jens
  1884. 4, p. 6) creati sunt, res revocatur ad sortem; auch C. Inscr. II, p. 225
  und 1075: καὶ πάλιν αίρεθείς ὑπὸ τοῦ δήμου καὶ λαχών τοῦ Διονύσου,
  und Burtp. Ion. 416: Δελφῶν ἀρίστους οῦς ἐκλήρφοσεν πάλος.
- 28) Γερωσύνης άμφισβήτησις, vgl. Marcell. ad Hermog. l. c., Becker Anecdd. p. 219. 17 und Poll. VIII. 90, der sie in Athen zur Competenz des βωσιλεύς rechnet, mit Schol. Plat. Euth. 1, dazu Meier att. Process S. 48.
- 24) Dionys. arch. Rom. II. 21 setzt zwar diesen Weg dem andern durchs Loos völlig an die Seite: τῶν ἄλλων φαύλως πως καὶ ἀπερισκέπτως ὡς ἐπὶ πολὺ ποιουμένων τὰς αίρέσεις τῶν ἐπιστησομένων τοῖς ἱεροῖς, καὶ τῶν μὲν ἀργυρίου τὸ τίμιον ἀποκηρύττειν ἀξιούντων, τῶν δὲ κλήρω διαιρούντων τοὺς ἱερεῖς, ἐκεῖνος οὕτε ώνητὰς χρημάτων ἐποίησε τὰς ἱερωσύνας οὕτε κλήρω μεριστάς: doch macht Böckh l. c. aufmerksam, wie ihm gerade seine Vaterstait Halikarnassus dazu den Anlass gegeben haben möge, wo wir im C. I. n. 2656 wirklich eine πριαμένη τὴν ἱερατείαν finden.

### §. 35.

Worin die Geschäfte des Priesteramts bestanden, ist im Wesentlichen schon in seinem obigen Begriffe enthalten und findet sich auch in den näheren Bezeichnungen ausgedrückt, welche namentlich die Dichtersprache den Priestern als Betern und Opferen beilegt '). Wie sie jedoch selbst Gebet und Opfer zunächst nur insofern verrichteten, als beides bei dem bestimmten Tempel ihrer Gettheit dargebracht ward, so führte ihr besonderes Verhältniss zu dieser eben so wohl noch weitere Pflichten und Verrichtungen mit sich, als auf demselben andererseits alle ihre Rechte und Vor-Auch ohne näher auf die Mannichfaltigkeit der örtlichen Obliegenheiten und Gebräuche einzugehen, die manche Culte bereits in den Namen ihrer Priester beurkunden 2), kann man dieselben in jeder Hinsicht als die Diener des Gottes betrachten 3), dessen Heiligthum sie mit allem daran geknüpften Cultus zu besorgen 4) und sich selbst so rein zu halten hatten, wie es die immerwährende Berührung mit der Gottheit verlangte 5); dafür genossen sie jedoch auch ihrerseits nicht nur die Unverletzlichkeit

gëttichen Eigenthums, wozu ihre Weihe sie erhob ), sondern wurden auch als Vertreter der Götter selbst geehrt 7), und theilten mitunter selbst deren Wohnung 8), jedenfalls aber die Schätze und Einkünste, welche zur Versehung des Gottesdienstes beatimmt waren, [umsomehr als oft nur Speisen von bestimmter Herkunft genossen werden durften]. 9) Unter ihren persönlichen Auszeichnungen ist namentlich der Ehrenplatz zu erwähnen, der ihnen im Theater und sonstigen Volksversammlungen zu Gebote stand 10); [auch Amtswohnungen im Staatsgebäude werden erwähnt] 11); was aber ihre Einkünste betrifft, so gehören dazu ausser dem Ertrage der Tempelgüter insbesondere bestimmte Theile der Opferthiere sammt deren Häuten 12), und wenn ihnen gleich, wie bemerkt, die unmittelbaren Staats- oder Privatopfer entgingen 13), so boten ihnen doch schon thre Tempel allein oder sonstige Vergünstigungen threr Stellung auch zu weiterer Einnahme Gelegenheit. 14) Dass ihre äussere Erscheinung in Kleidung u s. w. der Würde ibres Amtes entsprechen musste, ist natürlich 15), obgleich es eben desshalb schwer hält, dastir andere allgemeine Bestimmungen zu geben, als sie in der Heiligkeit ihrer Personen und Verrichtungen von selbst liegen; wenigstens ist die Reinheit und Weisse ihrer Gewänder 16) oder die Kränze und Binden, die sie schmückten 17), nur eine Folge dieses ihres Charakters überhaupt, und höchstens könnte man daneben das lange Haupthaar dahin rechnen 18), das jedenfalls um so mehr in Betracht kam, als die griechischen Opfer mit entblösstem Haupte verrichtet wurden. 19) Manche Priester scheinen ausserdem bei festlichen Gelegenheiten in der typischen Tracht ihrer Gottheiten erschienen zu sein 20), wie es denn ohnehin im Wesen jener oben erwähnten mimisch-symbolischen Austührungen lag, dass dabei der Priester die eigene Person der Gottheit darstellte 21), ja selbst der Name der letzteren ging aus diesem Grunde mitunter auf den erstern über. 22) Wie es freilich bei dieser innigen Verknüpfung beider möglich war, dass das nämliche Individuum gleichzeitig mehre Priesterthümer wereinigte 23), erklärt nur die Principlosigkeit des spätern Cultus, der seine Aemter zur Befriedigung kleinlichen Ehrgeizes hergab; eher konnte, wo ibrer mehre waren, einer von diesen als Oberpriester an die Spitze gestellt werden, obgleich auch diese Würde erst in den Zeiten des Verfalles häufiger vorkommt. 24)

- 1) Λοητῆρες Iliad. L. 11, V. 78; weiblich ἀρήτειραι, Spanheim ad Call. H. Cer. 43; als Opferer aber ἱεροθύται C. Inscr. I, p. 640, und mehr aus Sicilien bei van Dale diss. IX, p. 761 und Raoul-Rochette in Welcker's Rh. Mus. IV, S. 98, während bei Paus. VIII. 42. 5 diese als den Bürgern angehörig, der ἱέρεια assistirend, vielmehr den ἱεροποιοὶ entsprechen, vgl. auch die Urkunde von Hierapytna und Rhodus in der Mnemosyne I, S. 80 fgg.) oder θυηπόλοι, Aristoph. Pac. 1124, C. I. n. 956 u. s. w. Dass der Priester selbst das Opferthier schlachtete, zeigen Homer H. Apoll. 535, Lucian de sacrif. c. 12, Plut. Morr. p. 1102 C u. s. w.
- 2) So die lovroopógos der Aphrodite in Sicyon Paus. II. 10 4, παρθένος [ερωσύνην ἐπέτειον ἔχουσα; die ήρεσίδες [έρειαι τῆς ἐν Αργει Ἡρας Εtym. M. p. 436; der δαφνηφόρος in Theben Paus. IX. 10. 4, Γερεύς ένιαύσιος des ismenischen Apoll; die ὑπεκκαύστρια Αθηνᾶς ίέρεια in Soli, Plut. qu. Gr. c. 3: ότι ποιείταί τινας θυσίας καλ ίερουργίας αποτροπαίους: such θυσιάδες αί τη Περσεφόνη ίερούμεναι (Hesych. I, p. 1750); die λαπτίδες αί τῆς Δημήτερος ιέρειαι ἀπὸ τόπου Hesych. s. v., dazu Unger Anal. Propert. p. 9; λόμβαι αί τη Αρτέμιδι θυσιών άρχουσαι άπὸ τῆς κατά παιδείαν σκευής οί γάρ φάλητες ούτω καλούνται Hesych, s. v.; παναιείς Αθήνησιν ίέρειαι Hesych. s. v.; und die γεραιραί und μέλισσαι in Athen, obgleich diese beiden Namen ursprünglich allgemeinere Bedeutung haben; vgl. Bekker. Anecdd. p. 232: γεραιραί ίέρειαι ποινώς, ίδίως δε παρά Αθηναίοις αί τῷ Διονύσφ τῷ ἐν Λίμναις τὰ ίερὰ ἐπιτελοῦσαι, und über die μέλισσαι, wie auch Pythia μέλισσα Δελφίς heisst, Pind. Pyth. IV. 60 mit Schol, deren Name gewiss von μέλεσθαι nicht von μειλίσσειν, wie Lobeck Ρηματ. p. 257 will, kommt, Spanheim ad Callim. H. Apoll. 110, Bockh expl. Pind. p. 633, Lobeck Aglaoph. p. 817. Den Charakter des das ganze Volk vertretenden Priesterthums bezeichnet λητίς ιέφεια Hesych. s. v., dann λήτειφαι ιέφειαι των σεμνών θεων Hesych. s. v. und λητήρες ίεροι στεφανοφόροι άθάμαντες, darüber vgl. unten Thl. III. §. 64. Doch finden sich bisweilen Namen hierhergezogen, die nicht eigentlich Priestern angehören, wie die περνοφόρος ζάπορος βωμίστρια 'Peins Nicand. Alex. 217, der πριθολόγος unten not. 13 u. s. w.
- 3) Serv. ad Virg. Aeneid. I. 78: sacerdos dicatus est numini, hoc est ad obsequium datus est; wie auch ίερὰ einfach für ίέρεια vorkommt, Keil. Inser. Boeot. p. 149. Daher ὑπηρέται θεοῦ Poll. I. 14 und näher ἀμφίπολοι oder πρόπολοι (Arist. Plut. V. 670), auch ἰεραπόλοι (C. I. n. 1793), nicht bloss dichterisch (Lobeck Agl. p. 1235), sondern auch in amtlicher Sprache, wie der ἀμφίπολος des Apoll in Argos (Plut. qu. Gr. 24) und des Zeus in Syrakus (Diodor. XVI. 70); vgl. C. I. n. 1839 und die gründliche Erörterung bei Ebert Σικελ. p. 117—129. Eine vacatio sacerdotum, also zeitweise Befreiung vom Dienst, allgemeine Sitte nach Strato von Lampsacus bei Cic. Acad. II. 38.
- 4) Homer. H. Apoll. 539: νηοῦ δὲ προφύλαχθε, δέδεχθέ τε φῦλ' ἀνθρώπων: vgl. den Chryses der Iliade I. 39 mit Plat. Republ. III, p. 394: εἴ τι πώποτε ἢ ἐν ναῶν οἰκοδομήσεσιν ἢ ἐν [ερῶν θυσίαις κεχαρισμένον

δωρήσαιτο, und Athen. VI. 27: είς τὴν ἐπισκευὴν τοῦ νεω ... διδόναι τὸ ἀργύριον ὁπόσου αν οί τῶν ἱερέων ἐπισκευασταὶ μισθώσωσιν. Wenn Aristoteles (Pol. VI. 5) berichtet: ἄλλο δ' εἶδος ἐπιμελείας ἡ περὶ τοὺς θεοὺς οἱον ἱερεὶς τε καὶ ἐπιμεληταὶ τῶν περὶ τὰ ἱερὰ, τοῦ σώζεσθαί τε τὰ ὑπάρχοντα καὶ ἀνορθοῦσθαι τὰ πίπτοντα τῶν οἰκοδομημάτων καὶ τῶν ἄλλων οσα τέτακται πρὸς τοὺς θεούς · συμβαίνει δὲ τὴν ἐπιμέλειαν ταύτην ἐνιαχοῦ μὲν εἶναι μίαν, οἰον ἐν ταῖς μικραὶς πόλεσιν, ἐνιαχοῦ δὲ πολλὰς καὶ κεχωρισμένας τῆς ἱερωσύνης, οἱον ἱεροποιοὺς καὶ ναοφύλακας καὶ ταμίας τῶν ἱερῶν χρημάτων, so geht daraus die ursprüngliche Zugehörigkeit dieser ἐπιμέλεια zur ἱερωσύνη bestimmt hervor.

- 5) Ayveveir, Demosth. Androt. §. 78; vgl. den Eid der yequiquel adv. Neaer. §. 78 und die Nichttheilnahme an den Begräbnissen bei Plat. legg. XII, p. 947 C. Die Hierophanten der grossen Göttinnen betheiligen sich an keiner Thätigkeit in dem Krieg, Paus. IV. 16. 1.
- 6) Ueber die Weihe (ὁσίωσις) s. Lucian. Lexiph. c. 10 mit Val. Flace. VI. 29. 4: indigenis sacratus aquis sacerdos; über die Achtung vor ihren Personen aber Plut. V. Alcib. c. 29 und V. Alex. c. 11 oder Aelian. V. H. XIII. 7: ὅτε εἶλεν τὴν Θηβαίων πόλιν ᾿Αλέξανδρος, ἀπέδοτο τοὺς ἐλευθέρους πάντας πλὴν ἶερέων, sowie Paus. X. 28. 3 und Bachmann Anecdd. I, p. 206 nebst dem daselbst erklärten Sprichwort: οὐδὲ πυρφόρος ἐλείφθη, Paroemiogr. gr. I, p. 134. 289. Die Misshandlung des argivischen Priesters durch den wahnsinnigen Kleomenes bei Herod. VI. 81 beweisst natürlich nichts dagegen.
- 7) Iliad. V. 78: ὅς ρα Σπαμάνδρου ἀρητὴρ ἐτέτυπτο, ϑεὸς δ' ὡς τίετο δήμφ und XVI. 604: ὡς Διὸς ἱρεὺς Ἰδαίου ἐτέτυπτο, ϑεὸς δ' ὡς τίετο δήμφ: vgl. Plut. qu. Rom. 113: ἐνιαχοῦ τῆς Ελλάδος. ἀντίρροπον ἦν τὸ τῆς ἱερωσύνης ἀξίωμα πρὸς τὸ τῆς βασιλείας n. τ. λ.
- 8) Maron wohnt ἐν ἄλσει δενδοηέντι Φοίβου Απόλλωνος, Odyss. IX. 200; und eben so der Priester der Athene Kranža zu Elatea Paus. X. 34. 4: τήν τε ἄλλην δίαιταν ἔχει παρὰ τῆ θεῷ καὶ λουτρὰ αἱ ἀσάμινθοι κατὰ τρόπον εἰσὶ αὐτῷ τὸν ἀρχαῖον, welcher letztere Fall namentlich auch zeigt, dass Kreuser Priesterstaat S. 142 mit Unrecht die Wohnung im Tempelbezirke auf erbliche Geschlechter beschränkt; dach führt derselbe allerdings auch Beispiele des Gegentheils an, obgleich das umgekehrte Verhältniss bei Paus. IV. 33. 3, wo der Priester das Bild in seinem Hause hat, am Ende selbst wieder auf die alte Genossenschaft herauskommt.
- 9) Artemid. Oneirocr. III. 3: καὶ γὰρ τὰς τῶν θεῶν ἀπαρχὰς τὸ ἔθος ἐκιτρέπει αὐτοῖς λαμβάνειν, καὶ τρόπον τινὰ ἀπὸ θεῶν τρέφονται: vgl. Iliad. V. 9 und besonders in Bezug auf die Delphier Hom. h. Apoll. 535 ff. und Aesop bei Schol. Arist. Vesp. 1496. Besondere Speisebestimmungen: Paus. I. 38. 1: λέγονται δὲ οί 'Ρειτοὶ Κόρης ἱεροὶ καὶ Δήμητρος εἶναι, καὶ τοὺς ἰχθῦς ἐξ αὐτῶν τοῖς ἱερεῦσιν ἔστιν αἰρεῖν μόνοις, mit Hesych. s. v. Ebenso darf die Priesterin der Athene Polias in Athen keinen einheimischen frischen Käse berühren, sondern nur fremden (ξενικός), besonders von den Inseln kommenden, Strabo IX. 1, p. 934.

- 10) Resych. II., p. 666: τὰς ἐν τῶ δεάτρω καθέδους ψηφόσματε κασεμημένως προεδρίας ໂερεῦσι: vgl. Plut. philos. c. princ. c. 3, Schol. Aristoph. Ran. 297 und C. I. n. 101 u. 2421; auch Panofka sopra una iscrizione del teatro Sirocusano, Fiesole 1825. 8. Auch bei Symposien gebührt dem Priester ein Ehrenplatz Luc. Conv. I. 9.
- 11) In Trailes: domus regibus Attalis facta, quae ad habitandum semper datur ei, qui civitatis gerit sacerdotium, Vitruv. II. 8, p. 64. Γέρα Aeschin. Ctesiph. §. 18 oder Γερώσυνα, auch Γερειώσυνα Athen. IX. 6, d. h. τὰ τοἰς Θεοῖς ἐξαιρούμενα μέρη, Bekk. Anecdd. p. 44; vgl. Kreuser S. 143, Bōckh im Berl. Winterkataloge 1835—36 [und Rangabé Ant. Hellen. II. n. 816, p. 449; n. 2836, p. 995].
- 12) Hesych. I, p. 1606: Φευμορία ἀπαρχὴ Φυσίας ἢ ὁ λαμβάνουσιν οί ίερεῖς κρέας, ἐπειδὰν Φύηται: vgl. Schol. Aristoph. Plut. 1181 oder Vesp. 695 (gleichlautend Suldas s. v. Κωλακρέτης): νόμος ἢν τὰ ὑπολειπόμενα τῆς Φυσίας τὸν ἱερέα λαμβάνειν, ᾶ εἰσιν οδον δέρματα καὶ κωλαὶ, und bestimmter C. I. n. 2656: καὶ λήψεται τῶν Φυσμένων δημοσία ἀφ΄ ἐκάστου ἱερείου κωλῆν καὶ τὰ ἐπὶ κωλῆ νεμόμενα καὶ τεταρτημορίδα σκλάγχνων καὶ τὰ δέρματα: auch n. 2265 und Ross inscr. ΗΙ, p. 51, wo freilich nicht μηδὸ λαμβανέτω su lesen seyn wird. Aber es giebt auch Opferthiere, die sammt der Haut verbrannt werden s. Lucian. de sacrif. c. 23; (ὁ ἱερεψς) ἔκὶ κᾶσι δὲ κυῦρ ἀνακαύσας ἐκέθηκε φέρων αὐτῆ δορᾶ τὴν αίγα καὶ αὐτοῖς ἐρίοις τὸ πρόβατον.
- 18) Von den Θυσίαις δημοτελίσι scheint wenigstens in Athen vielmehr der Staatschatz die Häute eder das Geld dafür empfangen zu haben, a. Böckh Staatsk. II, S. 120 ff. und C. Inscr. I, p. 251, und auf die ähnliche Einnahmsquelle bezieht sich offenbar auch der Name der πφλαμφέται, wie sie Schol. Aristoph, Av. 1541 schildert: άλλὰ καὶ τὰ εἰς Θεοὺς ἀναλισκόμενα διὰ τούτων ἀνηλίσκετο... ταμίαι δὲ ἡσαν καὶ προεστώτες τῆς δημοσίας σιτήσεως, wo ich auch die letzten Worte, wie auch St. A. §. 127 n. 17 ausgesprochen, nicht auf die Speisung in Prytaneum, sondern auf die δημοθοινίας (§. 31, not. 5.) deute; gapz eben so aber stellt sich in seiner Art der opuntische προθολόγος bei Plut. qu. Gr. c. 6 dar, der offenbar auch als Staatsbeamter den Priestern entgegengesetzt wird: νὸν μέν οὖν ἐπὶ τῶν Θυσιῶν ἄρχοντα καὶ ταύτως κομεξόμενον τὰς ἀπαρχὰς προθολόγον ἀνόμαζον.
- 14) Dahin namentlich die άγυρμοι oder Collecten, wie Plat. Republ. II, p. 861 D. C. I. m. 2656, besonders der Cybelepriester, die als monstliche Geldsammler μηναγώρται heissen, Lob. Aglaoph. I. p. 645, net. 1, damn der Diener der Pergäischen Artemis, vgl. Paroemiogr. gr. I, p. 250 und II, p. 448: ἡ Ποργαία Αρτεμες έπλ τῶν πλανητῶν καὶ άγυρτῶν παρόσον ἡ Θεὸς ἀγείρεν καὶ πλανὰσθαι λέγεναι. Mehr im Allg. Tertullian Apelog. q. 13: circuit cauponas religio mendicans, exigitis mercedem pro solo templi, pro additu sacri, non bicet deos nosse gratis, venales sunt etc. Zu ἀγείρειν vgl. Ruhnk. ad Tim. Lex. Plat. s. v., Stephan. Thes. gr. s. v. [Vgl. die analoge τόπische Sitte, eine stips bei dem Besuche eines Heiligthums zu weihen oder das stipem

cegere gewisser Priesterschaften (Ovid. Fast. IV. 852; Cic. de legg. II. 9. 22), was aber such hier auf die famuli Idaeae matris beschränkt ward (Cic. a a. O. und c. 16) vgl. Marquardt röm. Alterth. IV, S. 157].

- 15) Τὸ ἱεροπρεπὲς (Xenoph. Conv. VIII. 40) oder σεμνὸν, wie z. B. Aristid. de quatuory. p 159 von Perikles sagt: λέγεται βιῶναι οὖτω σεμνῶς, ῶστε μηδὲν τῶν προφητῶν καὶ τῶν ἱερέων τὸν ἐκείνου βίον διαφέρειν: vgt. Eurip. Ion. 56, Diog. L. VIII. 70, und die interessante Stelle über Aeschylus bei Athen. I. 39: ἐξεῦρε τὴν τῆς στολῆς εὐπρέπειαν καὶ σεμνότητα, ῆν ζηλώσαντες οἱ ἱεροφάνται κωὶ δαδοῦχοι ἀμφιέννυνται.
- 16) Vgl. Plat. legg. XII, p. 956 A: χρώματα δὲ λευπὰ πρέποντ ἄν θεοίς είη καὶ ἄλλοθι καὶ ἐν ὑφῆ, βάμματα δὲ μὴ προσφέρειν; ferner Plut. V. Arist. c. 21, Artemidor. II. 3, Poll. IV. 119 und mehr bei Saubert de sacrif. p. 212 und Bähr mos. Symbol. II, S. 88. Die φοινικόβαπτα ἐσθήματα bei Aeschyl. Eum. 1010 gehen offenbar auf Cultus der Unterirdischen, wie die φοινικίθες bei der Verstuchung Lys. adv. Andoe. §. 51; und wenn dem στεφανηφόρος des Herakles Athen. V. 54 πορφυρούς μεσόλευπος χιτών beigelegt wird, so sagt der Schriftsteller dabei ausdrücklich: ἐξ ξματίου τύραννος ἡν: doch kennt Strabo XIV, p. 969 allerdings auch πορφύραν ξερωμένην τοῦ σωσιπόλεδος Διὸς in Magnesia. [Dem ἄρχων βασιλεὺς in Athen waren eigene besondere Schuhe, βασιλίδες Polt. VII. 85.] Die χουσοφορία der Priester bei Keil. Sched. epigr. p. 46.
- 17) Vgl. Saubert p. 188 fgg. und mehr oben §. 24, not. 8; namentlich auch das [priesterliche (Schol. Aristoph. Thesmoph. 146)] στρόφισν des athen. Hierophanten (Arrian. Epictet. FM. 21. 16) und Daduchen (Plut. V. Aristid. c. 5 mit Olean ad Philosta p. 335) und über den στεφανηφόρος als Priestertitel van Dale dies. antiqu. illustr. p. 360 fgg., Keil Sched. epigr. 1855. p. 32, Stephani gegen Köhne über die Chersones 1849, S. 90, [Rangabé Ant. Hellen. H. n. 1144]. Auch στέμματα έν χερσί Iliad. I. 14, vgl. Spanheim ad Callim. H. Cer. 45 und Sturz Emped. p. 102. Die Aegis der Athenepriesterin in Athen, in welcher sie herumgeht für die Heitigthümer zu sammeln, als τὸ ἐκ τῶν στεμμάνων δίκτυον bezeichnet s. die zu Parcemiogr. gr. I, p. 339 gesammelten Stellen. Der Schlüssel mit Wollfaden geschmückt in der Hand der Priesterin als κλεεδούχος des Heiligthums (Aesch. Suppl. 296, Spanh. ad Callim. in Cerer. 45) auf Vasenbildern bei Passeri III. 284, d'Mancarville III. 57, Welcker Alte Denkm. III. Taf. 28. S. 450 ff.
- 18) B. Plut. V. Aristid. c 5, Plant. Rudt II. 3. 46, Lucian. Pseudom. c. 11, und insbes. Artemid. Oneirocr. L. 18: ἀγαθὸν δὲ καὶ σοφῷ ἀνδοὶ καὶ ἰερεῖ καὶ μάντεν καὶ βασιλεῖ... τούτων γὰρ οἰς μὲν ἔθος ἐστὶ κομῷν, οἰς δὲ τὸ ἐπιτήδευμα κομῷν ἐπιτρέπει. Daher auch die Statue des Chryses: βαθὺς δέ οἱ ἤνθεε κώγων καὶ ταναῆς ἄπλεκτος ἐσύρενο βότους ἐθείρης Christod. Ecphr. V. 90. 91, dem entsprechend das wallende Haar der Dione, der Priesterin des Dionysos auf dem Vasenbild bei Panoška Bilder ant. Leb. t. XIII. 9. Das καθεύναι κόμας überhaupt Zeichen der Freude und λαμπρότης s. Schol. Aristoph. Thesmoph 846].

- 19) Vgl. oben § 21. Not. 13 und die bildlichen Darstellungen bei Millin peint. I. 8, Gerhard vases etr. tav. 2 u. s. w. Auf Barfüssigkeit darf dagegen aus dem pythagorischen Symbolum bei Jambl. V. Pythag. §. 85 um so weniger geschlossen werden, als Porphyr. abstin. II. 46 ausdrücklich Reinheit der πέδιλα verlangt.
- 20) Polyaen. strateg. VIII. 59: τῆς ᾿Αθηνᾶς ἡ ἱέρεια κατὰ τὸ νόμιμον ἐκείνης τῆς ἡμέρας κανοπλίαν ἔχουσα καὶ τρίλοφον κράνος ἡ καλλίστη καὶ μεγίστη τῶν παρθένων κ. τ. λ. Der Besuch derselben im Schmucke der Aegis bei den Neuvermählten Suidas s. v. αἰγίς. Vermählung der Priesterin mit dem Gott, so in Athen die Frau des βασιλεὺς: ἐξεδόθη δὲ τῷ Διονύσῷ γυνὴ Demosth. adv. Neaer. 73. Auch die Keulen in dem Apparate eines Heraklestempels auf Kos bei Ross inscr. gr. III, p. 52 gehören vielleicht solcher Bestimmung an, obgleich gerade der dortige Priester des Herakles sonst weibliche Kleidung getragen haben soll, Plut. qu. Gr. 58.
- 21) Vgl. Paus. VIII. 15. 1, wo die Maske der Demeter Kidaria von dem Priester in der grösseren τελετή aufgesetzt wird und mehr bei Creuzer Symb. II, S. 522, Eckermann Melampus S. 111, Constant V, p. 25. [Beispiele fast aus allen Culten], so Tertullian ad nationes II. 7: sur rapitur sacerdos Cereris, si non tale Ceres passa est? so Schol Aristid. T. III, p. 22: ἐν ταῖς πομπαῖς ὁ μὲν Διονύσου, ὁ δὲ Σατύρου, ὁ δὲ Βάπχου ἀνελάβετο σχῆμα, so Paus. VIII. 35. 1: καὶ ἡ τῆς Λοτέμιδος ἱέρεια διώπει τινὰ ᾶτε αὐτὴ τὸν Λειμῶνα ἡ Λοτεμις.
- 22) So Paus III. 16. 1: πόραι δὲ ἱερῶνταί σφισι παρθένοι καλούμεναι κατὰ ταὖτὰ ταῖς θεαῖς καὶ αὖται Λευκιππίδες: und die βάκχοι Plat. Phaed. p. 69 C, vgl. Schol. Aristoph. Equ. 408: βάκχον δὲ οὖ τὸν Διόνυσον ἐκάλουν μόνον, ἀλλὰ καὶ πάντας τοὺς τελοῦντας τὰ ὅργια βάκχους ἐκάλουν κ. τ. λ. Ferner Hesych. s. v. Βάκχος ὁ ἱερεὺς τοῦ Διονύσου. So heisst eine Priesterin des Dionysos Dione vgl. oben n 18, dazu Jahn Vasenbilder S. 16, Bötticher Tektonik II, S. 132, so Aglauros die Priesterin der Athene mit gleichem Beinamen, Fritzsche ad Thesmophor. 533, so Ἑρμαῖ die führenden und bedienenden Knaben am Trophoniosheiligthum Paus. IX. 39. 4, mit Stephani Reisen, Inschr. n. 48.
- 23) Vgl. C. I. n. 1446: [ερέαν κατὰ γένος Καρνείου Οἰκέτα καὶ Καρνείου Δρομαιέως καὶ Ποσειδώνος Δωματείτα καὶ Ἡρακλέους Γενάρχα, καὶ Κόρας καὶ τεμενίου τῶν ἐν Ελει καὶ τῶν συγκαθιδρυμένων αὐτοῖς θεῶν καὶ ἄλλων θεῶν; n. 2720: [ερέα τοῦ Παναμάρου Διὸς καὶ τῆς Εκάτης τῆς δαδοφόρου... [ερέα Διὸς Χρυσαορίου κ. τ. λ. Früher nur bei Gesammteulten, wie in Opus Plut. qu. Gr. 6: δύο δ' ἦσαν [ερεῖς καρ' αὐτοῖς, ὁ μὲν περὶ τὰ θεῖα τεταγμένος, ὁ δὲ κερὶ τὰ δαιμόνια.
- 24) Αρχιερεύς, zuerst wohl Plat. legg. XII, p. 947 A: ενα κατ' ένιαυτὸν τὸν πρῶτον κριθέντα τῶν γενομένων ἐκείνω τῷ ἐνιαυτῷ ἰερέων: spāter aber namentlich in Asien sehr häufig, in Lesbos C. I. n. 2184 fgg., Cypern, n. 2619 fgg., Stratonicea n. 2719 fgg., Aphrodisias n. 2766 fgg., 2812 fgg., Magnesia n. 2911 fgg., Ephesus n. 2955 fgg., Philadelphia n. 3416 fgg., Sardes n. 3459

fgg., Thyatira n. 3495 fgg. u. s. w.; vgl. van Dale diss. antiqu. illustr. p. 230 fgg. und über den ἀρχιερεὺς τῆς ᾿Ασίας insbesondere Meier in Hall. Encykl. Sect. III, B. XVI, S. 426.

#### **§.** 36.

Neben den Priestern bedurste und besass übrigens der Tempelcultus noch ein grössere Anzahl von Personen, die theils bei einzelnen Gelegenheiten bestimmte Gebräuche verrichteten, theils jene selbst in der Verwaltung des Tempels und der Opfer unterstüzten und in so fern auch jeder in seiner Sphäre an der Heiligkeit ihrer Würde Theil nahmen. 1) Die erstere Classe ward zwar lediglich aus der Mitte der Gemeinde herausgenommen, ohne mit dem Cultus in einer näheren Beziehung zu stehen, als die in dem Geschäfte, wozu jeder vorübergehend berufen ward, von selbst lag; gleichwohl nahm man auch hier so viel als möglich diesel ben Rücksichten wie bei der Bestellung der Priester, und so wenig daher die Träger und Trägerinnen heiliger Gegenstände bei Processionen, die Knaben und Mädchen, welche zu Chorreigen oder sonstigen Dienstleistungen für die Gottheit erkoren wurden, oder gar die öffentlichen Beamten, welchen die Sorge für einzelne Cultuszweige oblag, mit jenen verwechselt werden dürfen, so finden wir doch die Forderungen angesehener Geburt und des Lebens beider Eltern<sup>2</sup>), sittlicher Unbescholtenheit oder Jungfräulichkeit 3), und körperlicher Schönheit oder Stattlichkeit der äusseren Erscheinung 4) vielfach auch auf diese ausgedehnt. Nur die zweite Classe oder die ständigen Tempeldiener mögen anfänglich mehr dem niederen Bürgerstande angehört haben, der solche Dienste um Lohn versah; doch verschaffte auch ihnen ihr gottesdienstlicher Charakter und die Hausgenossenschaft des Gottes eine höhere Achtung, die sich selbst auf die oben §. 20 erwähnten Sclaven ausdehnte, deren der Tempel wie jede andere Haushaltung bedurste 5); und wie uns schon aus frühester Zeit hin und wieder eigene Geschlechter begegnen, welchen auch solche Verrichtungen als erbliches Recht zustanden 6), so wurden manche von diesen in der Kaiserzeit geradezu Gegenstand des Ehrgeizes oder der Auszeichnung für hochgestellte Männer, ohne dass übrigens daraus ein Schluss auf ihre ursprüngliche Bedeutung erlaubt wäre.

gehören vor allem die Neokoren oder Küster beiderlei Geschiechts 7), unter deren Aufsicht und Sorge namentlich das Tempelhaus mit seinen Zubehörungen stand 8); ferner die Herolde 9), welche nicht nur die Gebote und Verkündigungen des Cultus ausriefen 10), sondern auch dieselben Dienste, welche sie in den homerischen Königshäusern leisteten, das Einschenken des Weins und die Zerlegung des Schlachtviehes, bei den Opfern und den diese begleitenden Mahlzeiten versahen 11), bis allmälig auch dafür eigene Weinschenker 12) und Schlächter 13) üblich wurden; und wenn es auch zu weit führen würde, alle örtlichen Spielarten des griechischen Tempeldienstes bis in diese Sphäre herab zu verfolgen 14), so bilden doch noch eine namhafte Gattung im Allgemeinen die Sänger und Musiker, welche theils zum Vortrage der Hymnen 15), theils zur Begleitung des Opfers und der Chöre 16), theils auch zu den der versammelten Menge zu gebenden Zeichen nöthig waren 17), und dazu gewiss auch oft ausdrücklich unterrichtet und er-Ueberhaupt kann man annehmen, dass halten wurden. grössere Theil dieser Tempeldiener, sei es beständig oder wenigstens an den regelmässigen Opfertagen, auf ähnliche Art mit den Priestern im Tempelraume zusammen speiste, wie andere Diener öffentlicher Culte in Athen ihren Tisch am Staatsheerde im Prytaneum hatten 18); und aus diesem Gesichtspunkte fällt dann wohl auch das richtigste Licht auf die vorzugsweise sogenannten Parasiten 19), die zwar nicht als Untergebene, wohl aber, wie es scheint, als Beamte oder Vertreter einer Gemeinde den Priestern beigeordnet waren, und in dieser Eigenschaft, woraus ihre einzelnen Geschäfte und Befugnisse sich von selbst erklären 20), auch die Opfer im Namen der Gemeinde an dem priesterlichen Tische verzehren halfen.

<sup>1)</sup> Demosth. Mid. §. 55: οι τοίνυν χοροί πάντες οι γιγνόμενοι και οί χορηγοί δήλον ὅτι τὰς μὲν ἡμέρας ἐκείνας, ᾶς συνερχόμεθα ἐκὶ τὸν ἀγῶνα, ὑπὲρ ὑμῶν στεφανούμοθα ... τὸν οὖν εἰς τούτων τυνὰ τῶν χορεψτῶν ἡ τῶν χορηγῶν ὑβρίζοντα ἐπ΄ ἔχθρα ἄλλο τι πλὴν ἀσεβεῖν φήσομεν;

<sup>2)</sup> Knaben bei Polyb. XII. 5. 10, Hesych. II, p. 1599, C. L. n. 2715: ἔδοξε τῆ βουλῆ αίφεῖσθαι νῦν ἐκ τῶν εὖ γεγονότων παὶδας τριάκοντα, οῦστινας καθ΄ ἐκάστην ἡμέραν ἄξεται ὁ παιδονόμος εἰς τὸ βουλευτήριον λευχειμονοῦντας καὶ ἐστεφανωμένους θαλλοῦ, ἔχοντας δὲ μετὰ χείρας ὁμοίους

Rallode, olvines συμπαρόντος πεθαριστού (και μήφυκος ἄσονται υμνον n. t. λ. Jangfrauen bei Cellim. L. Pall. 34, Sehol. Eur. Med. 278 und in der Mehrzahl der folgenden Belspiele. Die maides άμφιθαλείς entsprechend den patrimi et matrimi (Marquardt R. A. IV, S. 178) werden speciali ασεστείκει γετα δια Βείκδιε τεligiüser Verrichtungen; die krolärung bei Poll. IM. Bo: ὅτφ δ΄ αν γονείς αμα άμφοτεροι ώστν, άμφιθαλής ένομάζεται, τgl. dazu Eust. ad Homer. II. XXII. 495, einzelne Fälle weiter unten §. 50. 56. 63 und die attische Sitte bei der Hochzeit άμφιθαλή παίδα άκάνθας μετὰ δρυίνων καρπών στέφεσθαι καλ λίκνον ἄρτων πλήρες περιφέροντα λέγειν κ. τ. λ. Paroemiogr. gr. I, p. 82, sowie C. 1. n. 393. 2715. Von Neuern vgl. Ruhnken ad Tim. lex. p. 28, Krause Olympia S. 161 und Merklin in Zeitsehr. f. d. Aft. 1854, S. 97 ff.

- 3) Schol. Theor. IV. 25: είσὶ δὲ τὰ θεσμοφόρια ταῦτα παρθένοι γυναίκες καὶ τὸν βέον σεμναὶ κανὰ τὴν ἡμέραν τῆς τελετῆς τὰς νομέρους βέβλους καὶ ἱερὰς ὑπὲρ τῶν πορυφῶν αὐτῶν ἀνετέθεσαν καὶ ώσανεὶ λιτανεύθυσαι ἀπήρχοντο: und āhnlich die κανηφόροι (Sehol. Theor. II. δε; Aristoph. Achain 242 and bes. Lysistr. 646: κάκανηφόρουν πυτ' υὐσα παὶς εαλὴ χουσ ἐσχάδαν ὑρμαθόν; Hesych. II, p. 186; Parouniogr. gr. I, p. 202; C. I. n. 2298. 8692. 4862), ἀροηφόροι (Etym. M. p. 149, Harpocr 'p. 48; C. I. n. 481), φιαληφόροι (Polyb. XII. 5. 12), ὑδροφόροι (Polybyr. aðstin. II. 30, C. I. n. 2879 igs., Spanheim ad Callim. L. Pall. 45, Panofka Tetrakotten S. 47) ἀσαιδοφόροι (Paroemiogr. gr. I, p. 195: οἱ γὰρ ἐν Λργει ἀνύβριυτοι καιδες καὶ καθαροὶ κατὰ νόμιμον παλαιόν τὰς ἀσπίδας φέροντες πομπεύουσιν) u. u. w. Auch verheurahhete Frauen, wenigetone δὶς πρωτυπόνεις, welche nach Athen. VI. 26, vgl. Poll. III. 39, neben dem βασιλεύς, den παράσιτοι, den γέροντες für einen Cultus sorgen.
- 4) So der πρισφόρος τη Tanagra nach Paus. IX. 22. 1: ος δ' αν είναι των έφήβων προκριθή τὸ εἴδος πάλλιστος, ούτος ἐν Ερμού τῆ έορτῆ περίειων ἐν κύκλω τοῦ τείχους ἔχων ἄρνα ἐπὶ τῶν ἄμων: und selbst Greise, wie die δικλοφόροι an den Panathenäen, Xenoph. Symp. IV. 17. Auch der Betrüger Alexander von Abonoteichos lässt zu Θεηκόλοι wählen τοὺς εὐγενεστάτους καὶ κάλλει διαφέροντας Luc. Alex. 11 u.s. w.
- 6) Eurip. Ion. 131: πλεινός δ΄ ὁ πόνος μοι, Θεοίτι δυύλαν χές ἔχειν σύ δυατοός κ. τ. λ. Dess ausserdem auch von dieser Classe mitunter Ehelosigkeit verlangt wird, zeigt die γυνή νεωκύρος bei Paus. II. 10. 4.
- 6) Wie die πήρτκες bei den Eleusinien, vgl. H., A. Zeibich de cetycibus mysticis, Vitemb. 1752. 4, und F. Vater rerum Andec. part. I, Hul. 1840. 8; die Thauloniden oder βουτύποι, die πεντρικόσει und δαντροί bei den uttischen Dipolien, Perphyr. abstin. II. 30, und mehr im Alig. bei Bossler de füm. sacerd. p. 14 fgg.
- 7) Auch ζάμοροι und ὑπαζάμαροι, wie jene bei Hered. VI. 184, ungenau von Suidas u. A. durch ίέρεια erklärt; richtiger Etym. M. p. 407: νεωκόρος ήγυνυ ή διακονοῦσα περί τὸ ἱερόν, mit der weiteren Demerkung: τὸ δὲ ξα σύκ ἔστιν ἐνναῦθα ἐπινανικὸν, ἀλλ' ἀντί τῆς διὰ προθέσεως, ἔν' ή διάκορυς:

oder soll es nach Buttmann Lexil. I, S. 220 s. v. a. διάπονος seyn? Eine Lysimache auf der Akropolis als διάπονος bezeichnet von Paus. I. 27. 5, die Plin. h. n. XXXIV. 19. 15 sacerdos Minervae nennt. Jedenfalls sind ζάποφος und νεωπόφος Synonyma, und wenn Thomas Mag. p. 404 Bern. ersteres für σεμνότεφόν τι erklärt, so meint er wohl nur die alterthümlichere Wortform, die aber eben desshalb in solchen Culten, welche das Feierliche und Mystische suchten, fortwährte; vgl. C. Inscr. I, p. 470. 913, II, p. 242, und mehr bei Dorv. ad Char. p. 390.

- 8) Hauptstelle Plato Legg. VI, p. 759 a—c: λέγωμεν δή τοις μέν ιεφοίς νεωπόρους τε και ιερέας και ιερείας δείν γίγνεσθαι όδων δε και οίκοδομιών και κόσμου του περί τὰ τοιαύτα ἀνθρώπων τε, ενα μη ἀδικώσι καλ τῶν ἄλλων θηρίων — ὅπως ἂν — τὰ προσήκοντα — γίγνηται, έλέσθαι δεϊ τρία μεν άρχόντων είδη, - ιερών δε ιερέας. - καταστατέον ιερέας τε καί ίερείας νεωκόρους γίγνεσθαι τοῖς θεοῖς; ferner νεωκόρος δὲ οὐχ ὁ σαρῶν τὸν νεών, άλλ ὁ ἐπιμελούμενος αύτοῦ Suidas II, p. 840, vgl. p. 610: ὁ τὸν ναὸν ποσμῶν καὶ εὐτρεπίζων, ἀλλ' οὐχ ὁ σαρῶν, wo jedoch Bernhardy mit Photius lex. p. 296 die letzten Worte weglässt; und allerdings erklärt Etym. M. a. a. O. geradezu ὁ τὸν ναὸν κοσμῶν καὶ σαρῶν, wie denn auch das Fegen nicht nur in der Abstammung, sondern auch in dem Beispiele des euripideischen Ion v. 191 fgg. begründet liegt. Zwar heisst er auch iegevig und Ion nennt sich selbst v. 414 einen προφήτης τοῦ θεοῦ, gleichwie Hyperides bei Athon. XIII. 59 τὴν υποφητιν καλ ζάπορον Αφροδίτης verbindet, so dass es nicht auffallen kann, wenn Machon bei Athenaeus VIII. 18 den vecnogog sogar ein Opfer vollziehen lässt; dem eigentlichen Priester blieb er jedoch dabei fortwährend untergeordnet, wie Aelian H. A. IX. 33, Aristid. serm. sacr. IV, p. 516, Polyaen. strateg. II. 2. 8 zeigen. In Delos wird neben dem legens ein veoxógos erwähnt in Delphi zweimal ο νεωκόρος, das eine Mal mit einem προστάτης Curt. Anecdd. Delph. p. 57. n. 3. p. 58. n. 7, [jetzt Rangabé Ant. Hell. II, n. 905. 937, vgl. dazu p. 646] zwischen den zwei ίερεις und ίδιῶται genannt, wo an derselben Stelle (Rangabé p. 921) aqzovtes erscheinen. Erst das Beispiel vorderasiatischer Culte, wie das ephesische bei Xenoph. Anab. V. 3. 8, scheint bewirkt zu haben, dass die spätere Zeit ein wirkliches Ehrenamt daraus machte, vgl. C. I. n. 3190. 93. 3201. 3484. 97 und mehr bei van Dale diss. antiqu. ill. p. 299 fgg. Vaillant in M. de l'A. d. I. II, p. 545, Krause civitates neocorae sive aedituae, Lips. 1844. 8, p. 56 fgg. Schneidewin Philol. I, S. 349.
- 9) Ίεροκήρυκες, wie adv. Neaer. §. 78: βούλομαι δὲ ὑμῖν καὶ τὸν ἱεροκήρυκα καλέσαι, ος ὑπηρετεῖ τῆ τοῦ βασιλέως γυναικὶ, οταν ἐξορκοῖ τὰς γεραιρὰς ἐν κανοῖς πρὸς τῷ βωμῷ: vgl. Ross inscr. I, p. 27 und G. I. n. 190. 1969. 2347c. 2525b. 2982. 83. 90. 8641b u. s. w. Die κήρυκες erhalten nach Kallistratus die Zungen der Opferthiere, Paroem. gr. I, p. 415.
- 10) Vgl. Athen. IV. 82: τοῦ ἐεροπήρυκος τὰς πατρίους εὐχὰς καταλέγοντος συσπένδοντες, ebenso Plut. V. Dion. 18: θυσία μὲν ἦν πάτριος ἐν τοῖς τυραννείοις τοῦ δὲ κήρυκος ώσπερ εἰώθει κατευξαμένου διαμένειν τὴν τυραννίδα κ. τ. λ. und mehr oben §. 21, not. 6 und 28, not. 9; auch

Lucian Alex. c. 19: καλέσειν εμελλε κατά τάξιν τοὺς δεδωκότας ὑπὸ κήρυκι καὶ θεολόγφ, woraus vielleicht zugleich auf die θεολόγους des C.I. n. 3148. 3199. 3348. 3803 ein Licht fällt.

- 11) Vgl. im Allg. die Abhh. de praeconibus von Scherer, Argent. 1745, Harless, Jena 1765, Mosebach, Frankfurt 1767, Ostermann, Marburg 1845, Humpert de civitate Homerica, Bonn 1839. 8, p. 28 fgg., Kosta über die κήφυκες des Homer, Lyck. 1844; hierher aber insbes. Athen. XIV. 79: ἔδφων δὲ οἱ κήφυκες ἄχοι πολλοῦ βουθυτοῦντες καὶ σκευάζοντες καὶ μιστύλλοντες, ἔτι δὲ οἰνοχοοῦντες κ. τ. λ. [In Sparta sind die Aemter der κήφυκες, αὐληταὶ und μάγειφοι erblich, Herod. VI. 60].
- 12) Οἰνοχόοι Athen. X. 24. p. 421 Ε: ἀνοχόουν τε παρὰ τοῖς ἀρχαίοις οἱ εὐγενέστατοι παϊδες κ. τ. λ., wie Euripides es war bei den ὀρχησταὶ des delischen Apollo zu Athen. Andere Beispiele C. I. n. 1798 und 1849c, selbst ἀρχοινοχόος n. 1793 b und οἰνοφύλαξ 3663; anders jedoch wohl der χαλι-δοφόρος n. 1297; vgl. Osann Auctar. lex. p. 167.
- 13) Θύται oder μάγειου, freilich eben sowohl auch bei Privatopfern, vgl. Menander bei Athen. IX. 31: δεροπρεπής πως έστιν ήμῶν ή τέχνη, und mehr bei dems. XIV. 78, auch C. I. n. 1793 b und 1849 c, wo der μάγειρος förmlich unter das gottesdienstliche Personal gezählt ist. [In Sparta hatten die Heroen Δαίτων, Μάττων, Κεράων Heiligthümer, gestiftet von den μάγειροι und den bei den Pheiditien die μάζα bereitenden und den Wein mischenden Dienern Athen. II, p. 39 D; IV, p. 173 F. Vgl. dazu Schömann Gr. Alterth. I, S. 250]. In Athen das Amt der άλετρίδες angesehen im Dienst der άρχηγετίς d. h. Artemis oder Demeter, vgl. Schol. Arist. Lysistr. 644: γίνονται δέ τινες τῶν εύγενῶν άλετρίδες τῆ θεῷ παρθένοι, αῖτινες τὰ εἰς τὴν θυσίαν πόπανα άλοῦσι· καὶ ἐστιν ἔντιμον τοῦτο. εἰσὶ δὲ καὶ ἱεροὶ μυλῶνες.
- 14) Z. B. δαειρίτης Poll. I. 35; διάπονος C. I. n. 1793b; είρος das. n. 1798; ἐπιθυμίατρος das. n. 2983; ἐστίαρχος das. n. 2052; ἱερονόμος das. n. 3595. 97; ξεροφόρος das. n. 1793 b, 2384; κατακανται Plut. qu. Gr. 21; περνοφόρος im Dienst der Μήτης θεών Nicand. Alexiph. 217; Hesych. s. v. II. p. 236; πιστοφόρος und πρατηριακός C. I. n. 2052; Κοσμώ in Athen Phot. s. v., ποσμήτης τῶν θεῶν διὰ βίου C. I. n. 395; λειτουργός das. n. 200. 2882; λιπνοφόρος das. n. 2052, Callim. H. Cer. 123, Athen. XI. 56, Suid. H. 1, p. 579, Harpocr. s. v. linvopógos, Bekker Anecd. p. 277. 7 mít Hesych. ΙΙ, p. 441: λικνοστεφεί. Λίκνον στεφανούμενος θοησκεύει; λουτρίδες Hesych. II, p. 498; λυχνάπτρια C. I. n. 481; ξυλεύς Paus. V. 13. 2, 15. 6; πυρφόρος Xenoph. rep. Lac. XIII. 2, der das heilige Feuer in den Kriegszug tragende μάντις Vit. Eurip. p. 134 West., C. I. n. 402. 1175. 1586; σπονδοφόρος Paus. V. 15. 6, Poll. I. 35; aber auch παῖς αίρετὸς ἐκ καθαρευσύσης οίκιας ύπὸ χλανίδι καὶ στροφίφ περιέρχεται πῦρ ἐπὶ τοὺς βωμούς ἐπιτιθείς Poll. VIII. 116, so Euripides als Knabe πυρφόρος des Apollo Zosterios; τραπεζοφόρος Bekk. Anecdd. p. 307; στολιστής Έφημ. άρχ. 414, ύδρανος Hesych. II, p. 1444, Phot. s. v. ύδροφόρος Ussing Indskrifter 1854, p. 37 u.s. w.

- 15) Τμνφδοί und ὑμνήτριαι C. L. n. 8148. 60, 70, 8201, 3848 u.s. w., vgl. van Dale diss. antiqu. ill. p. 578 fgg. und Welcker syll. epigr. p. 183.
- 16) Insbesondere Flötenbläser zur Begleitung des Opfers (Paus. V. 15. 6); daher ἐεραύλης (C. Inscr. I, p. 325) oder σπονδαύλης das. n. 2983; αὐλητὴς [Rangabé Ant. Hellen. II, n. 1250] vgl. Athen. VIII. 41 und das Vasenbild bei Millin Mon. ant. ined. I. 8. Doch gab es auch δυσίας αχόρους καὶ ἀναύλους, Wyttenb. ad Plut. Mor.p. 184.
- 17) Ἱεροσαλπιγκτής, C. I. n. 1969. 2007 h. 2983, nicht ίερὸς σαλπιγκτής, wie Poll. Onom. IV. 87 verlangt, obgleich dieses eben so gut wäre.
- 18) Vgl. St. A. §. 127, not. 16 und über die priesterlichen Mahlzeiten insbes. Aristot. Politic. VII. 11. 3: ἐπεὶ δὲ τὸ πληθος τῆς πολεως διαιφείται εἰς ἱεφεὶς, εἰς ἄρχοντας, πφέπει καὶ τῶν ἱεφέων συσσίτια πεφὶ τὴν τῶν ἱεφῶν οἰκοδομημάτων ἔχειν τὴν τάξιν.
- 19) Vgl. Lebeau in Hist. de l'A. d. L XXXI, p. 51—68; Pastoret hist. de la legisl. VII, p. 333; Walckenaer vie d'Horace II, p. 290; Fritzsche de Aristoph. Daetal. p. 24; Preller ad Polemon. p. 115; Meier in hall. Encykl. Sect. III, B. XII, S. 417.
- 20) Wie z. B. die Einnahme des Kornzehnten, die man aber desshalb nicht mit Wachsmuth H. A. II, S. 617 als ihr einziges Geschäft hinstellen darf; vgl. Poll. Onom. VI. 35: έστι δε και παρά τοις παλαιοίς τούνομα, ού μήν έφ ού νύν, άλλα έπι ιερας ύπηρεσίας τουνομά έστιν, οίον ο έπι την του ίεροῦ σίτου ἐκλογὴν αίρούμενος, Hesych. II, p. 869: παράσιτοι ἀρχὴ ἐπὶ τὴν τοῦ [εροῦ σίτου έμδοχὴν und mehr bei Athen. VI, 26: τὰ ἐπιμήνια δυέτω ό ίερευς μετά των παρασίτων ... έπιμελεῖσθαι δὲ τὸν βασιλέα τὸν άελ βασιλεύοντα καλ τους παρασίτους, ους αν έκ των δήμων προαιρώνται... τοιν δε βόοιν τοιν ήγεμόνοιν τοιν έξαιρουμένοιν το μεν τρίτον μέρος είς τὸν ἀγῶνα, τὰ δὲ δύο μέρη τὸ μὲν ἕτερον τῷ [ερεί, τὸ δὲ τοῖς παρασίτοις π. τ. λ. Casaubonus vergleicht sie mit den römischen Lpulonibus [und wohl mit Recht, da diese erst 196 v. Chr. eingesetzt wurden und zwar zunächst in Bezug auf das bereits nach dem graecus ritus eingerichtete epulum Iovis vgl. Marquardt Röm. Alterth. IV, S. 74. 291 fgg.]; doch scheinen sie immer mit bestimmten Tempelculten des Apoll, Herakles u. s. w. vorzukommen, worin dann auch ihr Unterschied von den obigen (§ 11, not. 10) Γεροποιοίς läge, mit welchen sie sonst die meiste Aehnlichkeit haben. In Delphi ist die Zahl der ἐστιωμενοι bei dem Opfermahle sehr gross, daher das Sprüchwort: Δελφοίσι θύσας αὐτὸς ού φαγη πρέας Paroemiogr. gr. l, p. 393. Für den Dienst der Artemis Ephesia jährlich ίστιάτορες gewählt mit dem bestimmten Namen der Έσσηνες, Paus. VIII. 18. 1.

# §. 37.

Desto unabhängiger steht dagegen dem Priesterthume von vorn herein die Weissagung oder Mantik gegenüber, welche wir oben bereits als Dollmetscherin des göttlichen Willens kennen gelernt haben, obgleich allerdings auch hier wieder der wesentliche Unterschied eintritt, ob der Mensch diesen Willen durch unmittelbare Eingebung zu erfahren oder erst aus äusseren Zeichen künstlich zu erkennen glaubte. 1) Denn wenn auch die Abstammung des Wortes auf einen Zustand geistiger Aufregung deuten sollte 2), so ist es doch bereits im Alterthume anerkannt 3), dass erst unter dem Einflusse apollinischer Religion, welcher nur noch ein oder der andere verwandte Cult beigesellt werden kann 4), der Begriff einer eigentlichen Verrückung Wurzel fasste, in welcher die Gottheit selbst durch den Mund des von ihr Besessenen zu reden schien 5), während alle sonstige Weissagung nur Zeichendeutung war; und so stellt sich letztere namentlich auch bei Homer dar, dem jener Begriff enthusiastischen Seherthums noch ganz fremd ist. 6). Nur im Traume lässt auch er schon die Gottheit sich dem Menschen unvermittelt offenbaren 7); doch unterwirft er auch diesen mitunter wieder kunstgerechter Auslegung, die wenigstens auf keiner übernatürlichen Gabe beruht<sup>8</sup>), und eben so erscheinen auch seine zahlreichen Beispiele eigentlicher Seherkunst lediglich als Ausflüsse derselben Zeichendeutung, deren scharf ausgebildetes System auch später nicht mit den vereinzelten Fällen seherischer Begeisterung verwechselt werden darf<sup>9</sup>). Dass auch jene unter Apolls gemeinschaftlichem Schutze steht 10), hebt diesen Unterschied eben so wenig auf, als wenn auch sie wie jede andere menschliche Kunst und Fertigkeit ihren Ursprung von der Gottheit herleitet oder in erblicher Geschlechtsfolge fortgepflanzt wird 11); was die Gottheit verleiht, ist doch in der Regel nur eine mehr als gewöhnliche Schärfe und Klarheit der Beobachtung und ihrer Organe 12) als Mittel zum Verständniss der göttlichen Zeichen, deren Anwendung in den einzelnen Fällen des Sehers eigene Sache bleibt, und von diesem nach Belieben vorgenommen oder unterlassen, ja das Wahrgenommene wieder vergessen werden kann 13); und schon die Verbindung der Kenntniss von der Zukunft und der Vergangenheit, wie sie gerade den homerischen Sehern eigen ist 14), lässt uns auch in ersterer nur eine durch Uebung und Geschicklichkeit erworbene Wissenschaft erkennen. Freilich konnte der einzelne Seher in dieser auch irren oder seine Kunst absichtlich zur Täuschung missbrauchen, und desshalb sehen wir ihn auch statt des gläubigen Ver-

trauens, das er in früherer Zeit geniesst, allmälig mancher Geringschätzung 15) und einem Argwohne ausgesetzt, der selbst von Staatswegen Maassregeln zur Beaufsichtigung und Controle hervorruft 16); das Ansehen der Kunst selbst aber erhielt sich bis an das Ende der classischen Zeit ungeschwächt 17), während den Aeusserungen unmittelbarer Weissagung fast nur in den Orakeln eine geachtete Stätte blieb 18). Träume galten zwar fortwährend unter gewissen Umständen für göttliche Mittheilungen, welchen selbst Philosophen ihre Aufmerksamkeit nicht versagten 19); um so niedriger aber standen ihre Ausleger schon darum, weil sie nur solchen dienten, die jene Offenbarungen nicht selbst zu würdigen verstanden 20); und was sonstige Sehersprüche betraf, so beschränkten sich diese mit geringen Ausnahmen auf Ueberlieferungen unter mythischen Namen, die im Besitze gewinnsüchtiger Sammler 21) auf die willkürlichste Art angewendet wurden, und um so weniger dauernde Achtung geniessen konnten, als ihre groben Verfälschungen schon den Augen der Zeitgenossen keineswegs entgingen 22).

<sup>1)</sup> Plutarch. V. Homeri c. 212: ταύτης ουν τὸ μὲν τεχνικόν φασιν είναι οί Στωϊκοί, οίον ιεροσκοπίαν καὶ οίωνούς καὶ τὸ περί φήμας καὶ πληδόνας καὶ σύμβολα, τὸ δὲ ἄτεχνον καὶ ἀδίδακτον, τουτέστιν ένύπνια καλ ένθουσιασμοί: vgl. [Aristot. Rhetor. II. 4: τὰ ἀπὸ σημείων καλ λογίων]; Poll. I. 15 fgg., Cic. Div. I. 18, Serv. ad Virg. Aeneid. III. 359, Valer. I. 230 und mehr im Allg, bei Peucer de praecipuis generibus divinationum, Vitemb. 1572. 8; Bulenger in Graev. Thes. antiqu. V, p. 361-542; Rous archaeologia Attica, Oxf. 1658. 4, p. 334-374; J. M. Maraviglia pseudomantia veterum et recentiorum populorum sive de fide divinationibus adhibenda. Venet. 1662. fol.; Potter I, S. 593-777; Müller Dor. 1, S. 340; Böttiger Kunstmythol. I, S. 60-118; Völcker Wesen und Ursprung der griechischen Mantik in Allg. Schulz. 1831, N. 144-146; Wachsmuth H. A. II, S. 584-601; Limburg-Brouwer V, p. 213-306; Metzger in Pauly's Realencykl. II, S. 1113-1185; [Nägelsbach nachhomer. Theologie S. 163-191, Die τέρατα gehen oft geradezu in Theophanie über, so das Auftreten des φάσμα in der Schlacht bei Marathon (Herod. VI. 117), gegenüber den Persern bei Delphi (Herod. VIII. 37. 38) u. a. vgl. Nägelsbach a. a. O. S. 170.]

<sup>2)</sup> Μαντική = μανική, Plat. Phaedr. p. 244; vgl. Tim. p. 71 E: ούδελς γὰρ ἔννους ἐφάπτεται μαντικῆς ἐνθέου καλ ἀληθοῦς ἀλλ' ἢ καθ' ὖπνον τὴν τῆς φρονήσεως πεδηθελς δύναμιν ἢ διὰ νόσον ἢ διά τινα ἐνθουσιασμὸν παραλλάξας, und mehr bei Eustath. ad Odyss. I. 203.

<sup>3)</sup> Paus. I, 34. 4: χωρίς δὲ πλην οσους ἐξ ἀπόλλωνος μανηναι λέγουσι

τὸ ἀρχαῖον μάντεών γ' οὐδεὶς χρησμολόγος ἦν, ἀγαθοὶ δὲ ὀνείρατα ἐξηγήσασθαι καὶ διαγνῶναι πτήσεις ὀρνίθων καὶ σπλάγχνα [ερείων.

- 4) Wie des Dionysus nach Eurip. Bacch. 296: τὸ γὰρ βακχεύσιμον καλ τὸ μανιώδες μαντικήν πολλήν έχει: und über dionysische Orakel s. u. § 40. 2, der Nymphen oder Musen, woher die μουσόληπτοι oder νυμφόληπτοι (Hesych. s. v. II, p. 693 auch νυμφόληπτοι καλ βάκχοι Philostr. V. Apoll. II. 37), wie Bacis bei Paus. X. 12. 6, IV. 27. 2, Aristoph. Pac. 1070 mit Müller Orchom. S. 145 und mehr bei Spanheim ad Callim. H. Del. 83, Salmas. exerc. Solin. p. 132, Ast ad Plat. Phaedr. p. 238 D, Bernhardy's gr. Liter. Gesch. I. 8. 204 und wie die Sibyllen, deren älteste als Nymphentochter sich bezeichnet Paus. X. 12. 1 ff.; auch des Pan Poll. I. 19, Paus. VIII. 37, wo aber das μαντεύεσθαι als vergangen bezeichnet wird; im Allg. auch C. R. Pabst de diis Graecorum fatidicis, Bern 1840. 8 und Wieseler conj. in Aeschyl. Eum. p. xxm. Die Sibylle dagegen "bezieht sich in allen Formen auf Apoll," Klausen Aeneas I, S. 212. [Ueber die Bedeutung der sibyllinischen Orakel für die Einführung des griechischen, wesentlich apollinischen Cultus in Rom seit Tarquinius Superbus s. Marquardt R. A. IV, S. 49 ff. 294 ff. Aelteste Erwähnung der Sibylla von Heraclit bei Plutarch de Pyth. orac. 6 (Vol. VII. p. 561R).]
- 5) Daher κατεχόμενοι (κάτοχοι Paus. X. 12. 1; 34. 5) und Θεόληπτοι, Aelian. V. Hist. XII. 64; auch Θεομάντεις (Plat. Apol. p. 22 C) oder ἔνθεοι, ἐπίπνοι, Plat. Phaedr. p. 265, Meno p. 99, Ion p. 536, und noch häufiger bei späteren, z B. Plut. Amat. c. 16, Origen. c. Celsum VIII, p. 407, Jambl. de myster. III. 9, Arnob. I. 62, August. adv. Acad. I. 19 u. s. w.
- 6) Sehr richtig entwickelt Völcker a. a. O. S. 1165: "erst nachdem der Mensch durch die früheren Stufen der Mantik zu dem Glauben an die Möglichkeit von Weissagungen gekommen war, konnte er es wagen, aus innerem Geiste durch die μαντική ἄτεχνος in die Zukunst blicken zu wollen, natürlich von geringen Ansängen ausgehend, von Combinationen und Schlüssen durch blosse Klugheit und Erfahrung bis zu kühnerer Weissagung und endlich gar prophetischer Ekstase fortschreitend"; nur hätte er eben desshalb die letztere nicht [?] schon bei Homer finden sollen. Wohl hat man auch hier frühe angefangen, selbst die einfachsten Aeusserungen voraussichtigen Scharfsinns, die schon Cicero Div. I. 49 non divini impetus, sed rationis humanae nonnt, auf göttliche Eingebung zu beziehen, vgl. Plut. V. Homeri c. 212, Aristid. rhetor. II, p. 27 fgg.; und noch zahlreiche Neuere, wie Nägelsbach homer. Theol. S. 164, Metzger a. a. O. S. 1121, Helbig in Jahn's Archiv IV, S. 290, Pabst de diis fatid. c. 4, haben wenigstens für den Theoklymenus der Odyssee XX. 347 fgg. die Gabe der Prophetie in Anspruch genommen; doch vgl. Voss krit. Bl. I, S. 12, Lobeck Agl. p. 260 -264, Nitzsch erkl. Anm. II, S. xxII und III, S. 76-79.
- 7) Καὶ γάρ τ' ὅναρ ἐκ Διός ἐστιν, Iliad. I. 63, vgl. Apoll. lex. Homer. p. 121: ὅνειρος ἀπὸ τοῦ τὸ ὄν εἴρειν? und mehr bei Nitzsch z. Odyss. I, S. 314, Völcker a. a. O. S. 1165, Metzger S. 1122, Nägelsbach z. Ilias S. 93, homer. Theol. S. 159 fgg. [und nachhomer. Theol. S. 171 ff.]

- 8) Όνειφοπόλος, nicht nur ὁ βλέπων αὐτὸς ὀνείφους καὶ κατ' αὐτοὺς προλέγων, sondern auch ὁ τοὺς ὑπ' ἄλλων βλεπομένους διευκρινών, was der Rec. in Hall. A. L. Z: 1841 E. Bl. S. 568 nicht bestreiten durfte; vgl. Iliad. V. 149, wo Eurydamas, der ὀνειφοπόλος den Söhnen: τοῖς οὐκ ἐρχομένοις ὁ γέρων ἐκρίνατ' ὀνείφους und Eustath. ad Iliad. p. 48, sowie Philostr. V. Apoll. II. 37: οἱ γοῦν ἐξηγηταὶ τῶν ὀνείφων, οῦς ὀνειφοπόλους οἱ ποιηταὶ καλοῦσιν.
- 9) Galen. ad Hippoer. vict. morb. acut. I. 15, p. 441: τοὺς διὰ τῆς τῶν ὀρνίθων πτήσεως μαντευομένους μάντεις ἐκάλεσε, καίτοι τὸ τοῦ μάντεως ὄνομα καὶ ἡ μαντικὴ κατὰ πασῶν τῶν οῦτω προλεγουσῶν τεχνῶν ἐπιφέρεται ... ἀλλ' ὅ γε Ἱπποκράτης τοὺς οἰωνιστὰς μόνους ὀνομάζει μάντεις ὡσαύτως τῷ ποιητῆ: vgl. Iliad. XIII. 70: οὐδ' ὅ γε Κάλχας ἐστὶ, θεοπρόπος οἰωνιστὴς, Quint. Smyrn. IX. 831, und über θεοπρόπος als Zeichendeuter insbes. Buttmann Lexil. I, S. 20.
- 10) Kalchas Iliad. I. 72; Quint. Smyrn. XII. 5; Polyphides Odyss. XV. 252; Tiresias Soph. Oed. Tyr. 410 u. s. w.; vgl. Callim. H. Apoll. 45 und Schwartz de antiqu. Apoll. natura p. 15 sqq Sie tragen daher auch ein σκηπτρον ἀπὸ δάφνης, ίθυντήριον genannt, Hesych. s. v. II, p. 34.
- 11) Erbliche Sehergeschlechter hat Völcker N. Jbb. V, S. 45 und Allg. Schulz. 1831, S. 1163 mit vollem Rechte gegen Lobeck p. 266 behauptet und namentlich in den Melampodiden nachgewiesen; vgl. K. Eckermann Melampus u. s. Geschlecht, Gött. 1840. 8; daher die Bezeichnung als φρατρία μάντεων, Hesych. II, p. 640, wie auch die Νυπτίδαι ein γένος sind, Hesych. II, p. 690 aber gerade daraus folgt nur, dass auch deren Weissagung Evrezvos war, da die atervos als rein persönlich nicht übertragen werden konnte. Merkwürdiges Beispiel solcher Fortpflanzung die Telmisseer in Lykien, vgl. Arrian. Exp. Alex. ΙΙ. 3. 3: είναι γὰς τοὺς Τελμισσέας σοφοὺς τὰ θεῖα έξηγεῖσθαι καὶ σφίσιν άπὸ γένους δεδόσθαι αύτοις και γυναιξί και παισί την μαντείαν; dies έξηγείσθαι bezieht sich auf Vogeldeutung, aber auch auf Opsereinrichtung. Aristandros, der Seher Alexanders des Gr., war ein Telmisseer Arrian. Exp. Al. I. 11, Plut. V. Alex. c. 2.] Auch die Akarnanen als besonders erfahren in der Mantik hetrachtet, daher die Tradition ώς μαντικήν Ήσίοδος διδαχθείη παρά Ακαρνάνων, Paus. IX. 31. 4 und die Beispiele Carnus, Amphilytus, Megistias, Silanus, Echinus bei Lobeck Aglaoph. p. 310 und [Bähr ad Herod. I. 62. Ed. II].
- 12) Wie wenn Melampus, Kassandra, Tiresias dadurch zu Sehern wurden, dass Schlangen ihnen die Ohren reinigten, damit sie die Stimmen der Vögel verstanden, vgl. Porphyr. abst. III. 3 und mehr bei Böttiger Raub d. Kass. S. 29 und Eckermann Melampus S. 5; im Allg. aber Klausen in A. L. Z. 1833, Sept. S. 12 fgg. und Nitzsch z. Odyss. III, S. 79: "hierin liegt offenbar die Vorstellung, dass den Sehern ein Feinsinn beiwohne." Dabei bleibt jedoch diese Mantik immer eine τέχνη στοχαστική, wie Eustathius p. 1410 sagt und Euripides bei Plutarch def. oracc. c. 40 ausdrückt: μάντις δ' ἄριστος ὅστις εἰκάζει καλῶς: vgl. Plat. Phaedr. p. 244 C: τήν γε τῶν ἐμφρόνων ζήτησιν τοῦ μέλ-

λοντος διά τε όρνίθων ποιουμένην και των άλλων σημείων, άτ' έκ διανοίας ποριζομένων άνθρωκίνη οίήσει νοῦν τε καὶ Ιστορίαν.

- 13) Tiresias bei Soph. Oed. Τητ. 315: φεῦ φεῦ, φρονεῖν ὡς δεινὸν ἔνθα μὴ τέλη λύει φρονοῦντι· ταῦτα γὰρ καλῶς ἐγὼ εἰδὼς διώλεσ · οὐ γὰρ ਕੌν δεῦρ ἱκόμην.
- 14) Iliad. XVIII. 250: ὁ γὰρ οἶος ὁρῷ πρόσσω καὶ ὀπίσσω: vgl. I. 70 und Odyss. XXIV. 451.
- 15) So schon Aristoxenus von Selinus bei Hephästion de metris VIII. 1: τίς ἀλαζονίαν πλείσταν παρέχει τῶν ἀνθρώπων; οἱ μάντεις: vgl. Eurip. Iphig. Aul. 961, Plat. Republ. II, p. 364 B, Plut. V. Lycurg. c. 9, Lucian. Demon. c. 37, Polyaen. strategg. III. 9. 9, Diog. L. VI. 24, Aesop. fab. CXIII u. s. w. Die μάντεις angreifen, wie es Bion eifrig that, war nach Menedemos nichts als νεκρούς ἐπισφάττειν Diog. Laert. II. 135. [Anaxagoras erweist dem μάντις Lampon gegenüber die natürliche αίτία des τέρας bei einem Thier; Plutarch weist aber ausgleichend auf den Unterschied von αίτία und τέλος hin Plut. V. Pericl. 6.] Gäng und gäbe Vorbereitungen zum Prophezeien, so μάντεις εἰώθασι τιθέναι τὸν ᾶλα καὶ κύαμον πρὸ τῶν μαντευομένων, daher das Sprüchwort ᾶλα καὶ κύαμον ἐπὶ τῶν εἰδέναι μέν τι προσποιουμένων, οὐκ εἰδότων δέ, Zenob. Prov. I. 50 in Parcemiogr. gr. I, p. 8. 188.
- 16) Schol. Dem. Mid. §. 115: Γεροποιον δε καλούσι τον εποπτεύοντα τους μάντεις ότε θύουσι, μήπου τι κακουργώσιν εν ταῖς θυσίαις: vgl. Xenoph. Cyrop. I. 6. 2, wo sogar Xenophon rath, sich selbst mit der Zeichendeutung bekannt zu machen, ὅπως μὴ δι' ἄλλων ερμηνέων τὰς τῶν θεῶν συμβουλίας συνείης ... καὶ μὴ ἐπὶ μάντεσιν εἴης, εἰ βούλοιντό σε ἐξαπατῷν ἔτερα λέγοντες παρὰ τὰ παρὰ τῶν θεῶν σημαινόμενα: auch Plat. Lach. p. 199 A: καὶ ὁ νόμος οῦτω τάττει, μὴ τὸν μάντιν τοῦ στρατηγοῦ ἄρχειν, άλλὰ τὸν στρατηγὸν τοῦ μάντεως, und Aeneas Tact. c. 10.
- 17) Artemid. Oneirocr. III. 13: Φεὸς εἴ τις ὑπολάβοι γενέσθαι, ໂερεὺς αν γένοιτο ἢ μάντις τῆς γὰρ αὐτῆς τοῖς Φεοῖς καὶ οὖτοι τυγχάνουσι τιμῆς: vgl. Cic. div. I. 43: quis vero non videt in optima quaque τε publica plurimum auspicia et reliqua divinandi genera valuisse? nam et Athenienses omnibus semper publicis consiliis divinos quosdam sacerdotes, quos μάντεις vocant, adhibuerunt etc., und mehr oben §. 33, not. 9.
- 18) Noch Paus. X. 12. 6, nachdem er die verschiedenen Sibyllen, die mythischen Stifterinnen der Orakel zu Delphi und Dodona, und die gleichfalls durchgehends mythischen Euklus, Musäus, Lykus und Bakis aufgezählt hat, schlieset mit den Worten: τοσαῦται μὲν ἄχρις ἐμοῦ λέγονται γυναῖκες καὶ ἄνδρες ἐκ θεοῦ μαντεύσασθαι· ἐν δὲ τῷ χρόνῳ τῷ πολλῷ καὶ αὐθις γένοιτο αν ἔτερα τοιαῦτα, so dass er als also nicht einmal wie Cic. div. I. 18 Epimenides oder den Akarnanen Amphilytus bei Herod. I. 62, geschweige Apollonius von Tyana und andere Theurgen der Kaiserzeit dahin gerechnet zu haben scheint; vgl. auch Julian bei Cyrill. VI, p. 198; φαίνεται δὲ καὶ τὰ αὐτοφυῆ χρηστήρια ταῖς τῶν χρόνων εἴκοντα περιόδοις· ὁ δὴ φιλάνθρωπος ἡμῶν δεσπότης καὶ πατὴρ Ζεὺς ἐννοήσας, ὡς αν μὴ παντάπασι τῆς πρὸς

τοὺς θεοὺς ἀποστερηθώμεν κοινωνίας, δέδωκεν ἡμῖν διὰ τῶν ἱερῶν τεχνῶν ἐπίσκεψιν, ὑφ' ἡς πρὸς τὰς χρείας ἔξομεν τὴν ἀποχρῶσαν βοήθειαν. Das Verzeichniss bei Clem. Alex. Stromatt. I, p. 383 aber wirft vollends alle Gattungen alter Mantik durch einander. [Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 175: nes ergiebt sich der Schluss, dass in der klassischen Zeit des Griechenthums ninspirirte Prophetie, selbst mit Ekstase verbunden, zwar für möglich erachtet nworden ist, auch oft genug im Volke vielfachen Glauben gefunden hat, aber nbei den Besseren, namentlich bei den Historikern — ohne Anerkennung genblieben ist"].

- 19) Aristoteles bei S. Emp. adv. Math. IX. 21: ὅταν γὰρ, φησίν, ἐν τῷ ύπνοῦν καθ' ξαυτής γένηται ή ψυχή, τότε τὴν ίδίαν ἀπολαβοῦσα φύσιν προμαντεύεταί τε καλ προαγορεύει τὰ μέλλοντα: vgl. dess. parva natur. p. 462 fgg. Bekk. [mit der zusammenfassenden Darstellung seiner Lehre über Mantik bei Brandis Aristoteles und seine akad. Zeitgenossen II, S. 1160 fgg. Die ένύπνια sind nicht θεόπεμπτα, sondern δαιμόνια, wie die φύσις auch δαιμονία ist]. Mehr über die Frühträume bei Plat. republ. IX, p. 572, Moschus Idyll. II. 5, Cic. div. I. 51, Horat. Serm. I. 10. 33, Plut. qu. symp. VIII. 10, plac. phil. V. 2, Philostr. V. Apoll. II. 37 mit den Erkl. zu Ovid. Heroid. XIX. 195, Wyttenb. ad Plut. Mor. p. 595, Böttiger Kunstmyth. I. S. 88, Oertel Chronol. Homer. II, p. 17, Becker Charikles I, S. 243 fgg.; im Allg. aber Aesch. Prom. 485: τῶν ὀνειράτων ἃ δεῖ ὕπαρ γενέσθαι (vgl. Dorv. ad Char. p. 291, Valcken. ad Ammon. p. 217, Wyttenb. ad Plut. Mor. p. 1005, Ast ad Plat. legg. p. 356) und die Classification bei Macrob. S. Scip. I. 3: omnium, quae videre sibi dormientes videntur, quinque sunt principales et diversitates et nomina: aut enim est öveloog secundum Graecos, quod Latini somnium vocant, aut est οραμα, quod visio recte appellatur, aut est χρηματισμός, quod oraculum nuncupatur, aut est ένύπνιον, quod insomnium dicitur, aut est φάντασμα, quod Cicero, quoties opus hoc nomine fuil, visum vocavit; worunter jedoch nur den drei ersten vorbedeutende Kraft beigelegt ward. Auf diese Traumerscheinungen bezieht sich auch wesentlich der in späterer Zeit häufige Ausdruck έξ ένκλύσεως θεοῦ, κατὰ κέλευσιν θεοῦ, κατὰ πρόσταγμα, so C. I. n. 5892. 5987. 5994.] Die Erde sendet νύχια — φάσματ' ονείφων Eurip. Iphig. T. 1281.
- 20) Aristoph. Vesp. 52: εἶτ' οὐκ έγω δοὺς δύ ὀβόλω μισθώσομαι ὑποκρινόμενον οὕτω σαφῶς ὀνείρατα; vgl. Plut. V. Aristid. c. 27, V. Cim. 18 oder Alciphr. epist. ΠΙ. 59: παρ' ἔνα τινὰ τῶν τὰ πινάκια παρὰ τὸ Ἰακχεῖον προτιθέντων καὶ τοὺς ὀνείρους ὑποκρίνεσθαι ὑπισχνουμένων βούλομαι ἐλθῶν τὰς δύο ταύτας δραχμὰς καταβαλών τὴν φανεῖσαν ὄψιν μοι κατὰ τοὺς ὑπνους διηγήσασθαι, wie auch Antiphon ὁ τῶν ὀνείρων ὑποκριτὴς als Prophet in der Residenz des Hypnos agirt Lucian V. H. II. 35. [Nach Aristoteles Parva natur. p. 464. 65: τεχνικώτατος δ' ἐστὶ κριτὴς ἐνυπνίων, ὅστις δύναται τὰς ὁμοιότητας θεωρείν· τὰς γὰρ εὐθυονειρίας κρίνειν παντός ἐστιν]. Mehr bei Lobeck Agl. p. 253 und Meier in hall. Encycl. Sect. III, B. III, S. 452.

- 21) Χρησμών διαθέται (Herod. VII. 6, d. h. Ordner und Verkäufer, wie Heinrich de diasceuastis Homericis, Kil. 1807. 4, p. 18, worin jedoch allerdings auch das Geschäft der διόρθωσις begriffen ist, vgl. Lobeck Agl. p. 334, Nitzsch hist. Homeri I, p. 163, Eichhoff de Onomacrito p. 6) oder έξηγούμενοι τοὺς παλαιούς χοησμούς (Schol Aristoph, Pac. 1031, 1046), auch schlechthin χοησμολόγοι, obgleich dieser Ausdruck zugleich auch die wirklich begeisterten Seher oder χοησμφδούς (Plat. Meno p. 99) umfasst und von jenen selbst nur in sofern gebraucht wird, als sie die in ihrem Besitze befindlichen Orakel mittheilen oder anwenden; vgl. Thucyd. II. 21: χρησμολόγοι δὲ ήδον χρησμούς παντοίους, ών αποοασθαι ώς ξπαστος ἄργητο, [u. VIII. 1: ώργίζοντο δε τοις χρησμολόγοις τε καλ μάντεσι καλ δπόσοι τι τότε αύτους θειάσαντες έπήλπισαν, ώς λήψονται Σικελίαν, dazu Arist. Equ. 997 ff., Av. 960 ff., Euripides (Pleisthenes fr. 629 in Frr. trag. graec. ed Nauck, zuerst in Niebuhr's Rhein. Mus. IV, S. 257) kennt die apollinischen Spruchsammlungen: είσιν γάρ, είσι διφθέραι μελεγγραφεῖς πολλών γέμουσαι Λοξίου γηρυμάτων. Wichtig die als ὑποθήκαι des Chiron, Orphous, Musãos bezeichneten Sammlungen epischer, ethisch ermahnender Prophetie s. Schöll Philol. X, S. 63. Als Erbschaft hinterlässt der μάντις Polemaenetus τάς τε βίβλους τὰς περὶ τῆς μαντικῆς αὐτῷ neben sonstigem Vermögen Isocr. Aegin. §. 5.] Vgl. sonst Böttiger Kunstmyth. I, S. 108, Limburg-Brouwer V, S. 245, Lobeck Agl. p. 978, Gräfenhan Gesch. d. class. Philologie, Bonn 1843. 8. I, S. 195 fgg. [Schöll Herodots Entwickelung zu seinem Beruf im Philol. X. 1, S. 40 - 60 (mantische Bildung des Herodot, Benutzung chresmologischer Gedichte, Sammlungen redigirter Pythiasprüche).]
- 22) Vgl. St. A. §. 164, not. 14 und Fréret observations sur les recueils des prédictions écrites, qui portoient les noms des Musée. de Bacis et de Sibylle, in M. de l'A. d. Inscr. XXIII, p. 188—212; im Einzelnen aber mehr über Musäus bei Passow Musäns, Lpz. 1810. 8, S. 34 fgg. und Lobeck Agl. p. 299, über Bacis bei Nic. Loensis epiphyll. IX. 11, Perizon. ad Aelian. V. H. XII. 35, Bernhardy griech. Lit. I, S. 204; über die Sibyllen bei Boissardus de divinatione p. 196 fgg., Clasenius de oraculis p. 493 fgg., Gutbier de Sibyllis, Cizae 1690, Fabric. bibl. Gr. I. p 29. 30, Böttiger Kunstmyth, I, S. 105, Kreuser homer. Rhaps. S. 319, Klausen Aeneas u. d. Penaten S. 201-312, G. H. F. Heidbreede de Sibyllis, Berl. 1835. 8, [Marquardt R. A. IV, S. 294 ff.]. die jetzige Sammlung der freilich nicht einmal mehr dem classischen Alterthume angehörenden vorgeblichen Sprüche s. Thorlacius Opusce. IV, p. 213 fgg. V, p. 1 ff., Bleek in Schleiermacher's und de Wette's theol. Zeitschr. 1819, B. I, S. 120 fgg. II, S. 172 fgg., Dähne Darstellung der jüdisch-alexandr. Relig. Philos. II, S. 228 igg., Gfrörer krit. Gesch. d. Urchristenthums II, S. 121-173 u. s. w. [Neueste Bearbeitungen von Friedlieb Oracula Sibyllina, Lips. 1852. 8 mit den Nachtragen von R. Volckmann suppl. de orac, Sibyll, diss. Lips. 1853 und C. Alexandre Oracula Sibyllina. Vol. I. Paris 1841. II. 1. Paris 1853. 8. Die älteste Sammlung sibyllinischer Sprüche führt zurück nach Gergis am Ida und Erythrä und in die Zeit des Krösus und Solon; s. Heraklides Ponticus bei Schol. Plat. Phaedr. p. 244, Lactant. I. 6, 12.]

# **§.** 38.

Der Quellen, woraus die griechische Zeichendeutung den Stoff ihrer Weissagung schöpfte, werden insbesondere vier gezählt: Vögel und athmosphärische oder Himmelserscheinungen, Vorbedeutungen [oder strenger gefasst Begegnungen], Stimmen, Opfer 1); obgleich auch von diesen wieder bisweilen Einzelne den Namen der Mantik für sich allein in Anspruch nahmen 2), Andere dagegen ihr Gebiet zugleich über verwandte Erscheinungen dergestalt ausdehnen, dass z. B. die Vogelschau im weiteren Sinne des Worts den grösseren Theil aller vorbedeutenden Zeichen umfasste 3). Uebrigens hatte auch die Weissagung aus Vögeln selbst eine um so grössere Ausdehnung, als diese nach allen Einzelheiten ihrer Lehensart mit methodischer Sorgfalt beobachtet wurden 4), um nicht allein in ihrem Fluge, sondern auch in ihren Sitzen, Lauten u. s. w. Spuren göttlicher Mittheilung zu finden 5); ja jeder Vogel hatte wieder seine eigene Symbolik 6), und wenn auch einzelne derselben vor anderen als weissagerisch galten 7), so blieb doch auch deren Bedeutung fortwährend von so vielen äusseren Umständen abhängig, dass es dazu allein schon einer besonderen Wissenschaft bedurfte 8). Nur für die Mehrzahl lässt sich die allgemeine Regel aufstellen, dass, weil die Seite des Aufgangs als die rechte, des Untergangs als die linke betrachtet ward 9), jene Richtung Glück, diese das Gegentheil zu verkündigen schien 10); und Aehnliches gilt dann auch von Blitzen 11) und andern atmosphärischen oder Himmelserscheinungen, worin man Vorbedeutungen erblickte 12), dessgleichen körperlichen Erschütterungen 13), wie das Niessen 14), und den mancherlei Begegnungen in und ausser dem Hause, die der Aberglaube in jenem Sinne ausbeutete 15), obgleich auch diese nach Maassgabe des Falles sehr verschiedene Deutungsweisen zuliessen. Denn was diese ganze Gattung zur Weissagung geeignet machte, war doch eigentlich nur die Ungewöhnlichkeit oder Abweichung vom ordentlichen Laufe der Dinge, die man nicht als zufällig denken konnte, und folglich von unmittelbaren göttlichen Einwirkungen ableitete 16); diese konnten aber eben sowohl schon an sich den Charakter günstiger oder ungünstiger Zeichen tragen, als diese Bedeutung erst durch sonstige Umstände empfangen, und damit hatte es dann eben die Auslegung zu thun,

indem sie zugleich zur Abwendung drohenden Uebels die nöthigen Mittel angab 17). Am wenigsten bedurfte es dieser noch bei den Stimmen, welchen man eine vorbedeutende Kraft beilegte, weil sie unerwartet oder ohne wahrnehmbaren Ursprung das Ohr berührten 18); desto entwickelter dagegen erscheint sie hinsichtlich der Opfer, wenn auch hier wieder zwei sehr verschiedene Arten von Weissagung zu trennen sind. Die eine derselben, die unstreitig die ältere und vielleicht selbst die Quelle ist, aus welcher die homerischen Priester und Opferer ihr Wissen von der Zukunft schöpften 19), bezog sich auf den Verlanf des Opfers selbst, namentlich auf die Art, wie dasselbe verbrannte 20), und die Gestalten, welche seine Asche zugleich mit dem kunstgerecht gelegten Reisig hinterliess 21). Ungleich vorherrschender ist jedoch in nachhomerischer Zeit die Eingeweideschau<sup>22</sup>), die woher immer entlehnt<sup>23</sup>), bald alle übrigen Gattungen in den Hintergrund drängte, und zugleich auf die Opfer selbst den Einfluss gewann, dass sie allein fiber die Gilligkeit derselben und die darauf zu grindenden Hoffnungen entschied 24). Im Allgemeinen war es freilich auch hier die normale Beschaffenheit des Opferthiers in seinem ganzen Innern, wovon diese Entscheidung abhing 25); gleichwie jedoch gewisse Thiere vor andern zu dieser Art von Weissagung geeignet erschienen 26), so kniipste sich dieselbe auch unter den inneren Theilen selbst vorzugsweise an die Leber, die ohnehin als ein Sitz seherischer Gabe hetrachtet zu werden pflegte 27), und deren Farbe, Integrität 11. 8. w. [speciell noch in einem ihrer Theile, dem grossen Leber-Jappen daher auch den wesentlichsten Gegenstand und Maassstab mantischer Wissenschaft abgab 28).

<sup>1)</sup> Hauptstelle ist Aeschyl. Prom. 486 fgg.; kürzer Xenoph. M. S. I. 1. 3: οσοι μαντικήν νομίζοντες οίωνοις τε χρώνται καλ φήμαις καλ συμβόλοις καλ θυσίαις: vgl. Symp. IV. 48 u. Hipparch. IX. 9. [wo an Stelle der σύμβολα όνείφατα gestellt sind; Eurip. Suppl. 213 fl.: α δ' έστ' ἄσημα κού σαφή, γιγνώσκομεν εἰς πῦς βλέποντες καλ (?) κατὰ σπλάγχνων πτύχας μάντεις προσημαίνουσιν οίωνῶν τ' ἄπο. Valerius Flaccus I. 230 fl scheidet bei dem Apollosohn Idmon: cui genitor tribuit monitu praenoscere Divum omina seu flammas seu lubrica comminus exta seu plenum certis interroget aera pennis, auch vier Arten, aber die Opferschau zählt er als zwei.] Auch Aelian. V. Ilist. II. 31, Plut. V. Homeri c. 212, Jambl. V. Pythag. XXVIII. 149 u. s. w.

- 2) Schon Homer Odyss. I. 202 setzt den μάντις, der ihm sonst gerade ολωνιστής ist (s. §. 37, not. 9), dem ολωνών σάφα ελδώς entgegen, vgl. Nägelsbach z. Ilias I. 62; und wenn jener auch dort noch immer vielmehr τερατοσκόπος (Oed. Tyr. 604) als Opferschauer seyn wird, so herrscht doch später der letztere Begriff auß Entschiedenste darin vor, während Plat. legg. XI, p. 933 C wieder μάντις und τερατοσκόπος scheidet; vgl. oben §. 33, not. 9 und Xenoph. Apol. §. 13: ολ μὲν ολωνούς τε καλ φήμας καλ συμβόλους τε καλ μάντεις όνομάζουσι τοὺς προσημαίνοντας εἶναι, wo offenbar μάντεις die Stelle der obigen θυσίαι einnehmen; auch die Beispiele, wo φῆμαι und μαντείαι neben einander stehen, wie bei Libanius IV, p. 120: ἐξήτουν δὴ περλ τούτων οὐ συμβόλοις, οὐ φήμαις, οὐ μαντείαις ἀνθρώπων, καλτοι διὰ τούτων σημαίνουσιν ολ θεολ τὰ δοκοῦντα, wofern nicht hier vielmehr Sehersprüche darunter zu verstehen sind, wie Plat. Epin. p. 985 C, Plut. adv. Colot. c. 31 u. s. w.
- 3) Cramer. anecdd. Oxon. IV, p. 240: τῆς οἰωνιστικῆς τὸ μέν ἐστιν ὀρνεοσκοπικὸν, τὸ δὲ οἰκοσκοπικὸν, τὸ δὲ ἐνόδιον, τὸ δὲ χειροσκοπικὸν, τὸ δὲ παλματικόν: vgl. Suidas II, p. 672 und über die allgemeine Bedeutung von οἰωνὸς Iliad. XII. 243, Herod. IX. 91, Eurip. Orest. 776, Xenoph. Anab. III. 2. 5, insbes. aber Aristoph. Av. 719: ὄρνιν τε νομίζετε πάνθ' ὅσαπερ περὶ μαντείας διακρίνει, φήμη γ' ὑμῖν ὅρνιν τε νομίζετε πάνθ' ὅσαπερ καλεῖτε, ξύμβολον ὄρνιν, φωνὴν ὅρνιν κ. τ. λ. mit Schol. Arist. Plut. 63, Hesych. II, p. 1294 oder Phot. lex. p. 549: σύμβολος οἰωνός, obgleich darin auch umgekehrt die Erweiterung des ersten Begriffs liegen kann, wie Hesych. II, p. 706: συμβόλους τοὺς διὰ τῶν πταρμῶν οἰωνισμοὺς ἔλεγον... τινὲς δὲ τὰς διὰ τῆς φήμης γινομένας μαντείας, οder Celsus bei Orig. IV, p. 222: sἰ δὲ ὄρνιθες ἄρα καὶ ὅσα ζῶα μαντικὰ ἐκ θεοῦ προγινώσκοντα διὰ συμβόλων ἡμᾶς διδάσκει, und Schol. Pind. Olymp. XII. 10: Φιλόχορος δὲ τὰς ἐκ φήμης μαντείας, τουτέστι κληδόνας καὶ πταρμοὺς ῆ φωνὰς ῆ φήμας ἢ ἀπαντήσεις, σύμβολά φησι λέγεσθαι.
- 4) Aeschylus a. a. O.: γαμψωνύχων τε πτῆσιν οἰωνῶν σκεθοῶς διώριο, οἶτινές τε δεξιοὶ φύσιν εὐώνυμοί τε καὶ δίαιταν ῆντινα ἔχουο΄ ἔκαστοι, καὶ πρὸς άλλήλους τίνες ἔχθραι τε καὶ στέργηθρα καὶ ξυνεδρίαι: vgl. Soph. Antig. 981 fgg., Cic. de legg. II. 13, Stat. Theb. III. 503 fgg. [Ovid. Fast. I. 447 bezeichnet die Vögel, Dis ut proxima quaeque (örtlich gefasst) als Anzeichen gebend vgl. Nägelsbach nachhom. Theol. S. 164]. Aus der Zahl antiker Schriftsteller über den Gegenstand noch erhalten Mich. Psellus περὶ ώμοπλατοσκοπίας καὶ οἰωνοσκοπίας ed. Hercher im Philol. VIII. 1, p. 166—168. Von Neuern vgl. Niphus und Bulenger de auguriis et auspiciis in Graev. thes. V, p. 326 fgg., Eschenbach de auguriis veterum in Diss. acad. p. 551 fgg., Morin in M. de l'A. d. Inscr. I, p. 330 fgg., Nessel de auguriis Graecorum, Upsala 1719. 4, Spanheim ad Callim. L. Pall. 123, Böttiger Kunstmyth. I, S. 93 fgg.
- 5) Linguae et praepetis omina pennae, Virg. Aeneid. III, 161, [Ovid. Fast. I. 448, daher die römische Unterscheidung der oscines und alites bei Cic. de N. D. II. 64 und den bei Marquardt R. A. IV, S. 359. n. 2401 angeführten

Stellen]; noch genauer Synes. insomn. p. 132: ἐν ὀρνίθων κλαγγαῖς καὶ καθέδραις καὶ πτήσεσι [und am vollständigsten die vier Punkte πτῆσις, φωνὴ,
κάθεδρα, ἐνέργεια bei Psell. a. a. O. in Philol. VIII, p. 167]. Ueber die Laute
insbes. auch Celsus a. a. O. und Olearius ad Philostr. V. Apoll. I. 20, über
die Sitze Eurip. Hercul. fur. 596: ὄρνιν ἰδών τιν οὐκ ἐν αἰσίοις ἔδραις,
mit Schol. Aristoph. Av. 275 und Hesych. I, p. 1278: ἔξεδρον τὸν οὐκ αἴσιον
οἰωνὸν, οὐκ εὕθετον ὄρνιν, οὐκ ἐν δέοντι τὴν ἔδραν ἔχοντα, vgl. Aelian.
H. A. XVI. 16 über διεδρίαι und συνεδρίαι Arist. H. Anim. IX. 2 u. s. w.
Mit Recht sieht übrigens Schneider ad Oppian. Argent. 1776. 8, p. vi und ad
reliqu. libr. Frider. II, Lips. 1789. 8, p. 144 in diesen Beobachtungen die Incunabeln wissenschaftlicher Ornithologie; s. auch Heyne Opuscc. III, p. 271.

- 6) Plaut. Asinar. II. 1. 12: picus et cornix est ab lueva, corvus porro ab deztra consuadet; vgl. Cic. div. I. 40 und Voss ad Virgil. ecl. IX. 15. Der Reiher (ἐρωδιὸς) ist heimlichen Unternehmungen günstig, Schol. Ven. Iliad. X. 274, vgl. Schneidewin zur Kritik der Poëtae lyrici S. 106. Die grösste und schönste Reiherart von μάντεων οί ὁρῶντες τοὺς ὄρνιδας Όκνος genannt, Paus. X. 29. 2. Nocturnae aves inauspicatae, Bulenger p. 412, Näke Opuscc. II, p. 243.
- 7) Callim. L. Pall. 123: γνωσείται δ' δονιθας, δς αίσιος, οί τε πέτονται ηλιθα και ποίων ούκ άγαθαι πτέρυγες: vgl. Odyss. II. 182: ούδέ γε παντες έναίσιμοι, d. h. πεπρωμένον τι δηλούντες, Eustath. p. 1440. 60 und Aeschin. Sept. c. Th. 26 ff.: ὁ μάντις — οίωνῶν βοτὴς ἐν ώσὶ νωμῶν καὶ φρεσίν — χρηστηρίους ὄρνιθας άψευδεί τέχνη. Ein freilich mancher Sichtung bedürftiges Verzeichniss der δονιθες μαντικοί oder χοηστήριοι gibt Potter I, S. 722 fgg.; insbesondere sind es Raubvögel (die desshalb auch vorzugsweise olwrol heissen, Schwartz de antiqu. Apoll. natura p. 16; ob von olog oder οίω? Lennep. etymol. p. 652) und darunter zunächst der Adler, μέγας οίωνὸς καί ούκ ίδιωτικός καὶ ἔνδοξος, Xenoph. Anab. VI. 1. 23, vgl. Iliad. VIII. 247: αίετὸν ήπε τελειότατον πετεηνών und XXIV. 310 fgg., Theocrit. XXVI. 31, Pind. Isthm. VI. (V.) 50 und mehr bei Spanheim ad Callim. H. Jov. 69; unter den übrigen aber (x/qxos Odyss. XV. 525, τρόχιλος Plut. Pyth. orac. 22, 20 φωνη Porphyr. abst. III. 4) γλαὺξ (mit den Sprüchwörtern γλαὺξ επταται oder γλαὺξ διέπτατο Paroemiogr. gr. I, p. 228. 231 und αλλο γλαὺξ, αλλο ποφωνη φθέγγεται, Paroem. gr. I, p. 352), δουοκολάπτης, βασιλίσκος, έρωδιός, Mich. Psell. π. ωμοπλ. κ. οἰονοσκ. l. l., Arrian. Epict. L. 17. 19, namentlich der Rabe, Delphicus ales (Petron c. 122) oder Φοίβου λάτρις (Anthol. Pal. IX. 272), vgl. Aelian. Η. Α.Ι. 48: ὄφνιν αὐτόν φασιν ίερὸν καὶ Απόλλωνος ἀκόλουθον είναι λέγουσι ταῦτά τοι και μαντικοῖς συμβόλοις ἀγαθὸν ὁμολογοῦσι τὸν αὐτὸν καὶ ὀττεύονταί γε πρὸς τὴν ἐκείνου βοὴν οί συνιέντες ὀρνίθων καὶ ξόρας και κλαγγάς και πτήσεις αύτῶν ἢ κατὰ λαιὰν χείρα ἢ κατὰ δεξιάν, ferner [Plin. II. N. X. 12. sect. 15. §. 33: corvi in auspiciis soli videntur intellectum habere significationum suarum,] Fulgent. Mythol. I. 12: sive quod — etiam secundum Pindarum solus inter omnes sexaginta quatuor significationes habet vocum, auch Clem. Alex. Protrept. p. 9 und mehr bei Böttiger Kunstmyth. I, S. 349, II,

- S. 602 u. 695, Eckermann Melampus S. 22, Philol. III, p. 15, Schwarz de Apoli. natura p. 42. An den Parnass die Erfindung der Vogelschau versetzt und dem Heros Parnassos, einem Poseidonsohn zugeschrieben, Paus. X. 5. 5.
- 8) Galen. ad Hippocr. acut. morb. vict. 1.15, p. 443: ηρόμην ουν αύτοις, εί τὸν ὁπωσοῦν πετόμενον ἀριστερόν ἢ δεξιὸν ὅρνιθα ταυτην ἔχειν φασί την δύναμιν, οὐδεν ηγούμενοι διαφέρειν, εί ύψηλοτατός έστιν η προσγειοτατος η μεταξύ... ωσαύτως δέ και περί του πλησίον τε και πορρω διεσταναι τυν οίωνον ηρομην, εί μηδέν αυτοις διαφέρει ο μέν ουν Λραψ [vgl. Cic. de legg. II. 13] εφασκεν ουδέν διαφέρειν, ο δε Ελλην διωρίζετο καὶ περὶ τοῦ συμμέτρου δεξιοῦ καὶ αριστεροῦ, καὶ γεγραφθαι ταῦτα τοίς οίωνισταίς έλεγε, τὰς δε αμέτρους αποστάσεις έναντίας είναι ταίς έμμέτοως έχούσαις... έγνων αδιοριστον μέν τον Αραβα, διωρισμένον δέ καί τεχνικον τον Ελληνα, τέχνης γαρ εμπειρία την κρίσιν των θεωρημάτων έχουσης ή διαφωνία κατά το διωρισμένον τε καλ άδιόριστον γίγνε ται. Ein interessantes Bruchstück griechischer Auguraldisciplin giebt die ephesische Inschrift C. I. n. 2953: ην μεν αποκούψη, δεξιός, ην δ' έπάρη την ευώνυμον πτέρυγα, καν έπαρη καν αποκρυψη, ευώνυμος έκ δε τής αριστερής είς την δεξιην πετόμενος, ην μεν ίθυς αποκρυψη, εύώνυμος, ην δε την δεξιην πτέρυγα έπάρας κ. τ. λ. | Man vgl. die Zusammenstellung der einzelnen Beobachtungspunkte bei den römischen Auspicien ex avibus bei Marquardt R. A. IV, S. 359 ff.
- 9) Iliad. XII. 239: εἴτ ἐπὶ ὅεξι ἴωσι πρὸς ἡῶ τ ἡέλιον τε, εἴτ ἐπὰ ἀριστερὰ τοί γε ποτὶ ζόφον ἡεροέντα: vgl. Plut. plac. phil. IL 10. Πυθαγορας, Πλάτων, Αριστοτέλης ὅεξιὰ τοῦ κόσμου τὰ ἀνατολικὰ μέρη, ἀφὰ ών ἡ ἀρχὴ τῆς κινήσεως, ἀριστερὰ ὅὲ τὰ ὅυτικά, und mehr bei Bulenger p. 401 fgg., Voss krit. Bl. I, S. 42, und Nitzsch z. Odyss. I, S. 91.
- 10) Cic. div. II. 39: ita nobis sinistra videntur, Grajis et barbaris dextra meliora, nach Voss u. A. weil der griechische Beschauer nach Mitternacht, der römische nach Mittag blickte, nach den Alten aber, weil der Grieche nach sich (Aristot. de coelo II. 2), der Römer nach den Himmlischen rechnete, für die rechts sey, was für die Menschen links, vgl. Plut. qu. Rom. c. 78 und Serv. ad Virg. Aeneid. II. 54 oder 693, während Artemid. Oneirocr. II. 36 den griechischen Standpunkt ausdrückt: δεξιὸν δὲ καὶ ενώνυμον οὐ πρὸς τὸν ούρανον δεὶ νοείν, ἀλλὰ πρὸς τὸν ἢλιον. Jedenfalls ist dem letzteren ενώνυμον für ἀριστερὸν nur euphemistisch (Eustath. ad Odyss. I. 121) und dieses Unglück bedeutend, II. XII. 201, Quint. Smyrn. l. 200; dagegen δεξιὸν, wenn auch bei Homer nur erst noch in eigentlicher Bedeutung (Heyne ad Iliad. VII. 184), doch später s. v. a. αἴσιον im weitesten Sinne, wie δεξιὰ ἐερὰ Poll. I. 162 u. s. w.
- 11) Βρονταὶ μέγιστον οἰωνιστήριον, Xenoph. Apol. Socr. §. 12; vgl. Iliad. II. 853, IX. 236, Odyss. XX. 100, Pind. Pyth. IV. 23, auch δεξιὸν Διὸς τέρας Eurip. Phoen. 1189, Paus. IV. 21. 4 u. s. w. Wichtig die Blitzbeobachtungen der attischen Πυθαϊσταὶ auf der ἐσχάρα des Zeus Astrapaeos nach der Richtung des Ortes Harma vor Absendung der delphischen Theorie, Strabo

- IX. 1. 11, p. 404; [davon aber verschieden, was Schol. Oed. Col. 1047 über die ιεροσκοπία in Pythion und Delion vor Absendung der Theorien erzählt].
- 12) Διοσημίαι oder διοσημείαι, nicht διοσημεία, vgl. Grauert über Aratos in Niebuhr's Rhein. Mus. I, S. 336 und Hase ad Jo. Lydum de ostentis p. 388 Bekk. [So Sternschnuppen vgl. Plut. V. Agis 11: δι' ἐτῶν ἐννέα λαβόντες οἱ ἔφοροι νύπτα παθαράν παὶ ἀσέληνον σιωπῆ παθέζονται πρὸς τὸν οὐρανὸν ἀποβλέποντες · ἐὰν οὖν ἐπ μέρους τινὸς εἰς ἕτερον μέρος ἀστὴρ διάξη, πρίνουσι τοὺς βασιλεῖς ὡς περὶ τὸ θεὶον ἐξαμαρτάνοντας παὶ παταπαύουσι τῆς ἀρχῆς, μεχρὶς ἄν ἐπ Δελφῶν ἢ Όλυμπίας χρησμὸς ἔλθη τοῖς ἡλωπόσι τῶν βασιλέων, βοηθῶν, dazu Schoemann Gr. Alterth. I, S. 241]. Ἐξηγηταὶ οῖ τὰ περὶ τῶν διοσημιῶν παὶ τὰ τῶν ἄλλων ἱερῶν διδάσποντες bei den Versammlungen in Athen, Poll. VIII. 124. Auch Erdbeben, Paus. III. 5. 8 und mehr bei Bulenger p. 515 fgg.
- 13) Für die μαντική ἐκ παλμῶν [salissatio] hat der apokryphische Melampus bei Franz Script. physiognom. Altenb. 1780. 8 eine abenteuerliche Symbolik aufgestellt, die dem classischen Alterthume gewiss fremd ist; doch vgl. das Zucken des Auges bei Theocr. ldyll. III. 37 und Plaut. Pseud. 1. 1. V. 105 mit Eustath. ad Iliad. VII. 184, Muret. V. Lectt. IX. 6 und jetzt Fleischer über das vorbedeuten de Gliederzucken bei den Morgenländern in Ber. d. Verhandl. d. Leipz. G. d. W. 1849. S. 245 ff.
- 14) Πταρμός έπ των δεξιών, Odyss. XVII. 541; vgl. Xenoph. Anab. III. 2. 5, Theorr. VII. 96, XVIII. 16, Plutarch. V. Themist. c. 13, Polyaen. Strateg. III. 102, Plin. H. N. XXVIII. 2. 5. und die physiologischen Bemerkungen von Aristot. problem. XXXIII. 7 fgg.; vgl. auch Athen. X. 72: ori d' legor évouisor την κεφαλην δηλον έκ του - και τους γινομένους απ' αυτης πταρμους προσκυνείν ως ιερούς, serner Menander bei Stob. Serm. XCVIII. 8: λυπούμεθ' αν πτάρη τις, und den Segenswunsch Ζεῦ σῶσον Anthol. Pal. XI. 268.3 mit den Erkl. zu Cic. div. II. 40 und Petron. c. 98, oder auch dem einfachen  $\xi \bar{\eta} \vartheta \iota$ , Olympiod. ad Plat. Phaed. p. 30, dann Bulenger p. 454 fgg. und was Fabricius bibl. antiqu. p. 611 citirt, insbes. Morin sur les souhaits en faveur de ceux qui éternuent, in M. de l'A. d. Inscr. V, p. 436, und Einzelnes mehr bei Keuchen ad Frontin. strateg. I. 12.11, Boisson. ad Aristaen. II.5, p. 657, Hildebrand ad Apul. Metam. IX. 25, p. 815, Becker Charikles II, S. 408. [Man denke auch an das sohr drastische: ταῦτα φροντίζοντί μοι έκ δεξιᾶς ἀπέπαρδε — ἀνήρ· zαγώ προσέπυσα Arist. Equ. 638 fgg.]. Klingen im Ohr Zeichen des Andenkens, so Luc. dial. meretr. IX. 2: ἐβόμβει τὰ ώτα ὑμῖν κ. τ. λ., Anthol. Plan. I. 19. 5, vgl. Plin. H. N. XXVIII. 2. 5.
- 15) Ένόδιοι σύμβολοι Aeschyl. Prom. 485; σύμβολος οἰωνὸς Hesych. s. v. II, p. 706, vgl. Cramer Anecdd. IV, p. 241: ἐνόδιον δὲ, ὅταν ἐξηγήσηταί τις τὰ ἐν ὁδῷ ὑπαντῶντα λέγων ἐάν σοι ὑπαντήση τοιοῦτος ἄνθρωπος ἢ τόδε βαστάζων ἢ τόδε, συμβήσεταί σοι τόδε: so vor der Schlacht bei Philippi ὁ δ' Λίθίοψ περιβόητος γέγονεν ὁ τῆς πύλης ἀνοιχθείσης ἀπαντήσας τῷ φέροντι ἀετὸν καὶ κατακοπείς ὑπὸ τῶν στρατιωτῶν σἰωνισμένων Plut. V. Brut. 48 mit der allgemeineren Ansicht von Aethiops nun-

quam mane videndus Juven. VI. 601 und die ganze Reihe solcher zu vermeidender Begegnungen bei Luc. Pseudolog. c. 17: ἡμεῖς δὲ καὶ τοὺς χωλοὺς τῷ δεξιῷ ἐκτρεπόμεθα καὶ μάλιστα, εἰ εωθεν ἰδοιμεν αὐτούς καν εἰ τις βάκηλον ἢ εὐνοῦχον ίδοι ἢ πίθηκον, εὐθὺς ἐξιὼν τῆς οἰκίας ἐκὶ πόδα ἀναστρέφει καὶ ἐπανέρχεται οὐκ ἀγαθὰς μαντενόμενος τὰς ἐφημέρους ἐκείνας πράξεις ἔσεσθαι αὑτῷ ὑπὸ τῷ πονηρῷ πρώτφ καὶ δυσφήμφ κληδόνισματι κτλ. Eben dahin gehört aber auch das οἰκοσκοπικὸν, ὅταν ἐν τῷ στέγη φανῷ γαλῆ ἢ ὅφις ἢ μῦς, ἢ ἐκκενωθῷ ἔλαιον ἢ μέλι ἢ οἰνος ἢ γέρρα, ἢ πρισμὸς ξύλων ἢ ἄλλο τι Cramer Aneccd. l. l., vgl. Theophr. Char. 16, Plaut. Stich. III. 2. 7, und die μυκῆτες und πέμφιγες bei Näke Opusca II, p. 245 fgg. nebst andern freilich meist römischem Aberglauben entlehnten Beispielen bei Bulenger p. 494 fgg. und J. A. Fr. Steger die Prodigien und Wunderzeichen der alten Welt, Beitrag zur Erklärung des Livius und Tilgung des Aberglaubens, Braunschweig 1800. 8.

- 16) Theophr. de plantis V. 3: διὸ καὶ οὐδ' οἱ μάντεις εἰώθασι τοῦτο κρίνειν ὡς τέρας, τὸ γὰρ εἰωθὸς οὐ τέρας: vgl. Xenoph. M. S. I. 4. 15 und mehr bei Nägelsbach homer. Theol. S. 146 fgg. mit Helbig in Zeitschr. f. d. Alterth. 1843, S. 660 und Metzger a. a. O S. 1135. [Eine reiche Zusammenstellung von τέρατα giebt Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 169. 170. Unter den vielfachen Vorzeichen an den heiligen Bäumen eines Stammes, einer Stadt, einer Familie, als da sind Verdorren, neu Ausschlagen, Umfallen, sich Erheben, Veränderung in der Production oder im Wesen, welche Bötticher Baumkult S. 165—178 aufführt, ist die Zahl der römischen Beispiele viel größer als die der griechischen.]
- 17) Τερατοσκόποι, [z. B. der Dichter Panyasis τερατοσκόπος Suidas s. v.] vgl. Eichstädt im Jenaischen Prorectoratsprogr. 1823, p. 6 und Plutarch Gryllus c. 7: ἀλεκτρυών δ' ἀλεκτρυόνος ἐπιβαίνων, θηλείας μὴ παρούσης, καταπίμπραται ζωὸς, μάντεώς τινος ἢ τερατοσκόπου μέγα καὶ δεινὸν ἀποφαίνοντος εἶναι τὸ γινόμενον: obgleich es bei späteren Schriftstellern allerdings schwer ist, griechische und römische prodigiorum procuratio zu trennen. Doch haben wir auch im classischen Griechenland z. B. die sicilischen γαλεώτας, interpretes portentorum, Cic. div. I. 20, Aelian. V. H. XII. 46. [Clem. Alex. Strom. I, p. 334 Sylb., die von Stephanus Byz. s. v. "Τβλαι; Γαλεώται als Bürger von Kleinhybla bezeichnet werden und sichtlich zum Apolloorakel daselbst (Athen. XV. 13) gehören, vgl. Welcker Alte Denkm. I, S. 409 fgg.].
- 18) Κληδόνες oder φῆμαι, auch ὅτται und ὁμφαὶ, wie in Bezug auf Euagoras τὰς φήμας καὶ τὰς μαντείας καὶ τὰς ὅψεις ἐν τοὶς ἔπνοις erwähnt Isocr. Evag. 5, vgl. Ruhnk. ad Tim. lex. p. 197 und Buttmann Lexil. I, S. 21, im Alig. aber Bulenger de ominibus p. 442 fgg., van Dale de idolol. p. 366 fgg., und die gründliche Erörterung des Sprachgebrauchs von Wyttenbach ad Julian. p. 60—68, der φήμη mehr auf menschliche Aeusserung, die als omen aufgefasst wird, κληδών auf vermeinte Götterstimme bezieht, wenn auch Odyss. II. 85 und XVIII. 117 noch keinen solchen Unterschied kennt. [Zu den letzteren gehört die Orakelstimme der dodonäischen Eiche und die

mythischen Beispiele redender Bäume, bei Bötticher Baumk. S. 164.] Von dem doppelten Schatze der μαντοσύνη, der Iamos verliehen wird, gehört das τόκα μὲν φωνὰν ἀκούειν ψευδέων ἄγνωστον Pind. Ol. VI. 66 hierher. Ausserdem zur Vergleichung J. Fallati über Begriff und Wesen des römischen Omen, Tübingen 1836. 8.

- 19) S. oben §. 33, not. 12.
- 20) Μαντική έξ ίερῶν oder δι' έμπύρων: vgl. Aeschyl. Prom. 496: καλ φλόγωπα σήματα έξωμμάτωσα, πρόσθεν οντ' έπάργεμα; Eurip. Suppl. 157: μάντεις δ' έπηλθες έμπύρων τ' είδες φλόγα; Phoen. 957: όστις δ' έμπύρφ χρήται τέχνη und die genaue Schilderung einer solchen Beobachtung bei Soph. Antig. 1005 fgg. mit Valcken. ad Eurip. Phoen. 1261, [wo als Gegenstand der Beobachtung scharf das Zerbersten des Holzes, die hindernde Feuchtigkeit und die Flammenspitze, die über Sieg oder Niederlage entscheidet, herausgehoben ist. Der knisternde Holzbrand bald als Gelächter des Hephästos oder der Hestia, bald als Drohungen der Gottheiten angesehen, Aristot. Meteorol. II. 9, p. 369]. Vgl. sonst Apoll. Argon. I. 145, Quint. Smyrn. XII. 508, Stat. Theb. X. 599, und Cyrill. adv. Julian. VI, p. 198 Ε: τους έκ τῶν θυσιῶν είς ἀέρα διάττοντας πολυπραγμονουντές καπνούς, mit der interessanten Specialität bei Schol. Aristoph. Pac. 1054: έθος γαρ είχον την όσφυν και την κέρκον έπιτιθέναι τῷ πυρί και ἐξ αὐτῶν σημείοις τισί κατανοείν, εἰ εὐπρόσδεκτος  $\dot{\eta}$  θυσία. [Noch anderes giebt uns jetzt Psellus  $\pi$ .  $\dot{\omega}$ μοπλ.  $\pi$ . οίων. in Philolog. VIII, p. 166 ff., über das Schulterblatt (ωμοπλάτη), über die έξοχη της ράχεως, ihre Herausnahme aus dem Opfer und besonders beobachtete Art der Verbrennung. Auf diese Vorgänge beim Opfer selbst im Gegensatz zur inneren Beschaffenheit des Opferthieres bezieht sich der von Xenophon (Anab. I. 8.15; VI. 3. 21) gemachte Unterschied zwischen τὰ ίερὰ und τὰ σφάγια καλὰ trotz der anderen von Nägelsbach nachhomer. Theol. gegebenen Erklärung. IIvoxóos hiessen speciell in Delphi legeis δι' έμπύρων μαντευόμενοι Hesych. s. v. und unten §. 39. n. 13.] Nach Plin. VII. 57. §. 203: adjecit — ignispicia Amphiaraus.
- 21) Aristoph. Pac. 1026: οὐκοῦν δοκῶ σοι μαντικῶς τὸ φούγανον τί-Θεσθαι; [vgl. Bötticher Tektonik II, S 337; Baumkult S. 309].
- 22) Ίεροσκοπία, haruspicina, vgl. Bulenger p. 384 fgg., van Dale idolol. p. 394 fgg., J. H. Müller de extispiciis, Norimb. 1711. 4, Corn. Cuntz de Graecorum extispiciis, Gott. 1826. 4, und die Namen berühmter Meister derselben bei Philostr. V. Apoll. VIII. 7. 15. [Sisyphos die älteste mythische Gestalt unter ihnen vgl. Diod. Exc. de virt et vit. p. 546 (VI. 6): ὅτι φασὶ τὸν Σίσυφον—καὶ διὰ τῆς ἱεροσκοπίας ἄπαντα εὐρίσκειν καὶ προλέγειν τοἰς ἀνθιρώποις; Aeschylus (Prom. 495 ff.) schreibt die Unterweisung darin dem Prometheus zu.]
- 23) Dass die Opferschau erst nach Homer und Hesiod, vielleicht nicht vor Saec. VI a. Chr. in Griechenland Eingang gefunden habe, lehren gleichmässig Böttiger Kunstmyth. I, S. 76, Lobeck Agl. p. 262, und Völcker in Allg. Schulz. 1831, S. 1159, der nur nicht auch die ἐμπυρομαντεία dahin ziehen sollte, Etrusker II, S. 187; ihr Ursprung dagegen liegt völlig im Dunkeln. Böttiger an Delphi zu denken seyn; eher mit Cuntz

an die Etrusker, bei welchen diese Kunst jedenfalls einheimisch war (vgl. Jo. Henr. Chph. Raven, haruspices Romae utrum natione Etrusci an Romani fuerint? Gott. 1822. 4, und P. Frandsen, haruspices, Berl. 1823. 8, auch Pellegrino über den Religionsunterschied der römischen Patricier und Plebejer, Lpz. 1842. 8, S. 86, [O. Müller die Etrusker II, S. 1-42, 162-194, danach Marquardt R. A. IV, S. 361-369]) und deren Name sogar im Alterthume von Fuelv abgeleitet ward (Plin. H. N. III. 8: mox a sacrificoritu lingua Graecorum Thusci sunt cognominati, Serv. ad Virg. Aeneid. II. 781, Festus p. 355 Müll.); die Brücke jedoch, welche Müller durch den Ausenthalt einzelner Mitglieder des olympischen Weissagergeschlechts der lamiden in Sybaris, Kroton, (Boeckh ad Pind. Olymp. VI, p. 152) zwischen Griechenland und dem Westen in dieser Hinsicht schlägt, ist um so unsicherer, als ausser der ohnehin ganz singulären Statue des Iamiden Thrasybulus aus Saec. III bei Paus. VI. 2. 2 nicht einmal [(allerdings z. B. Herod. IX. 95 vgl. Schöll in Philol. X, S. 42)] ein Beweis für Beschäftigung jenes Geschlechts mit Eingeweideschau vorliegt; und eben sowohl kann man also auch nach dem Osten blicken, wo Aehnliches jedenfalls fortwährend geübt ward, vgl. Bochart Hieroz. I. 2, p. 502, Bähr mos. Symbol. II, S. 388; Movers Opferreste der Karthager S. 65 fgg.; in Aegypten z. B. leooσκοπείται der König selbst bei dem täglichen für ihn gebrachten Opfer, Diod. I. 70 und Herodot II. 57 erklärt: éstl se nal rov loov à marting an Αίγυπτου άπιγμένη.

- 24) Kallisquiv, litare, vgl. Aristoph. Plut. 1181, wo das mallisquistat dem Dankopfer entgegengesetzt wird, Paus. IX. 13. 2, Plut. V. Arat. 43, Valchen. ad Herod. VII. 134 und das Gegentheil τὰ ἐερὰ οὐ γίγνεται oder προχωρεί oder die Götter δέχονται τὰ ἐερὰ, Thuc. V. 54, Herod. IX. 38, Xenoph. Hell. III. 1. 17, Arrian. Alex. IV. 4. 3, Aesch. adv. Ctesiph. §. 121.
- 25) S. die freilich überladenen Schilderungen eines anomalen Zustandes bei Lucan. I. 631 fgg. und Seneca Oed. 366: mutatus ordo est, sede nil propria jacet, sed acta retro cuncta.
- 26) Paus. VI. 2. 2: μαντική δὲ ἡ μὲν ἐρίφων καὶ ἀρνῶν τε καὶ μόσχων ἐκ παλαιοῦ δήλη καθεστῶσα ἐστὶν ἀνθρώποις, Κύπριοι δὲ καὶ ὑσὶν ἐκεξευρόντες εἰσὶ μαντεύεσθαι, κυσὶ δὲ οὐδένες ἐπί γε μαντικῆς νομίζουσιν οὐδὲν χρῆσθαι, trotzdem neben der Statue des Iamiden Thrasybulus κύων ἱερεῖον διατετμημένος τε δίχα καὶ φαίνων τὸ ἡπαρ. Also wohl nur bei Speiseopfern, wie dieses auch in Trebatius Worten liegt bei Macrob. Saturn. III. 5: hostiarum genera esse duo, unum, in quo voluntas dei per exta diequiritur, alterum, in quo sola anima deo sacratur [und man unterschied hostiss animales und consultatorise s. Serv. ad Virg. Aeneid. IV. 56].
- 27) Ήπας, ἐν φ΄ φασι τὸν τῆς αὐτῶν μαντικῆς τοιποδα εἶναι οἱ ταῦτα δεινοὶ, Philostr. V. Apollon. VIII. 7. 15, vgl. Plat. Tim. p. 71 D und den Dialog Hermippus de astrologia ed. Bloch, Havn. 1830. 8, p. 16: ἡ γὰς τοῦ ῆπατος φύσις, λειοτάτη οὐσα καὶ καθαρωτάτου αἔματος συγκειμένη, ῶσπες ἐν ἐσόπτοω τῷ τούτου σώματι ἐσθ΄ ὅτε ἐμφαίνει τὰ μέλλοντα, καθόσον καθαρότητος αὐτῆ μέτεστι, woraus sich auch das Gewicht erklärt,

welches Aesch. Prom. 493 auf ihre Glätte und Helligkeit legt: σπλάγχνων τε λειότητα και χροιάν, τίνα ἔχοντ' αν είη δαίμοσιν πρὸς ἡδονήν κ. τ. λ.; [zu dieser Stelle vgl. Wieseler in Philol. X, S. 385—390 mit der Conjectur ἔχουσ' αν είη δαίμοσιν πρὸς ἡδονὴν χολή].

28) Schol. Aristoph. Vesp. 831: ἀπὸ τῶν θνόντων ἐκεῖνοι γὰς πςῶτον τὸ ἡπας ἐπισκοποῦνται, εἶτα σπλήνα καὶ τὰ λοιπά: vgl. Böttiger Kunstmythol. I, S. 73 und die Kunstvorsteilungen bei Reulez in Ann. de l'Inst. arch. 1843, p. 219. Das unglücklichste Zeichen war ἡπας ἄλοβον, sine capite, vgl. Plut. V. Ages. c. 9, V. Alex. c. 73, Cim. 18, Pyrrh. c. 30, und mehr bei Ellendt ad Arrian. Exp. Alex. VII. 18. 5; ausserdem aber kommen noch die Gallenblase und zahlreiche andere Theile und Zeichen in Betracht, welche theils Hesychius unter ἀκέλενθα, ἀντιστάτης, γλῶσσαι, δεξίς, δεσμὸν, δίοπτρα, διόπουροι, διψὰς, δόλου τράπεζα, δοχέων, ἐγγύη, ἐπίθεος, ἐστίας χῶρος, θεὸς, κωλύτης, ποταμὸς, πύλαι, ταφὸς, theils Schol. Nieand. Ther. 560 aufzählt: τράπεζα καὶ πύλη μέςη τινά εἰσιν ἐξημμένα τοῦ ἡπατος, ῶσπες καὶ δνυξ καὶ μάχαιρα καὶ κάνεον: vgl. Eur. Electr. 832, Polyaen. Strateg. IV. 19 und mehr bei Rambach zu Potter I, S. 694 fgg. und Ph. Jac. Hartmann de erig. anatom. Regiom. 1683. 4, p. 16 fgg., woraus Schneider ad Nicand. p. 250 fgg. Auszüge giebt.

#### **§.** 39.

Alle diese Zeichendeutung konnte übrigens ursprünglich von jedem Einselnen geübt werden 1), und wenn sie gleichwohl im Besitze einer bestimmten Menschenclasse erscheint, so sind diese nicht anders als jeder sonstige Kunstverständige zu betrachten, der eine gemeinnützige Beschäftigung zum Lebensberuse und Erwerbszweige macht 2); nur insofern sich die Weissagung an eine besondere Oertlichkeit anknüpfte, und mit dem Tempelcultus einer bestimmten Gottheit verbunden den Charakter eines Orakels annahm 3), ging auch sie in die Pflege und Vermittelung einer ansässigen Priesterschaft über, die dann in der Regel auch die nöthige Auslegung übernommen zu haben scheint 4). Solcher Orakelstätten aber besass allerdings Griechenland nicht wenige 5), und zwar nicht etwa nur da, wo die Beschaffenheit oder Ueberlieferung des Ortes unmittelbare Eingebung oder sonstige Wirkungen göttlicher Nähe, [vor allem der Erdmächte] 6) voraussetzen liess, sondern selbst für die so eben erörterten Arten der Zeichendeutung gab es bestimmte Tempel oder Altäre, wo man mit grösserer Sieherheit als anderswo auf vorbedeutende Wahrnehmungen rechnen zu dürsen glaubte, und die desshalb immerbin unter die Orakelstätten gezählt werden dürfen, wenn man sie auch als Zeichenorakel den

unmittelbaren Spruch-, Traum- oder Todtenorakeln entgegensetzen mag 7). [Schon der durch das Herkommen für bestimmte Personen zur Beobachtung der Vögel oder Blitze auserwählte, nicht mit einem grösseren Heiligthum verbundene Platz galt als heilig und setzte wohl durchgängig eine Opferstätte der entsprechenden Gottheit voraus | 8). Den Charakter einer allgemeinen Orakelstätte trägt schon vielmehr der Altar des Hermes zu Pharä in Achaja, wo die erste Stimme, welche der Opfernde, nachdem er den heiligen Bezirk verlassen hatte, vernahm, als Antwort auf die an den Gott gerichtete Frage galt 9), und was Aehnliches mehr aus Theben und Smyrna berichtet wird 10); auch der wahrsagenden Asche des ismenischen Apoll in Theben 11) liegt keine andere Bedeutung unter, als dass dort angebrachte Opfer vor andern zur Erforschung der Zukunft geeignet erschienen, und dasselbe gilt von dem Orakel zu Olympia 12), das unter erblicher Obhut der Iamiden aus dem Verbrennen der Opfer weissagte 13). Ja sogar in Delphi wird neben dem eigentlichen Spruchorakel eine Weissagung dieser Art erwähnt 14), und ebendaselbst finden wir wenigstens als Erinnerung die Spur einer Zeichendeutung aus Würfeln oder Loosen 15), wie sie uns auch sonst noch hier und da begegnet 16), wenn gleich diese Art von Mantik im Ganzen der späteren griechischen Sitte ziemlich fremd steht 17). In vieler Hinsicht kann endlich auch das älteste und heiligste aller griechischen Orakel, das Dodonäische in Epirus 18), den Zeichenorakeln beigezählt werden, wenn es auch mehr als die bisher erwähnten in den unsichtbaren Kräften, welche die weissagenden Erscheinungen hervorbrachten, die leibhaftige Nähe der Gottheit unterstellte 19); insofern jedoch jene Erscheinungen derselben leblosen Natur angehörten, aus welcher die Zeichendeutung ihre Prodigien entlehnte, unterscheidet es sich wesentlich von denjerigen, wo der Gott durch eines Menschen eigenen Mund zu reden schien-20), und diesem entspricht es auch, dass seine Aussprüche vielmehr in Prosa als in der gebundenen Form begeisterter Rede erfolgten 21). Was die Zeichen selbst betrifft, so sollen sie theils in dem Rauschen der heiligen Eiche 22), theils in dem Gemurmel einer Quelle bestanden haben, die an deren Fusse quoll<sup>23</sup>), und woraus dann statt der von Homer erwähnten Seller später alte Frauen den Willen der Gottheit deuteten 24); [endlich

aber fehlten die Loose in der Urne auf dem heiligen Tische nicht, aus der die zu deutenden bei dem Schütteln heraussprangen] <sup>25</sup>); welche Beziehung dagegen die Klänge des ehernen Beckens, gegen das der Wind die Ketten einer von dem Standbilde eines Knaben gehaltenen Geisel trieb, auf den Zweck des Orakels gehabt haben, ist, wie vieles Andere in der näheren Geschichte dieser Anstalt, bei der Unklarheit der erhaltenen Nachrichten nicht sicher zu ermitteln <sup>26</sup>). [Wesentlich Zeichenorakel war auch das durch die Kyrenäer hellenisirte und frühzeitig in Hellas zu Ansehen gelangte, um Ol. 91, 2 bereits an Bedeutung dem von Dodona und Delphi gleichgesetzte, regelmässig seit derselben Zeit etwa von Athen aus mit Theorieen beschickte Orakel des Zeus Ammon. <sup>27</sup>)]

- 1) Nitzsch z. Odyss. I, S. 92: "Bei alledem finden wir jedoch keine geregelte Symbolik der Vogelzeichen, und eben sowenig gehört diese Weisheit einem besonderen Stande an; Helena's Mutterwitz leistet, was auch von Menelaus wenigstens erwartet wurde, und so gibt es hier unter allem Volke Vogelkundige neben den Sebern, wie opfernde Könige neben den Priestern."
- 2) Δημιοεργοί, Odyss. XVII. 383; vgl. Völker in N. Jbb. 1832 B. V, S. 41 fgg.
- 3) Daher μαντεΐον, Weissagestätte, μυχὸς μαντήτος (Pind. Pyth. V. 69) oder μαντίων δώπος (das. XI. 6 von Ismenion in Theben), vgl. Aeschyl. Eum. 4, Soph. Electr. 33 u. s. w.
- 4) S. oben §. 33, not. 14. Wachsmuth's entgegengesetzte Ansicht S. 594, die auch sonstige Mantik ursprünglich von Orakelstätten herleitet, hat selbst in den mythischen Beispielen von Tiresias und Manto keine Stütze.
- 5) Vgl. Dan. Clasenius de oraculis gentilium, Helmst. 1673. 4, p. 237—492, jedenfalls das bedeutendste unter den älteren Werken, die Fabricius bibl. Gr. I. 17. 4 und bibl. antiqu. p. 605 aufzählt, obgleich der Grundansicht nach noch ganz den Kirchenschriftstellern ergeben, die in den Orakeln dämonische Einflüsse voraussetzen, und welchen erst Ant. van Dale 1688 sein Buch de oraculis ethnicorum entgegenstellte; edit. II. Amstel. 1700. 4 und französisch im Auszug von Fontenelle 1687 und in s. Oeuvres, Amst. 1743. 4, T. II. Von Neueren vgl. Christmann allg. Gesch. d. vornehmsten Orakel, Bern 1780. 8; Blühdorn de oraculorum Graecorum origine et indole, Berl. 1791. 8; Clavier memoire sur les oracles des anciens, Paris 1818. 8 und in dess. hist. des premiers tems de la Grèce, T. III, p. 1 fgg.; H. Wiskemann de variis oraculorum generibus apud Graecos, Marb. 1835. 8; Klausen in hall. Encykl. Sect. III, B. IV. S. 301-826; C. R. Pabst de diis Graecorum fatidicis seu de religione, qua Graecorum oracula nituntur, Bern. 1840. 8; Limburg-Brouwer T. VI, p. 1-179; Wachsmuth H. A. II, S. 585 fgg.; G. Hinzpeter de vi et natura graecorum oraculorum praecipue belli Peloponnesiaci aetate. Berl. 1850. 8.

- 6) [So sind es Erdspalten, Höhlen, Einsenkungen, angeblich durch Einschlagen des Blitzes oder Erderschütterung verursacht, die als uralte Weissagestätten erscheinen und zwar der Gäa, der Themis, des Zeus Astrapaeus oder Zeus Trophonius oder Poseidon; so das in ältester Zeit bestehende Γης μαντείον im Γαίον zu Olympia mit einem στόμιον und Altar der Themis, Paus. V. 14. 8, so das fortwährend geübte Orakel der Gaea zu Aegira mit einer specus und der hinabsteigenden Priesterin, Paus. VII. 25. 8, Plin. H. N. XXVIII. 41, so die Erdspalte zu Delphi mit dem einst Gaea und Poseidon, dann Themis gehörenden Orakel (Aeschyl. Eum. 2, Paus. X. 5. 6, Eurip. Iphig. T. 1225 fgg.); über das Trophoniusorakel und ähnliche s. unten §. 41. Aber auch die besonderen Erscheinungen des Wassers oder Feuers in Erdeinsenkungen, vulkanischen Kesseln veranlassten örtlich fixirte Weissagungen, so der Inoteich bei Epidaurus Limera, Paus. III. 23. 5, so die Feuerkrater des Aetna, Paus. a. a. O., so das Palikenorakel der dortigen πρατήθες Macrob. Sat. V. 19.]
- 7) Limburg-Brouwer VI, p. 40: il est évident par ces exemples, que plusieurs oracles avoient une grande ressemblance non seulement avec les devins, mais même avec ces discurs de bonne avanture, que les Grecs eux-mêmes méprisoient ordinairement comme des imposteurs. Ein praktischer Unterschied zwischen beiden Classen lässt sich zwar eben so wenig durchführen, als das Griechische anderswo die Begriffe λύρα und πιθάρα, ψηφίζειν und πειροτοveiv u.s. w. streng scheidet; doch glaube ich nicht zu irren, wenn ich nach Odyss. VIII. 79 und X. 492 für die unmittelbaren oder Spruchorakel ursprünglich den besonderen Namen χράω mit seinen Sippen χρησμός, χρηστήριον u. dgl. in Anspruch nehme. Allerdings wird letzteres später ganz gleichbedeutend mit μαντείον und seiner Verwandtschaft gebraucht; aber χοησμφδοί und χοησμολόγοι (§. 37, not. 21) sind doch wohl immer nur begeisterte Seher oder Sammler von Sprüchen; und Schol. Thucyd. II. 8 trennt geradezu: lóysá észi τα παρά των θεων λεγόμενα καταλογάδην, χρησμοί δε οίτινες έμμέτρως λέγονται, θεοφορουμένων των λεγόντων, wenn gleich auch hier λόγια mitunter allgemeinere Bedeutung annimmt; vgl. Poppo T III, P. 2, p. 37.
- 8) Wie der παλαιὸς δάπος ὀφνιδοσπόπος des Tiresias, Soph. Antig. 1001 [und bei Eurip. Phoen. 841: οἰωνίσματ' ὀφνίδων μαθών δάποισιν ἐν ἱεφοῖσιν, οῦ μαντεύομαι] mit Paus. IX. 16.1: Θηβαίοις δὲ μετὰ τοῦ Αμμωνος τὸ ἱεφὸν οἰωνοσποπεῖον Τειφεσίον παλούμενον κ. τ. λ. mit Zeitschr. Alterth. 1855 S. 114 oder die Vogelschau von den Σπείφωνες vgl. Heeych. II, p. 1205 s. v. Σπειφόμαντις ὁ τοῖς σπείφωσι μαντενόμενος τόπος δὲ ἦν οὕτος, ὅθεν τοὺς οἰωνοὺς ἔβλεπον. [Der Altar des Ζεὺς πανομφαῖος, an dem die Achäer zu opfern pflegten, war als die Stätte, wo Zeus durch einen Adler mit einem Hirschkalb ein Zeichen gab, für die Achäer der Beweis für die Bedeutsamkeit desselben, II. VIII. 248 fgg.]. Blitzschau der athenischen Pythaisten nach Strabo IX, p. 619: ἀπὸ τῆς ἐσχάφας τοῦ ἀστφαπαίου Διός; vgl. Müller Dor. II, 8. 241.
- 9) Paus. VII. 22. 2: ἀφικόμενος οὖν περὶ ἐσπέραν ὁ τῷ θεῷ χρώμενος λιβανωτόν τε ἐπὶ τῆς ἐστίας θυμιᾳ καὶ ἐμπλήσας τοὺς λύχνους ἐλαίου

ωτων, καὶ ής τινος αν ἐπακούση φωνης, μάντευμα ήγειται.

- 10) Paus. IX. 11. 5: βωμός ἐστιν ᾿Απόλλωνος ἐπίπλησιν Σποδίου, πεποίηται δὲ ἀπὸ τῆς τέφρας τῶν ἱερείων · μαντική δὲ καθέστηπεν ἐνταῦθα ἀπὸ πληδόνων, ἡ δὴ καὶ Σμυρναίους, μάλιστα Ἑλλήνων χρωμένους οἶδα ἐστὶ γὰρ καὶ Σμυρναίοις ὑπὲρ τὴν πόλιν κατὰ τὸ ἐκτὸς τοῦ τείχους Κληδόνων ἱερόν.
- 11) Soph. Oed. Tyr. 21; vgl. Pind. Pyth. XI. 6 und Paus. IX. 10 mit Unger parad. Theb. p. 141 und A. A. Cadenbach comment. Sophocl. spec. Heidelb. 1852. 8, p. 17 fgg.; insbes. aber Herod. VIII. 184: καὶ δὴ καὶ ἐς Θήβας πρῶτα ὡς ἀφίκετο, τοῦτο μὲν τῷ Ἰσμηνίῷ ᾿Απόλλωνι ἐχρήσατο · ἔστι δὲ κατάπερ ἐν Ὀλυμπίη ἱροὶσιν αὐτόθι χρηστηριάζεσθαι.
  - 12) Soph. Oed. Tyr. 900; Xenoph. Hell. IV. 7. 2; Strabo VIII, p. 542 u. s. w.
- 13) Pind. Olymp. VIII. 3: Ενα μάντεις ἄνδρες ἐμπύροις τεπμαιρόμενοι παραπειρῶνται Διὸς ἀργικεραύνου: vgl. Schol. Olymp. VI. 7: δι' ἐμπύρων ἐν Ἡλίδι Ἰαμίδαι ἐμαντεύοντο, mit Philostr. V. Apollon. V. 25; Hesych. II, p. 1086 s. v. πυρκόοι und Curtius Peloponn. II, p. 110 und über das Geschlecht der Ismiden selbst Böckh expl. Pind. p. 152 fgg. und Eckermann Melampus S. 123—132.
- 14) Diodor. Sic. XVI. 26: οὖ χάριν αἰξὶ μάλιστα χρηστηριάζονται μέχρι τοῦ νῦν οἱ Δελφοί. Das Opferthier selbst hiess χρηστήριον, Valcken. ad Ammon. III. 20, p. 235. [Πυρκόοι werden in Delphi die δι ἐμπύρων weissagenden Priester genannt, Hesych. s. v.; Πύρκων war der Diener des Poseidon, ἐς τὰ μαντεύματα, als diesem mit Gaea noch die Orakelstätte gehörte, Paus. X. 5. 3. Πυρικάοι war der stehende Ausdruck für die Delphier, überhaupt im Munde der Pythia, offenbar bezüglich auf die im homerischen Hymnus V. 535 ff. ihnen zugewiesene Hauptbeschäftigung der Brandopfer, Plut. de Pyth. orac. 24, dazu Bötticher Tektonik III, S. 326; Baumkult S. 340.]
- 15) Hom. h. in Mercur. 550—567, dazu Lobeck de thriis Delphicis, Regiom. 1820. 4 und Agl. p. 814, sowie Schneidewin Philolog. III, S. 698 ff., Beitr. zur Kritik S. 92 fgg., insbes. die Erzählung bei Suidas III, p. 237: ἐν ῷ χαλκοῦς τρίπους ἔδρυται καὶ ὕπερθεν φιάλη, ἢ τὰς μαντικὰς εἶχε ψήφους, αῖτινες ἐρομένων τῶν μαντευομένων ῆλλοντο καὶ ἡ Πυθία ἐμφορουμένη ἔλεγεν α ἐξέφερεν ὁ ᾿Απόλλων. [Ausserdem weisen die sortes Lyciae (Virg. Aeneid. IV. 446. 477), die sortes Deliae (woher entnommen bei Welcker's Alte Denkm. III, S. 6?), die Stiftung des Orakels des Apollo Klarios durch Mopsos, der Name selbst, Klarios, auf die dem ältesten, wesentlich ionischen Apollokult zugehörigen Loose. Auch die aus dem Stabwerfen mit Myrikezweigen entnommenen Apolloorakel in Lesbos gehören hierher (Schol. Nicand. Ther. 613); Stabwerfen skythischer Brauch vgl. Bötticher Baumk. S. 327. Würfeln zweier Helden vor der apollinischen Palme s. Welcker Alt. Denkm. T. II, S. 518.]

- 16) Κληφομαντεία oder ψηφομαντεία: vgl. Schol. Pind. Pyth. IV. 337: εἰώθασι δὲ διὰ κλήφων μαντεύεσθαι, οἰον ἐὰν βάλλοντός μου τόδε ἀναβῆ, ἀποτελεσθήσεται τόδε... καὶ ἐν τοῖς ἱεφοὶς ἀστράγαλοι κεἴνται, οἰς διαμαντεύονται βάλλοντες: auch Eustath. ad Iliad. VII. 191 und mehr bei Spanheim ad Callim. H. Apoll. 45 und Welcker Rh. Mus. III, S. 602 (jetzt Alt. Denkm. III, S. 1—24), [sowie Wolff de noviss. orac. aet. p. 34 fgg.] Eine alte Verbindung der Loose als Mittel der Prophezeiung mit der Vogelschau findet sich bei Mopsos und Tiresias, vgl. Pind. Pyth. IV. 190: καί ῥά οἱ μάντις ὀφνίχὲσσι καὶ πλάφοισι θεοπφοπέων ἱεφοῖς Μόψος ἄμβασε στρατὸν πρόφρων; Eur. Phoen. 841: (Tiresias zur Tochter) κλήφους τέ μοι φύλασσε παρθένω χερί, οῦς ἔλαβον οἰωνίσματ ὀφνίθων μαθών θάκοισιν ἐν ἱεφοῖσιν κτλ. Ohne allen Grund hält Welcker diese κλῆφοι für allgemeinen Ausdruck).
- 17) In der historischen Zeit gehört dahin die μαντεία ὑπὸ πίνακι καὶ ἀστραγάλοις vor dem Altare des Herakles bei Bura Paus. VII. 25. 6, die Curtius, Herakles der Satyr und Dreifussräuber, Berlin 1852. 8. 11 für phönicisch erklärt und vielleicht der attische Tempel der Athene Sciras nach Gerhard etrusk. und kampan. Vasenb. 8. 29, obgleich Pollux IX. 96 nur sagt: μάλιστα Αθήνησιν ἐκύβευον ἐπὶ Σκίρω ἐν τῷ τῆς Σκιράδος Αθηνᾶς ἱερῷ: vgl. J. Christie inquiry into the ancient greek game, London. 1801. 4 und gegen Gerhard Welcker a. a. O. S. 14 igg.; auch in Dodona nach Cic. div. I. 34. Jedenfalls bemerkt Lobeck Agl. p. 814 richtig: antiquissimum esse sortium divinarum usum et ratio dictitat et verbum ἀναιρεῖν docet, sortes tollere significans, non ut lexicographi vocem.
- 18) Vgl. Jac. Gronov. ad Steph. Byz. fragm. de Dodone, L. B. 1681. 4 und mit Triglandii conjectaneis in dess. Thes antiqu Gr. VII, p. 274-324; Sibranda de oraculo Dodonaeo, Franequ. 1695.4; de Brosses in M. de l'A. d. I. XXXV, p. 89-132; Fred. Cordes de oraculo Dodonaeo, Groning. 1826. 8; Clavier p. 9-36; Zander in hall. Encykl. Sect. I. B. XXVI, S. 257-263; Preller ad Polemon. p. 58 fgg. und in Pauly's Realencykl. II, S. 1190-1195. Limburg-Brouwer VI, p. 17-20, Dorfmüller de Graeciae primord. p. 60-63, v. Lasaulx das pelasgische Orakel des Zeus zu Dodona, Würzburg 1840. 4, [Studien des klass. Alterth. S. 283 ff.]; Jos. Arneth über das Taubenorakel von Dodona, Wien 1840. 4 mit Creuzer in Münchner gel. Anz. 1840, N. 131 und dess. Symbolik III, S. 175-191, Ad. Zinzow de hist. Graeciae primordiis, Berol. 1846; Rinck Relig. d. Hell. II, S. 429 fgg.; [Gerhard gr. Mythol. I, S. 154, Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 179 ff.]; über die Oertlichkeit insbes. Leake travels in northern Greece, London 1835. 8, T. IV, p. 168-201, we namentlich auch die ungenauere Bestimmung von Hawkins on the site of Dodona in Walpole travels in the east, Lond. 1820. 4, p. 481 fgg. berichtigt ist. Dodonäische Orakelsprüche in historischer Zeit, so politische den Spartanern Paroem, gr. I, p. 328, den Athenern Paus. VIII. 11. 6; Plut. V. Phoc. 28 u. a.; religiose Institutionen von Dodona geordnet, so Paus. VII. 28. 3; IX. 25. 6.
- 19) Daher schon Iliad. XVI. 235: Σελλοί ὑποφῆται, wozu Eustathius p. 1057: ὡς ὑποφητεύοντες προφητεύοντι ἐνταῦθα Διί· χαμαὶ γάρ φασι

ŧ

δοραῖς ἐγποιμώμενοι δι' ὀνείρων τοῖς χρωμένοις χρηματίζουσιν ἐκ Διὸς, καθὰ καὶ Λυπόφρων ἱστορεῖ, ὅς καὶ τόμουρον τὸν ἀπλῶς μάντιν λέγει ὁμωνύμως τοῖς ἐν Δωδώνη: vgl. Soph. Trach 170 fgg. und 1168 fgg.: α τῶν ὀρείων καὶ χαμαικοιτῶν ἐγὼ Σελλῶν ἐσελθών ἄλσος εἰσεγραψάμην, Lycophr. Alex. 223 und mehr bei Spanheim ad Callim. H. Del. 94 und Valcken. diatr. Eurip. p. 171. Ob Beschnittene, wie Clavier p. 18 und Creuz. Symb. IV, S. 284 wollen? oder Eunuchen, das. S. 654?? [Der Name Tomaros, woraus man dies geschlossen, gehört dem Waldgebirge zunächst bei Dodona, (Hesych. s. v., Strabo VII. 75 p. 328 ff.) dann erst in Bezug auf dieses den Bewohnern (οἶον τομαροφύλακας Strabo a. a. O.) an, hat mit orientalischer Sitte nichts zu thun.]

- 20) Strabo fgm. Vat. VII. 1: ἐχρησμώδει δ' οὐ διὰ λόγων, ἀλλὰ διά τινων συμβόλων, ώσπες τὸ ἐν Λιβύη 'Αμμωνιακόν: vgl. Lobeck Agl. p. 264: interpretibus Sellis, gente fera et silvestri nulloque divino instinctu mota, sed diuturna fatidicae arboris observatione, quid cuique significaretur, soire edocta; auch Nitzsch z. Odyss. III, S. 78 und Klausen in hall. Encykl. Sect. III, B. IV, S. 321.
- 21) Wenigstens nach der einzigen sicher erhaltenen Urkunde dieser Art bei Demosth. Mid. §. 53: τῷ δήμῷ τῶν Αθηναίων ὁ τοῦ Διὸς σημαίνει, ότι τὰς ώρας παρηνέγκατε τῆς θυσίας καὶ τῆς θεωρίας, αίρετούς πέμπειν κελεύει Θεωφούς έννέα κ. τ. κ. Anders freilich Plato Phaedr. p. 244 B, wo die dodonäischen und delphischen Priesterinnen hinsichtlich der Ekstase geradezu verbunden werden; vgl. auch Aristides rhetor. II, p. 13: τας δ έν Δωδώνη τί φήσεις ίερείας, αι τοσαύτα Ισασιν, οσ αν τῷ θεῷ δοκῆ καί μέχοι τοσούτου, μέχοι αν δοκή καίτοι ούτε πρότερον τινα τοιαύτην είχον έπιστήμην, ποίν είσελθείν είς την του θεου συνουσίαν, ουθ' υστεφον ούδεν ών είπον ζσασιν, άλλα πάντες μαλλον η έκειναι: ja Paus X. 12. 5 lässt diese πελειάδας noch früher als die delphische Phemonoe in Versen sprechen: aber auch abgesehen von dem apokryphischen Charakter jener Verse kann jedenfalls diese Art von Mantik dort nicht die ursprüngliche gewesen, sondern vielleicht erst spät im Wetteiser mit der delphischen entstanden seyn, wie auch Trophonius zuweilen in Hexametern spricht, Paus. IV. 32. 5, das delphische Orakel auch in Prosa, Demosth, adv. Macart. §. 66.
- 22) Odyss. XIV. 328; auch φηγὸς, wie Hesiodus bei Strabo VII, p. 504, Soph. Trach 171 und Schol. Soph. Trach. 1170: ναῖον ἐν πυθμένι φηγοῦ, dann Herodot II. 56 u. s. w.; doch nicht Buche, sondern quercus esculus, Kruse Hellas I, S. 350 und 443, oder nach Linck Urwelt I, S. 361 aegilops; und gewöhnlich, was von Hesych. s. v. φηγὸς damit identisch gesetzt wird, δρῦς, wie Aesch. Prom. 832 προσήγορος, oder Soph. Trach. 1170 πολύγλωσσος, quercus fatidica Senec. Herc. Oet. 1473; vgl. Plato Phaedr. p. 275 B und Dionys Hal. rhetor. I. 6: τὴν μὲν δρῦν ὅτι ἱερὰ Διὸς...καὶ ὅτι οὐκ ἄφωνος αλλὰ καὶ ἐφθέγξατό ποτε ἐν Δωδώνη. Daher auch Zeus selbst als Φηγωναῖος bezeichnet vgl. [Steph. Byz. s. v. Δωδωνίς], Düntzer Zenodot. p. 116. Wie das Rauschen der Bäume auch sonst als Sprache galt, zeigen Theocr. Idyll. I. 1, Catull. IV. 12, Virgil. Ecl VIII. 22 u. s w. [Auch in Delphi

bewegte sich früher der neben dem Dreisusse stehende Lorbeerbaum, wenn die Pythia spricht: an seine Stelle traten später die στέμματα von Lorbeer vgl. Aristoph. Plut. 213: — εἰπέ μοι ὁ Φοῖβος αὐτὸς, Πυθικὴν σείσας δάφνην und 39: τί δῆτ ὁ Φοῖβος ἔλακεν ἐκ τῶν στεμμάτων mit Schol zu a. a. O. 213; Daphne ist die πρόμαντις des älteren Gäaorakels Paus. X. 5. 3. Apollos Erscheinen auf Delos kündet das Rauschen des Lorbeer, das sich Beugen der Palme, Callim. H. in Apoll. 1.]

- 23) Serv. ad Virg. Aeneid. III. 466: circa hoc templum quercus immanis fuisse dicitur, ex cujus radicibus fons manabat, qui suo murmure instinctu deorum diversis oracula reddebat; quae murmura anus Pelias nomine interpretata hominibus disserebat; sed quum hic ordo oraculorum per multa tempora stetisset, ab Arce latrone Illyrio excidi quercus praecepta est; unde factum est, ut postea fatidica murmura cessaverint. Diese Stelle hat Preller übersehn, wenn er Wachsmuth tadelt, dass er die dodonäische Eiche von einem illyrischen Räuber fällen lasse; nur darf dieses nicht mit Klausen und Wiskemann nach Polyb. IV. 67 schon um 220 a. Chr. angesetzt werden, da das Orakel noch später in Thätigkeit erscheint, [vgl. Wolff de noviss. orac. aet. p. 13]: Zeus wird als "Nährer durch Nass", als Nάτος dort verehrt mit dem Feste der Nãα, s. Jahn in Arch. Zeit. 1848. S. 221, Rangabé Ant. Hellen. II, n. 967.]
- 24) Vgl. Suidas I, p. 623: ἐν ἡ ῖστατο δοῦς, ἐν ἡ μαντείον ἡν γυναικών προφητίδων και είσιόντων των μαντευομένων έκινείτο δήθεν ή δοῦς ήχοῦσα, αὶ δὲ ἐφθέγγοντο, ὅτι τάδε λέγει ὁ Ζεύς: und über den Wechsel des Priesterthums Strabo VII, p. 506: ὖστερον δὲ ἀπεδείχθησαν τρείς γραίαι, έπειδή και σύνναος τῷ Διι προσαπεδείχθη ή Διώνη: obgleich den Böotern nach dems. IX, p. 607 fortwährend Männer weissagten; vgl. auch Max. Tyr. XIV. 1, während bei dem Sprüchwort Βοιωτοίς μαντεύσατο und μίασμα δουός von ή προφήτις ή έν Δωδώνη die Rede ist, Paroemiogr. gr. I, p. 53. 434. Die Priesterinnen (al Awdwides Plut. V. Phoc. 28) hiessen πελειάδες (Paus. X. 12. 5) oder πέλειαι, was die Stiftungssage bei Herodot II. 54 fgg. mit Bähr Annot. ad l. l. Vol. I, p. 556 fgg. Ed. II von Tauben herleitet, die aus Aegypten kommend gleichzeitig dieses und das hammonische Orakel in Libyen gegründet hätten, vgl. C. J. Schmitthenner de Jove Hammone, Weilburg 1840. 4, p. 83; und um anderer Deutungen zu geschweigen, Lasaulx S. 9 so auffasst, dass sie nach den heiligen Vögeln der Dione benannt worden seyen; wird jedoch diese, wie Buttmann Mythol. I, S. 22 fgg. annimmt, in ursprünglichem Dualismus dem dodonäischen Zeus beigesellt, so reicht ihr Cultus wenigstens zur Erklärung jenes Wechsels nicht aus, wie denn überhaupt die Beziehung des Namens πέλειαι selbst schon im Alterthume sehr schwankend war. Selbst was Strabo bei Eustath. ad Odyss. p. 1760 vermuthet, ότι αί πέλειαι είς οἰωνοσκοπίαν ὑπονοοῦνται, καθὰ καὶ κοραπομάντεις ησάν τινες, wird durch keine geschichtliche Spur einer Vogelschau in Dodona bestätigt. [Warum nicht? da die wilden Holztauben, die méleice, die auf dem  $\phi\eta\gamma\dot{o}g$  hausen, dem Zeus als Bringerinnen der Ambrosia heilig sind (Hom. Od. XII. 62, Athen. XI, p. 491 B, dazu Preller Gr. Mythol. I, S. 811].

Andere leiteten das Wort, wie auch den Namen der Taube selbet (Eustath. ad lliad. XXII. 189) von der greisen Farbe ab, vgl. Schol. Soph. Trach. 172: ὑπερ-ἀνω τοῦ ἐν Δωδώνη μαντείου δύο ἤσαν πέλειαι, δι ὧν ἐμαντεύετο ὁ Ζεὺς, ὡς ᾿Απόλλων ἀπὸ τρίποδος · οἱ μὲν οῦτω λέγουσι θεσπίζειν, οἱ δὲ οῦτω · τὰς ἱερείας γραίας οῦσας, καὶ γὰρ τοὺς γέροντας οἱ Μολοσσοὶ πολιοὺς ἀνόμαζον, wo πελείους zu lesen, wie Hesych. II, p. 905 und Strabo igm. VII. 2: ὅτι κατὰ Θεσπρωτοὺς καὶ Μολοττοὺς τὰς γραίας πελίας καὶ τοὺς γέροντας πελίους: und wem dieses nicht genügt, kann für beide Begriffe zu dem Stamme πέλειν zurückkehren, der dem beweglichen Vogel eben so gut wie der geschäftigen Priesterin entspricht, ohne darum zwischen beiden mehr als eine zufältige Homonymie zu begründen. [Allerdings ist diese da, so gut als zwischen der μέλισσα als symbolischem Thier (und als solche erscheinen durchaus jene drei delphischen Θριαὶ in der Schilderung bei Hom. h. Mercur. 550 fgg) und dem Namen der Priesterin in Delphi und überhaupt in Apollo-, Artemis- und Demeterdiensten].

- 25) [Schol. Pindar. Pyth. IV. 190; Cic. de divinat. II. 32: simiae vero Dodonaeae improbitatem historiis Graecis mandatam esse demiror. Quid minus mirum quam illam bestiam urnam evertisse, sortes dissipavisse? Et negant historici Lacedaemoniis ullum ostentum hoc tristius accidisse; dazu Bötticher Baumkult S. 113. Warum Marquardt Röm. Alterth. IV, S. 103, Note 622 die Loose erst nach dem Verfall des alten Orakels in Dodona einführen lässt, ist mir unbekannt.]
- 26) Strabo Exc. lib. VII: χαλκίον ἦν ἐν τῷ ἱερῷ ἔχον ὑπερκείμενον ἀνδριάντα κρατοῦντα μάστιγα χαλκῆν, ἀνάθημα Κερκυραίων, ἡ δὲ μάστιξ ἦν τρικλῆ ἀλυσιδωτὴ, ἀπηρτημένους ἔχουσα ἐξ αὐτῆς ἀστραγάλους, οἷ πλήττοντες τὸ χαλκίον συνεχῶς, ὁπότε αἰωροῖντο ὑπὸ τῶν ἀνέμων, μακροὺς ἤχους ἀπειργάζοντο, ἕως ὁ μετρῶν τὸν χρόνον ἀπὸ τῆς ἀρχῆς τοῦ ἤχου μέχρι τέλους καὶ ἐπὶ τετρακόσια προέλθοι: vgl. Polemo bei Steph. Byz. l. l. und d. Erkl. zu Zenob. Prov. VI. 5 (Paroemiogr. gr. I, p. 162) und Suidas I, p. 622, wo jedoch nach Preller's richtiger Bemerkung nirgends ein Grund liegt, das genannte Becken für ein mantisches Instrument zu halten; erst Clem. Alex. Protrept. p. 9 und andere Schriftsteller späterer Zeit setzen λέβητα Θεσπρωτεῖον und Δωδωναῖον χα κεῖον dem delphischen Dreifusse zur Seite; vgl. Spanheim ad Callim. H. Del. 286.
- 27) [Ueber den griechischen Verkehr mit dem Ammonium s. Böckh Staatsh. II, S. 132 fgg. Die Kyrenäer nennen Ammon "unseren Gott", Plato Politic. in.: εὖ γε νη τὸν ημέτερον Φεὸν τὸν μμωνα; die alte Verehrung des Ammon in Sparta und Theben durch das Geschlecht der Aegiden vermittelt, Pind. Pyth. V. 74—81, IX. 89; Paus. IX. 16. 1; III. 18. 2; die Verbindung von Elis mit demselben bezeugt durch die Altäre im Ammonium Paus. V. 15. 7. Kimon sendet zuerst von seinem Kriegszug nach Cypern und Aegypten aus Θεοπρόπους dahin, Plut. Cimon. 18; später regelmässige Theorie mit der Hammonias s. Böckh über die Seeurkund. S. 79, Staatsh. I, S. 340 Anm. und μμώνια έορτη Αθήνησιν ἀγομένη Hesych. s. v. Zusammenstellung der drei Orakel-

stätten bei Arist. Av. 618. 716, Plato Legg. V, p. 738 C. Welche mantische Bedeutung die Sonnenquelle mit ihrem wunderbaren Wärmewechsel neben dem äusseren Tempel hatte, ist unbekannt; unterschieden wird die legà κρήνη bei dem σηκὸς des Gottes auf der Akropolis: ἀφ' ἡς τὰ τῷ Θεῷ προσφερόμενα τυγχάνει τῆς ἀγνείας, Diod. XVIII. 50; vgl. sonst Herod. IV. 181, Luc. Phars. IX. 526; Plin. H. N. II. 106 § 228; V. 5 §. 31; Curt. IV. 7. Das in Procession getragene Bild des Gottes giebt durch sein νεῦμα die Richtung an, Diod. XVII. 50; es wird zu dem σηκὸς gebracht und antwortot durch Erschütterung der Träger τεταγμένοις τισί τῆς φωνῆς συμβόλοις; der die Deutung aussprechende Priester ist ein προφητεύων ἀνὴρ πρεσβύτερος τὴν ἡλικίαν Diod. XVII. 50; so scheidet auch Strabo XVII, p. 813 das Antworten des Gottes νεύμασι καὶ συμβόλοις und das Auslegen τοῦ προφήτου τὸν Δία ὑποκρινομένου.]

### S. 40.

Ungleich bedeutender stehen inzwischen neben diesen Zeichenorakeln die Spruchorakel des Apollo, der, wenn gleich selbst nur als Organ des gemeinschaftlichen Götterkönigs 1), doch allein die Macht zu haben schien, Menschen zu persönlichen Werkzeugen seiner Weissagung zu begeistern, und desshalb vorzugsweise solchen Orakelu vorstand, wo Männer oder Frauen in ekstatischem Zustande Worte hören liessen, die dann von den Vorstehern des Heiligthums zu Sprüchen verbunden und auf vorgelegte Fragen angewendet wurden 2). Woraus jene Ekstase hervorging, lässt sich nicht mehr mit voller Sicherheit bemessen; dass sie jedoch eben so wenig blossem Betruge als unmittelbaren dämonischen Einwirkungen beigelegt werden darf<sup>3</sup>), erhellt schon daraus, dass sich an allen jenen Orten Quellen und sonstige Naturerscheinungen befanden, welchen man eine begeisternde Kraft zuschrieb 4); und wenn ja von absichtlichen Täuschungen die Rede seyn kann, so trifft dieses jedenfalls nur die Mittelspersonen und Priester<sup>5</sup>), die aber auch dafür andererseits durch die grosse Weisheit entschädigten, mit welcher sie wenigstens in Griechenlands classischer Zeit die Auctorität ihres Gottes zu staatskluger und consequenter Leitung der öffentlichen und gottesdienstlichen Angelegenheiten des ganzen Volkes benutzten 6). Namentlich gilt dieses von dem pythischen Orakel zu Delphi am Fusse des Parnassus?), wo der aus einer Erdspalte aufsteigende Dampf der wirkenden Nähe des Gottes zugeschrieben ward 8); diesen nahm die Pythia 9) auf dem Dreifusse sitzend 10), nachdem sie Lorbeerblätter gekaut und aus der

heiligen Quelle getrunken hatte 11), in sich auf 12), und ihre Sprüche, von dem Propheten und dessen Beiständen 13) gedollmetscht, wurden Gesetz und Richtschnur für Tausende aus der Nähe und Ferne, deren Boten ursprünglich nur einmal im Jahre, später allmonatlich 14) nach Rang oder Loos 15) den Gott zu fragen zugelassen wurden, und nach den sich von selbst verstehenden Reinigungen und Opfern in einem Vorgemache der im Hintergrunde des Tempels befindlichen Höhle, wo unter Lorbeerzweigen der Dreifuss stand, dem heiligen Acte beiwohnten 16). Ausserdem fehlte es jedoch nicht an sonstigen Orakelstätten desselben Cultus, zumal in den benachbarten Ländern Phocis 17), Euböa 18), und Böotien 19), wo namentlich auch in Hysiä das Trinken des Weissagenden aus einer begeisternden Quelle erwähnt wird 20), auch zu Ichnä in Macedonien 21) und Aehnliches hören wir sowohl aus dem peloponnesischen Argos, wo das Blut des Opfers die Begeisterung hervorbringen sollte 22), als von den beiden, welche unter der grossen Anzahl der kleinasiatischen <sup>23</sup>) jedenfalls die bedeutendste Stelle einnahmen, dem Orakel des klarischen Apollo bei Kolophon 24) und dem des didymäischen in der Nähe von Milet 25). Im klarischen Tempel stieg der Priester selbst in die heilige Grotte, und trank hier von dem Wasser, dessen Kraft seine Sprüche beigelegt wurden 26); bei den Branchiden im Didymäum aber weissagte wie in Delphi ein Weib, das den Saum seines Kleides und seine Füsse aus der Quelle benetzte und den emporsteigenden Dampf an sich zog 27); und an allen drei Orten wurden die Orakel in Versen aufgefasst, zu deren Redaction sogar eigene Dichter unter dem priesterlichen Personal vorkommen 28), bis freilich zuletzt selbst in Delphi die Prosa die Oberhand gewann 29). Nur das Orakel zu Patara in Lycien unterscheidet sich in seinen Gebräuchen wesentlich von den übrigen, indem sich hier die Priesterinn über Nacht in den Tempel einschloss, um den Besuch des Gottes zu erwarten 30); dazu mögen jedoch schon orientalische Einflüsse mitgewirkt haben, so innig sonst auch gerade Lycien als Winterausenthalt des Gottes mit den übrigen Sitzen des apollinischen Cultus zusammenhing 31).

<sup>1)</sup> Aeschyl. Eum. 19: Διὸς προφήτης δ' ἐστὶ Λοξίας πατρός: vgl. Homer. H. Apoll. 132 und Schol. Oed. Colon. 793, wo auch noch ein anderer Vers

aus Aeschylus έν Ιερείαις: ταῦτα γὰρ πατὴρ Ζεὸς ἐγκαθίει Λοξία θεσκισματα, mit Macrob. Saturn. V. 22 und mehr bei Pabet de diis fatid. Gr. p. 20 fgg., sowie Paucker in Arch. Zeit. 1853. S. 158. [Im Gegensatze zu der Menschen wie Götter gegenüber gleich schwierigen Stellung der μάντεις hebt Euripides die Unabhängigkeit des Apollo und seines Orakels hervor, Phoen. 960: Φοίβον ἀνθρώποις μόνον χρῆν θεσπιφδείν, ος δέδοικεν οὐδένα, ebenso Electr. 400: Λοξίου γὰρ ἔμπεδοι χρησμοί, βροτών δὲ μαντικήν χαίρειν ἐῶ.]

- 2) Προφήται, s. oben §. 33, not. 14, und Plat. Tim. p. 72B: οδεν δή και τὸ τῶν προφητῶν γένος ἐπὶ ταις ἐνθέοις μαντείαις κριτὰς ἐπικαθιστάναι νόμος· ους μάντεις αύτους ονομάζουσί τινες, τὸ πᾶν ήγνοηκότες, ότι της δι αίνιγμών ούτοι φήμης και φαντάσεως ύποκριται καί οὖτι μάντεις, προφήται δὲ μαντευομένων δικαιότατα ὀνομάζοιντ ἄν, mit E. G. Bardili signif. primit. voc. προφήτης ex Platone erutus, Gott. 1786. 8; auch Cic. div. I. 18 and Poll. I. 19: προφήτης δ χρώμενος τη χρησροloyung: im Alig. aber über die apolinischen Orakelstätten Klausen in hall-Encykl. Sect. III, B. IV, S. 302-320 und Hüllmann Anf. d. griech. Gesch. S. 54-81, so verkehrt sie auch dieser als Priesterstaaten, gestiftet von Abkömmlingen der ägyptischen Priesterkaste, aufgesasst hat. Das einzige, den apollinischen Orakeln wesentlich gleichgesetzte Orakel des Bacchus fand sich bei den Σάτραι, dem einzig bis Herodots Zeit immer freien thrakischen Bergvolk, gelegen auf hohem Gebirge mit den Byssol als of προφητεύοντες του ίρου und einer πρόμαντις ή χρέουσα παθάπερ έν Δελφοῖσι καλ ούδὲν ποικιλώτερον (Herod. VII. 111). Daher bei Euripides (Hec. 1245): ὁ Θρηξὶ μάντις — Διόνυσος, Daher kommt den Libethriern am Olympos über das Grab des Orpheus  $\mu \alpha \nu$ τευμα έπ Θράπης Paus. IX. 30. 5. Auch in Amphikleis in Phocis ist bei dem Dionysosheiligthum ein Orakel: πρόμαντις δε δ legens έστι, χρά δε έπ τοῦ Φεοῦ κάτοχος, Paus. X. 33. 5]. Uraltes, aber in historischer Zeit nicht mehr bezeugtes Orakel des Pan bei Lykoreia mit Erato als Prophetin, Paus. VIII. 87.9.
- 8) Van Dale's Kampf gegen die Annahme dämonischer Einflüsse, die van den Platonikern (vgl. schon Plat. Symp. p. 202 E., dann Epin. p. 984 E., Hierokles bei Phot. bibl. p. 172 und 461, Jamblichus de mysteriis I. III und die Abhh. von Plutarch, Appulejus, Maximus Tyrius über das Dämonium des Sokrates mit van Dale de idolel. p. 85 und H. N. Clausen spologetae Platonis arbitri, Hafn. 1817. 8, p. 81) suf die christlichen Schriftsteller übergegangen war, ist durch Fr. Baltus (Argentor. 1709, 2 Bde 8) und Anderer Widerspruch (vgl. Reimann Catal. theol. crit. p. 993 fgg.) begreißlicherweise nicht erschüttert; dagegen ist auch sein Extrem, überall nur Pfaffentrug und berechnete Gaukelspiele zu wittern, von der neuern Kritik mft Recht in seine Schranken zurückgewiesen; vgl. Hardion in M. de l'A. d. I. III, p. 142 u. 181; J. B. Koppe vindiciae oraculorum a daemonum seque imperio ac sacerdotum fraudibus, Gett. 1774. 8; Herder Ideen III, S. 211; Limburg-Brouwer VI, p. 10 fgg.
- 4) Vgl. Constant de la religion III, p. 369 fgg., Wiskemann de oracc. gener. p. 27 fgg., Götte delph. Orakel S. 43 und 109, Limburg-Brouwer VI, p. 21 u.s. w. Dass nur solche Weissagung von Apoll abgeleitet worden, die

aus einer Seelenerhebung und Seelenerleuchtung hervorging, welche das im hohen Sinne gedachte auch äusserlich postulirte (Müller Dor. II, S. 840), dar gegen der schwärmerische Zustand, in den kühle Grotten mit ihren rinnenden Wässern, tönendem Wiederhall, rauschendem Luftzuge, das empfindsame Gemüth der Vorwelt versetzten, den Nymphon beigelegt worden sey, wird sieh mit solcher Schärfe kaum durchführen lassen.

- 5) Wie jedenfalle spätere Betrüger in dieser Hinsicht verfuhren, zeigt Lucians Pseudomantis c. 20 fgg. und Euseb. praep. evang. IV. 2: alla nal έναγχος καθ' ήμας αύτους έπι τη θεοσοφία ταύτη βοηθέντες διά βασάνων αίκιας έπὶ τῶν Ῥωμαϊκῶν δικαστηρίων τὴν πᾶσαν έξεφώνησαν πλάνην άνδρων άπάταις γίνεσθαι, καὶ γοητείαν τετεχνασμένην τὸ πᾶν είναι όμολογήσαντες, οί γε και τὸν πάντα τρόπον τῆς κατασκευῆς και τας μεθόδους της κακοτεχνίας ταϊς πρός αύτων έν υπομνήμασιν άφεθείσαις φωναίς ένεγράψαντο: aber selbst die frühere Mantik hält Götte S. 111 solcher Kunstgriffe nicht für unfähig; auch Clavier p. 65 und 126, obgleich er meint: ceux qui dirigeoient les oracles, principalement celui de Delphes, n'avoient aucun besoin de recourir à des prestiges et autres moyens frauduleux, räumt doch ein, dass die Vorsteher der Orakel mit den Fragenden irgendwie im Einverständniss gewesen; und ähnlich Limburg Brouwer VI, p. 47: en effet, je ne puis me défendre d'avouer, qu'il me semble, que noire bon van Dale a asses bien prouvé, que même dans l'oracle de Delphes on ne jouait pas toujours les cartes sur table etc.
- 6) Schömann zu Aeschyl. Eum. S. 75: "den eigentlichen Beruf der Orakel spricht am Treffendsten das Wort Bepischer aus; nicht zur Befriedigung vorwitziger Zukunstforscher waren sie gestiftet, sondern um die göttlichen Satzungen zu verkündigen und demjenigen, der sich wegen eines Vorhabens an sie wandte, Belehrung zu ertheilen"; vgl. Müller Dor. I. S. 338, Böttiger Kunstmythol. II, S. 110, Opuscc. p. 191 und über das delphische Orakel insbes. oben §. 5, not. 7 mit Klausen a. a. O. S. 307 fgg. und den von Limburg-Brouwer VI, p. 10 charakterisirten italiänischen Streitschriften von Mengotti, Torriceni und Ambrosoli, Milano 1820 und 1821, die freilich eben so wie Hüllmann Würdigung des delph. Orakels, Bonn 1837. 8, S. 56 fgg. auf die Amphiktyonen ein unverhältnissmässig grösseres Gewicht gelegt haben, als diesen nach der Natur ihres Instituts zukommt; s. St. A. §. 13.
- 7) Vgl. Paus. X. 5—32, auch Justin XXIV. 6 und Heliod. Asthiep. II. 26 fgg. mit Hardion sur l'oracle de Delphes in M. de l'A. d. Inscr. III, p. 137—199, Barthélemy voyage d'Anach. ch. 22, Clavier p. 36—129, Wilster de religione et oraculo Apollinis Delphici, Havn. 1827. 8, Zander in hall. Encykl. Sect. I, B. XXIII, S. 403 fgg., Götte das delphische Orakel in s. Einflusse auf die alte Welt, Lpz. 1839. 8, Preller in Pauly's Realencykl. II, S. 900—919, H. A. Grashof de Pythonis oraculi primordiis atque incremento, Hildes. 1836. 8; Ford. Stiefelhagen de oraculo Apollinis Delphico, Benn 1848; Rinek Relig. der Hell. II, S. 434 fgg.; [Nägelsbach nachhem. Theol. S. 180—190; Kayser Delphi. Vorträge im geogr. Verein zu Darmstadt géhalten. Darmstadt 1856;]

insbes. aber Ulrich's Reisen und Forschungen S. 35-103 und Thiersch Topographie von Delphi in Abhh. d. philol. Cl. d. Münchner Akad. 1841, B. III, Abth. 1, S. 1-72; Prelier Delphica in Ber. d. Verh. d. Kön. Sächs. Ges. d. W. zu Leipzig, Hist. philol. Kl. 1854. Hft. 3. 4.]; über Einzelnes auch Wieseler conject. in Aesch. Eumen. p. xvn fgg. und die delphische Athena, Gött. 1845. 8, und über das Verhältniss des dortigen Apollocultus zu früheren der Gäa und Themis Böttiger Kunstmythol. II, S. 109, Forchhammer Apollos Ankunft zu Delphi, Kiel 1841. 4, S. 16 fgg.; Gerhard das Orakel der Themis, Berl. 1846. Bernhardy schliesst aus dem Charakter der Gäa als μελανοπτεφύγων μήτεφ όνε!φων (Eurip. Hec. 71) und aus Eurip. Iphig. T. 1230 ff., dass Delphi ursprünglich ein Traumorakel mittelst Incubation war, [aber nach der Erzählung des Euripides sind die νύχια — φάσματ όνείρων nicht Form des Themisorakels, sondern Ausdruck der über den Verlust des Orakels ihrer Tochter zürnenden Gäa, während Apollo es bereits besitzt]. Auch später wird Themis noch mit Apollo erwähnt, Plut, malign. Herod. c. 28. Themis als Schlasprophetin auf einer antiken Paste nach Winkelm. Descript. de cab. de Stosch p. 197, Welcker alte Denkm. II, S. 325 fgg., Taf. XVI. 31.

- 8) Strabo IX, p. 641: φασὶ δ΄ εἶναι τὸ μαντεῖον ἄντρον κοῖλον κατὰ βάθους οὐ μάλα εὐρύστομον, ἀναφέρεσθαι δ΄ ἐξ αὐτοῦ πνεῦμα ἐνθουσιαστικόν: vgl. Aristot. de mundo c. 4, p. 395, Diodor. XVI. 26, Plut. def. oracc. c. 42, Jambl. de myst. p. 73 u. s. w. Nach Cic. div. I. 19 könnte er allerdings schon damals scheinen exaruisse vetustate; doch setzt ihn noch die Erzählung in Lucians (Philostratus) Nero c. 10 sowie Longus de sublim. XIII. 2, voraus; erst gogen Julian bekannte das Orakel sich selbst als versiegt; vgl. Georg. Cedren. T. I, p. 304 ed. Par., [dazu G. Wolff de noviss. orac. aet. p. 44].
- 9) Πασών Δελφίδων έξαίρετος, Eur. Ion 1357, wogegen es wenigstens nicht als Regel betrachtet werden kann, wenn die, welche Plutarch Pyth. orac. c. 22 erwähnt, έν οίκία γεωργών πενήτων erzogen war, wenn auch Max. Tyr. XIV. 1 und Orig. c. Cels. VII, p. 335 sie als louver und to torov γύναιον bezeichnen. Auch Diodors Angabe XVI. 26, dass es ursprünglich ein junges Mädchen, später erst eine Frau über 50 Jahre gewesen sey, findet sich wenigstens in sofern nicht bestätigt, als die ältesten Zeugen, Aeschylus und Euripides, sie bereits als years kennen; wohl aber können es zur Zeit der höchsten Blüthe nach Plut. def. oracc. c. 9 gleichzeitig zwei und eine Stellvertreterin gewesen seyn; und eben so entspricht die Kleidung, die ders. Pyth orac. c. 24 als abgeschafft schildert: πρωβύλους τε χουσούς άφήρει παλ ξυστίδας μαλακάς απημφίαζε, και που και κόμην σοβαρωτέραν απέκειρε ual ὑπέλυσε ποθοφνόν, dem Bilde, das wir aus früheren Nachrichten und Denkmälern gewinnen; vgl. Wieseler conj. p. xx1, Jahn Vasenbilder, Hamb. 1839. 4, p. 2 fgg. [und Arch. Zeit. 1858. t. LIX, p. 131 ff., wo das mit Lorbeerblättern besteckte Diadem, das langwallende Haar, der ärmellose lang wallende Chiton dem Apollo Kitharodos entspricht.]
  - 10) Vgl. Spanheim ad Callim. H. Del. 90, Caylus recueil d'antiqu. II, p. 161-167, Müller de tripode Delphico, Gott. 1820. 4 und Böttiger's Amal-

thea I, S. 110-185 u. III, S. 19-34, auch Böttiger Opusco. p. 424, Passow in dess. Archäologie und Kunst I, S. 153 fgg. und Bröndsted Reisen und Untersuchungen in Griechenland I, S. 117 fgg. Dass es von den beiden Gattungen έμπυριβήται und πρατήρες, die Athen. II. 6 trennt, die erstere ist, hat Müller richtig bemerkt; eben so die drei Theile, den ολμος d. i. den Deckel oder richtiger die darüber befestigte Platte, wie derselbe Kl. Schr. I, S. 59 mit Bröndsted gegen Jakobs und Böttiger Amalthea III, S. xix erweist, auf welchem die Pythia sass (Poll. X. 81: τὸ δ' ἐπίθημα τοῦ τρίποδος πύπλον καὶ ὅλμον προσήκει καλείν, έπεὶ καὶ τοῦ Δελφικοῦ τρίποδος τὸ ἐπίθημα, ώ ἐγκάθηται ή προφήτις, όλμος καλείται; Zenob. III. 63 in Paroem. gr. I, p. 72: ἐν όλμφ εύνάσω: οι μεν όλμον μάντιν φασίν· οι δε τούς εν όλμφ ποιμηθέντας μαντικούς γίνεσθαι, όθεν και παροιμίαν γενέσθαι — και τούς τρίποδας τοῦ Απόλλωνος όλμους καλείσθαι καὶ Απόλλων ὑπὸ Σοφοκλέους ἔνολμος; Schol. Aristoph. Plut. 9), den Kessel ( $\lambda i \beta \eta g$ ) und dessen Einsatz ( $\dot{\eta} \chi i \delta \sigma v$ , cortina nach Serv. ad Virg. Aeneid. VI. 347: aut quod cor teneat, aut quod tripus septus erat corio serpentis — vgl. dens. III. 92 — aut certe secundum Graecam etymologiam ὅτι τὴν κόρην τείνει, quod extendit puellam) geschieden; nur darf auch die cortina wieder nicht mit dem oupalos oder Nabelstein verwechselt werden, welchen Passow in zahlreichen Darstellungen der delphischen Oertlichkeit erkannt hat; vgl. Müller zu Aesch. Eum. S. 101, Raoul-Rochette mon. inéd. I, p. 188, Curtius Wegebau S. 98 und über das mantische Netz, wesentlich ein bacchisches Symbol, αγοηνον, auch γοηνον oder γρηνον (Hesych. s. v. άγρηνον), womit er bisweilen bedeckt erscheint, vgl. Schöne de person. in Eur. Bacch. babitu p. 54, Ritschl Rh. Mus. I, S. 485. Zeitschr. f. d. Alt. 1845, S. 105, Winkelmann Monum. ined. p. 212.

12) Lucian bis acc. c. 2: πιούσα τοῦ ίεροῦ νάματος καὶ μασησαμένη της δάφνης: vgl. Hermot. c. 60: ωσπερ φασίν έν Δελφοίς την πρόμαντιν, έπειδαν πίη τοῦ ίεροῦ νάματος, ἔνθεον εύθὺς γίνεσθαι: nur nicht aus der Kastalia, wie ders, Jup. trag. c. 80 und andere Schriftsteller späterer Zeit (Schol. Eurip. Phoen. 230, Clem. Alex. protrept. p. 9, Orig. c. Cels. VII, p. 333, Themist. orat. XIII, p. 292) verwechseln, sondern aus dem Zweige der Kassotis, der sich in das Adyton selbst ergoss, während die tiefer liegende Kastalia vielmehr zur Reinigung der Besucher diente; s. Paus. X. 8. 5; 24. 5 und Ulrichs S. 49 u. 82. Was dagegen die Zweifel betrifft, welche Tzetzes ad Lycophr. 6 gegen das Lorbeerkauen erhebt, so nimmt hier schon Hardion p. 179 mit Recht die Ueberlieferung in Schutz; [auch der δεισιδαίμων nimmt ἀπὸ εεροῦ δάφνης Blätter in den Mund und geht den Tag über damit herum wgl. Theophr. Char. 16; über das Schütteln und Rauschen des den Dreifuss umgebenden Lorbeers s. §. 39, n. 22 und Bötticher Baumkult S. 339 ff., die Pythia hält selbst einen Lorbeerzweig und ist damit bekränzt: ἐστεφανηφόρει ή Πυθία Schol. Arist. Plut. 39; sie verbrennt (ἐπιθυμιὰ) zur Räucherung Lorbeer und Gerstenmehl Plut. de Pyth. orac. 6;] vgl. über die Kraft des Lorbeers ausser Jo. Gerh. Wagner laurus ex omni antiquitate eruta, Helmst. 1722. 8, Funccius de lauru Apollini sacra, Marb. 1752. 4, die Erkl. zu Tibull. II. 5. 68

und Juven. VII. 19, und mehr bei Spanheim ad Callim. H. Del. 94, Reimar. ad Dion. Cass. LXXII. 21, Sturz. Emped. p. 102, Creuz. Symb. II, S. 561, Müller Dor. I, S. 336, Böttiger kl. Schr. 1, S. 107 [und jetzt Bötticher Baumkult S. 838—384].

- 12) Orig. c. Cels. III, p. 125: διὰ τοῦ Πυθίου στομίου περικαθεζομένη τῆ καλουμένη προφήτιδι πνεῦμα διὰ τῶν γυναικείων ὑπεισέρχεται τὰ μαντικόν: vgl. Schol. Junt. Aristoph. Plut. 39, Joh. Chrysost. hom. XXIX ad I Corinth. 22 und mehr bei Davis. zu Max. Tyr. XIV. 1 und Cic. div. I. 36, auch Götte S. 3 und Limburg-Brouwer VI, p. 8, deren Spott aber eben so unrecht angebracht ist, als Claviers seltsamer Ausweg p. 91—107, dass das Orakel eigentlich in den Tönen bestanden habe, welche die in der cortina eingeschiosane Luft durch den Druck der darauf sitzenden Pythia hervorbrachte! Dichterstellen wie Virg. Aeneid. III. 92: mugire adytis cortina reclusis, Ovid. Met. XV. 635, Nonn. Dionys. IV. 291, selbst Eurip. Orest. 324 und Aristoph. Equ. 1015 können solche Auslegung gegen Strabo lX, p. 641, Diod. XVI. 27 u. s. w. nicht begründen.
- 18) Ob ein oder mehre προφήται, streiten Clavier auf der einen, van Dale und Götte auf der andern Seite; doch scheint Herod. VIII. 36 und Plut. des orace. e. 51 stärker für den Singular als Eurip. Ion. 416 und Aelian. H. A. X. 26 für den Plural zu sprechen. Daneben die fünf οσιοι, Plut. qu. Gr. 9: πέντε δ' είσιν οσιοι διὰ βίου και τὰ πολιὰ μετὰ τῶν προφητῶν δρῶσιν οῦτοι και συνιερουργοῦσιν, ᾶτε γεγονέναι δοκοῦντες ἀπὸ Δευκαλίωνος: die jedoch selbst wieder mit den eigentlichen Priestern um so weniger zu verwechseln sind, als diese urkundlich nur in Zweizahl erscheinen, s. Curtius anecdota Delphica, Berl. 1843. 4 mit d. Rec. v. Ahrens in G. G. A. 1844, S. 127 fgg. Auch dass die delphischen ἀριστεῖς oder Primaten als solche mit dem Orakel nichts zu schaffen hatten, hat Limburg-Brouwer VI, p. 50 gegen Hüllmann Würdigung S. 19 fgg. richtig bemerkt.
- 14) Plut. qu. Gr. 9: όψὲ γὰς ἀνείθησαν αί κατὰ μῆνα μαντεῖαι τοῖς δεομένοις πρότεςον δὲ ἄπαξ ἐθεμίστευσεν ἡ Πυθία τοῦ ἐνιαυτοῦ κατὰ ταύτην τὴν ἡμέςαν, nämlich am siebenten des Frühlingsmonats Βύσιος, d. i. Πύθιος, wenn auch die Etymologie zwischen πυνθάνεσθαι und πύθω schwankt; a. Schwartz de Apoll. natura p. 25 und m. Abh. de anno Delphico, Gott. 1844. 4, p. 26. Ob ausserdem, wie Clavier p. 120 will, für angeschene Fremde mit Ausnahme weniger ἡμέςαι ἀποφράδες stets geweissagt ward, atcht dahin; aus Plut. V. Alex. c. 14 geht es nicht mit Sicherheit hervor, und dera. Pyth. orac. c. 8 sagt bestimmt das Gegentheil: ἀρκεὶ τὸν θεὸν εἰς σῶμα καθειργνύναι θνητὸν ἄπαξ τοῦ μηνός.
- 15) Aeschyl. Eum. 31: κέι πας Έλλήνων τινές, ἴτων πάλω λαχόντες ώς νομίζεται: doch ertheilten die Delphier (ob auch die Amphiktyonen? Tittmann S. 179) zahlreiche προμαντείας, vgl. Ste-Croix gouv. ſédér. p. 277 und Curtius anecdd. Delph. p. 79, [Rangabé Ant. Hellen. II, n. 715—736] selbst an Barbaren, wie Krösus (Herod. L 54) und Philippus von Macedonien, vgl. Demosth. Phil. III, §. 82: ἔχει δὲ καὶ τὴν προμαντείαν τοῦ θεοῦ, παρώ-

2,500

σας ἡμᾶς καὶ Θετταλούς καὶ Δωριέας καὶ τοὺς ἄλλους Αμφικτύονας, ਜੁੰद οὐδὲ τοῖς Ελλησιν ἄπασι μέτεστιν. [Die von J. Kayser Delphi, Darmstadt 1855, S. 90. 164 gegen die Deutung der προμαντεία als Vorrecht beim Fragen erhobenen Einwürfe sind ungegründet; vgl. Liter. Centralbl. 1856. n. 21, S. 836. Die Ehre der Θεαροδοκία, der Aufnahme der Θεωροί an Fremde ertheilt bei Rangabé Ant. Hellen. II, n. 720].

- 16) Θεωφοί (s. oben §. 31, not. 16) oder Φεοπφόποι, vgl. Poll. X. 165. Herod. I. 67, und Weiteres das. VII. 140: πέμψαντες γὰο οί Άθηναῖοι είς Δελφούς θεοπρόπους χρηστηριάζεσθαι ήσαν έτοιμοι, καί σφι ποιήσασι περί το ίρου τα νομιζόμενα, ως ές το μέγαρου έσελθόντες ίζουτο, χρά ή Πυθία τάδε: woraus zugleich hervorgeht, dass das άδυτον (Eur. Iph. Taur. 1254, auch πολυστεφής μυχός, Aeschyl. Eum. 39 u.s. w.) im Tempel selbst war und die Lorbeerumhüllung (δαφνώδη γύαλα Eurip. Ion. 76) nicht mit Brondstedt, auf einen freien Raum oder Hof zu ziehen ist; vgl. Ulrichs S. 79-94 und Götte S. 106; wenn es auch tiefer als der übrige Tempel gelegen zu haben scheint, daher καταβαίνειν είς το μαντείον: Plut. V. Timol. c. 8 u. s. w. [In Sparta heissen diese θεωφοί Πύθιοι vgl. Herod. VI. 57: Sache der Könige — και Πυθίους αίφέεσθαι δύο έκάτερον· οί δε Πύθιοι είσι θεσπρόποι ές Δελφούς σιτεόμενοι μετά βασιλέων τα δημόσια; dazu Suid. und Phot. s. v. und Schoemann Gr. Alterth. I, S. 247. Nach Schol. Arist. Plut. 38 werden die Fragen auf ein Buchsbaumtäfelchen geschrieben, mit Lorbeer dieses umkränzt und der Pythia hingereicht.
- 17) Eine Uebersicht apollinischer Orakel bei Rinck Relig. d. Hellen. II, S. 440-43. Abs, Her. I. 46, VIII. 83, Paus. X. 35 u.s. w.
- 18) Orobiae, das Ol. 88. 2 zur Hälfte in das Meer versank Thuc. III. 89, vgl Strabo X, p. 683: ἐν ῷ μαντείον ἦν ἀψευδέστατον ἦν δὲ μαντείον παὶ τοῦ Σελινουντίου Ἀπόλλωνος und dazu Ross Königsreisen II. S. 46.
- 19) Plut. def. oracc. c. 5: ὅπου τὴν Βοιωτίαν ἔνενα χοηστηφίων πολύφωνον οὖσαν ἐν τοῖς πρότερον χρόνοις νῦν ἐξελέλοιπε κομιδη: vgl. Müller Orchom. S. 145. Dahin Ptoon Her. VIII. 135, Plut. def. oraco. c. 8. Paus. [IV. 32. 5;] IX. 23. 5; Bull. dell' inst. archeol. 1838, p. 110; Ross Königsreisen I, S. 105; ferner Hysiae Paus. IX. 2. 1; Tegyra, Plut. def. oraco. c. 5 und V. Pelop. c. 16; Eutresis, Steph. Byz. s. v.; auch die sphragitischen Nymphen am Cithäron, Paus. IX. 3, Plut. V. Arist. 11. [Auch das Apolloheiligthum Tilphossion an der Quelle des Namens, mit dem Grabe des Sehers Tiresias und gestiftet im Zusammenhang mit Delphi ist eine alte Orakelstätte, Hom. H. Apoll. 379 fgg.; Paus. IX. 33. 1; Strabo IX, p. 410; Athen. II. 41 E.)]
- 20) Paus. IX. 2: πάλαι δὲ ἐκ τοῦ φρέατος κατὰ τὸν Βοιωτῶν λόγον ἐμαντεύοντο πίνοντες.
- 21) Hesych. II, p. 88: Ἰχναίην χώραν τὴν Μακεδονίαν, ἔνθα τὸ μαντεῖον ὁ Ἰπόλλων κατέχει καὶ τιμᾶται; Lage bei Pella in Bottiaes Herod. VII. 128. Wichtig, dass dort Themis als Ichnais verehrt wird und ihr Mythus spielt, Steph. Byz. s. v. Ἦχναι. Diese allerdings auch in dem thessalischen

Ichnai hochgeehrt, Strabo IX, p. 416; auch hier wird ein Apolloheiligthum daneben genannt, das des Apollo Φυλλαΐος zu Φύλλος.

- 22) Paus. II. 24: ἀνιόντων δὲ ἐς τὴν ἀκρόπολιν ἔστι... ναὸς ᾿Απόλλωνος, ον Πυθαεὺς πρῶτος παραγενόμενος ἐκ Δελφῶν λέγεται ποιῆσαι... Δειραδιώτης ᾿Απόλλων καλούμενος... ἡ δέ οἱ μαντικὴ (μαντεύεται γὰρ ἔτι καὶ ἐς ἡμᾶς) καθέστηκε τρόπον τοῦτον γυνὴ μὲν προφητεύουσά ἐστιν ἀνδρὸς εὐνῆς εἰργομένη, θυομένης δὲ ἐν νυκτὶ ἀρνὸς κατὰ μῆνα ἕκαστον γευσαμένη δὴ τοῦ αϊματος ἡ γυνὴ κάτοχος ἐκ τοῦ θεοῦ γίνεται. [Ganz analog bei dem Gäaorakel in Aegira: ibi enim sacerdos Terrae vaticinatura tauri sanguinem bibit, priusquam in specum descendat, Plin. H. N. XXVIII. 41.]
- 28) Apollo Aktius zu Adrastea Strabo XIII, p. 879, Thyrxeus auf den cyaneischen Inseln, Paus. VII. 21. 6; Orakel zu Thymbra, Strabo XIII, p. 898, Schol. Iliad. 430, Serv. ad Virg. Aeneid. III. 85 mit Klausen Aeneas S. 185; Seleucia in Cilicien Zosim. I. 57; Zelea Str. XIII, p. 879; Gryneum Str. XIII, p. 923, Paus. I. 21, Philostr. V. Apollon. IV. 14, Serv. ad Virg. Ecl. VI. 72 mit Meineke anal. Alex. p. 79, und mehr bei Müller Dor. I, S. 218. 227, sowie Schönborn über d. Wesen Apollons und die Verbreitung seines Dienstes. Berlin 1854. 8, S. 29 fgg., Zeitschr. L. Alterth. 1851, S. 55; auch auf Delus, Hom. H. Ap. Del. 81, Diodor. V. 58, Luc. Bis. Accus. 1, dazu Spanheim ad Callim. H. Del. 90. [Athen. VIII. 8 erwähnt τοὺς τῶν Δηλίων μάντεις als andeutend einen Vorfall beim Opfer].
- 24) S. Strabo XIV, p. 951, Paus. VII. 8.2, Schol. Apoll. Argon. I. 308, Xenoph. Ephes. I. 6, Paus. VIII. 29. 3, Nicand. Ther. 958, Alexiph. 9, wo auch Mythisches über den Namen: Κλάρος γὰρ εἴρηται παρὰ τὸ κεκληρῶσθαι τὸν τόπον Απόλλωνα, ἢ ὅτι ἐκεὶ ἐκληρωσσαντο Ζεὺς, Ποσειδῶν καὶ Πλούτων, ἢ ὅτι ἐκεὶ ἔκλαυσεν ἡ Μαντῶ σὺν τῷ ἀνδρὶ Βακχιάδη διὰ τὴν τοῦ τόπου ἐρημίαν: und mehr bei Hoeck Kreta II, S. 323 und Streber in Abhh. d. Münchner Akad. 1835 philol. Cl. I, S. 214. Die Unterscheidung eines klarischen und kolophonischen Orakels, die Meineke ad Euphor. p. 102 nach Solan. ad Luc. bis acc. c. 1 gemacht hatte, scheint er selbst aufgegeben zu haben. Eustath. ad Dionys. Perig. 445 berichtet noch: λέγεται δὲ καὶ Διὸς Κλαρίου μαντείου εἶναι αὐτόθι, ὅθεν καὶ παρὰ τῷ Λυκόφρονι ἡ Κάσσανδρα Κλάρου Μιμαλῶν λέγεται, τουτέστι βάκχη καὶ μάντις Κλαρία; [der letzte Satz bezieht sich überhaupt auf Klaros, nicht speciell auf das zunächst Vorherzehende].
- 25) Τον και θεμιστεύοντα και μουσηγέτην Scymn. Ch. 60; Strabo IX, p. 645; XIV, p. 941; XVII, p. 1168; und mehr bei Fülleborn Beitr. z. Gesch. d. Philos. IX, S. 128, Clavier p. 130—137, und namentlich Soldan rer. Miles. comm. I, Darmst. 1829. 4, p. 32 und in Zeitschr f. d. Alterth. 1841, N. 66—70, der gegen Hoeck Kreta II, S. 321 den Gründer Branchus in historische Zeit zwischen 652 und 631 a. Chr. setzt; [über Branchos vgl. Conon. narr. 33, Lutat. ad Stat. Theb. VII. 198, woraus Schönborn eine semitische Namenreihe bei der ersten Stiftung einer jüngeren, griechischen gegenüber nachzuweisen sucht, vgl. über das Wesen Apollons S. 9 fgg.]. Auch über das eherne, von Xerxes ent-

führte, von Seleucus zurückgesandte (Paus. I. 16 extr.) Bild des Apollo Philesius, das Kanachos für den Tempel gemacht hatte, Müller im Kunstbl. 1821. N. 16 mit Thiersch Epochen S. 144 fgg., Sillig catal. artif. p. 136, Brunn Gesch. der griech. Künstler I, S. 73 fgg. Ueber die Lage und heutigen Ruinen des, wie es scheint (Paus. VII. 5. 2), nie beendigten Heiligthums s. Ionian antiquities, London 1769. fol. I, p. 27-53. Einzelnes bleibt freilich fortwährend unklar, namentlich das Schicksal des älteren Tempels, der nach Herod. VI. 19 von Darius, nach Strabo und Curtius VII. 28 zu Xerxes Zeit verbrannt seyn sollte; jedenfalls aber war er in macedonischer Zeit wieder hergestellt und genoss des besonderen Schutzes der Seleuciden, vgl. C. I. n. 2852 fgg.; wie denn auch didymeische Spiele wiederholt vorkommen, s Böckh II. p. 566 und Flemmer de Hadriani itin. Hafn. 1836. 8, p. 78; nur der Name der Branchiden verschwindet nach Pomp. Mela I. 17 und Plin. H. N. V. 29, doch mit Ausnahmen, so Luc. Alex. 29, Bis accus. 1, so dass die Sage von ihrem Verrathe und dessen Strafe doch nicht ganz erfunden seyn mag; vgl. Wyttenb. ad Plut. S. N. V., p. 64 und Westermann de Callisthene II. 2, Lips. 1842. 4, p. 17.

- 26) Tac. Ann. II. 54: non femina illic ut apud Delphos, sed certis e familiis et ferme Mileto accitus sacerdos numerum modo consultantium et nomina audit, tum in specum degressus, hausta fontis arcani aqua, ignarus plerumque literarum et carminum edit responsa versibus compositis super rebus, quas quis mente concepit; vgl. Anacr. XIII. 5, Plin. H. N. II. 106, Philostr. V. Apoll. IV. 1, Max. Tyr. XIV. 1, Jambl. myster. III. 11, p. 72, und Macrob. Sat. I. 18, nach welchem Cornelius Labeo ein eigenes Buch über dieses Orakel verfasst hatte.
- 27) Jambl. p. 74: καὶ μὴν ἢ γε ἐν Βραγχίδαις γυνὴ χρησμφδὸς, εἴτε ράβδον ἔχουσα τὴν πρώτως ὑπὸ θεοῦ τινος παραδοθείσαν, πληροῦται τῆς θείας αὐγῆς, εἴτε ἐπὶ ἄξονος καθημένη προλέγει τὸ μέλλον, εἴτε τοὺς πόδας ἢ κράσπεδόν τι τέγγουσα τῷ ὕδατι ἢ ἐκ τοῦ ὑδατος ἀτμιζομένη δέχεται τὸν θεόν: vgl. Paus. V. 7. 3. Ob auch ein Dreifuss als Sitz? Nicand. Alexiph. 11, Spanheim ad Callim. H. Del. 90.
- 28) Strabo IX, p. 642: ἐντείνειν δὲ ταῦτα εἰς μέτρον ποιητάς τινας ὑπουργοῦντας τῷ ἰερῷ: vgl. Plut. Pyth. orac. c. 25: πολλῶν δ' ην ἀπούειν, ότι ποιητικοί τινες ἄνδρες ἐκδεχόμενοι τὰς φωνὰς καὶ ὑπολαμβάνοντες ἔτι κάθηνται περὶ τὸ χρηστήριον, ἔπη καὶ μέτρα καὶ ρυθμοὺς οἶον ἀγγεῖα τοὶς χρησμοῖς ἐκ τοῦ προστυχόντος περιπλέκοντες: vielleicht auch die lesbische Inschrift C. I. II, p. 1027: μελῶν ποιητὴν καὶ προφήτην ᾿Απόλλωνος Σμινθέως, obgleich in der milesischen n. 2855 die Worte κατὰ ποίησιν δὲ Μενάνδρου von Soldan a. a. O. S. 578 fälschlich hierher gezogen sind. Die Sage liess sogar den Hexameter zu Delphi erfinden, wie Plin. H. N. VII. 57: versum heroicum Pythio oraculo debemus, entweder von Themis selbst, wie Clem. Alex. stromatt I, p. 309, oder von der ersten Pythia Phemonoe, vgl. Paus. X. 6 und mehr bei Bode de Otpheo p. 68 und Lobeck Agl. p. 223 und Bernhardy griech. Liter. I, S. 227; und gehe es auch zu weit, wenn Thiersch im Abhh. d. Münchner Akad. 1813 philol. Cl. S. 83 in den beiden Orakelversen

bei Pausanias vielleicht die ältesten erhaltenen des griechischen Epos erblickt, so gestatten uns doch die erhaltenen Proben schwerlich, mit Lobeck p. 853 und Nitzsch im Kieler Sommerkataloge 1834 (vgl. Jahn's Archiv IV, S. 48) die Entstehung der metrischen Orakel, ja die weiblichen Prophetinnen überhaupt bis Ol. XL herunterzurücken. Freilich ist hier die Prüfung der Aechtheit im Einzelnen schwer, und eben so misslich mit Kreuser homer. Rhaps. S. 175 an die schriftliche Fortpflanzung aller zu glauben, als mit Hüllmann Würdigung S. 76 fgg. alle als Fälschungen zu verwerfen; dass jedoch in den griechischen Archiven uralte Aufzeichnungen lagen, zeigt Plut. adv. Colot. c. 17: Aansdarμόνιοι τὸν περί Λυκούργου χρησμόν ἐν ταῖς ἀρχαιοτάταις ἀναγραφαῖς Ezortes, wodurch zugleich Wachsmuths Annahme H. A. II, Beil. IV, S. 798, dass die Sprüche nur mündlich mitgetheilt worden, widerlegt wird; und eben so klar spricht die Uebereinstimmung ihrer Sprache mit der hesiodischen Poesie für ihr Alter, vgl. Göttling ad Hesiod. edit. II, p. xxix, und mehr im Allg. bei Groddeck de oraculorum, quae Herodoti historia continentur, natura et indole, Gott. 1787. 8, Böttiger Opuscc. p. 191, Götte S. 24 u. 193, Limburg-Brouwer VI, p. 55 fgg. [Schöll in Philol. X. 1, S. 41 ff. findet chresmologische Gedichte als Grundlage von Erzählungen Herodot's, so über Kroesos, Battos, Kypselos, angeschlossen an ältere Dynastieen.

- 28) Cic. div. II. 56: Pyrrhi temporibus jam Apollo versus facere desierat, und mehr bei Aristid. I, p. 84 und Plutarch de Pythiae oraculis c. 17 fgg, der jedoch zu weit geht, wenn er schon die ξήτρας des Lykurg als Beispiele prosaischer Orakel aufzählt, so sehr auch diese selbst viele Neuere irre gemacht haben, vgl. van Dale de idolol. p. 309 fgg. und dagegen St. A. §. 23, not. 8. 9, [Göttling zuletzt in Abhandl. aus dem klass. Alterth. I, S. 317—351], und jetzt Gust. Wolff de novissima oraculorum aetate, Berol. 1854. 4.
  - 29) Herod. L 182; vgl. Müller Dor. I, S. 217.
- 80) Serv. ad Vitg. Aeneid. IV. 143: nam constat Apollinem sex mensibus hiemalibus apud Pataram Lyciae civitatem dare responsa, et sex aestivis apud Delum; vgl Hor. Carm. III. 4.64 und Plut. de Ei ap. Delphos c. 9.

## §. 41.

Keine geringe Stelle nahmen endlich auch die Traum- und Todtenorakel ein, die, wenn sie auch nicht die öffentliche Bedeutung der Spruchorakel genossen, doch von dem Aberglauben des gemeinen Lebens um so mehr gesucht wurden, als sie dem Fragenden ihre Offenbarungen noch unmittelbarer als jene mitzutheilen, [die Seelen selbst im Traum als am meisten frei und dem Göttlichen geöffnet] schienen 1). Auch das Orakel des Trophonius bei Lebadea in Böotien können wir unbedenklich dahin rechnen 2), wenn auch die Eindrücke, welche die Fragenden hier als Antworten aus der Höhle zurückbrachten, eben so eigenthümlich und

geheimnissvoll waren, als der Zustand selbst, in welchem diese während ihres unterirdischen Aufenthalts zwischen Schlafen und Wachen schwebten 3); jedenfalls galten sie als Stimmen aus der Unterwelt selbst, welcher Trophonios sey es als Heros oder Erdsymbol wesentlich angehört4); und dieselbe ist ja die Heimath nicht nur der Todten, sondern auch der Träume 5), deren Orakel eben desshalb grossentheils mit der Verehrung von Heroen oder sonstigen chthonischen Wesen verknüpst sind 6). Selbst Ino oder Pasiphae macht davon keine Ausnahme 7); noch weniger die todten Seher Amphiaraus in Oropus 8), dessen Sohn Amphilochus 9) und Mopsus in Cilicien 10), [auch Tiresias in oder bei Orchomenus 11], Kalchas und Podalirius am Vorgebirge Garganus in Apulien 12), und andere ähnliche, in deren Tempeln man auf dem Felle des Opferthiers schlief, um die göttlichen Offenbarungen zu erhalten 13); und wenn wir sehn, wie das Plutonium bei Nysa 14), [wie das Heiligthum der Hemithea in Kastabos 15] und später die Serapistempel in ähnlicher Art namentlich zur Heilung von Krankheiten gebraucht wurden 16), so werden wir kein Bedenken tragen, auch die Heiligthümer des Aesculap bei Epidaurus 17) und anderwärts 18), wo dieser Tempelschlaf 19) methodisch angewendet ward, in gleiche Kategorie zu setzen <sup>20</sup>). Freilich ist dabei nicht ausser Acht zu lassen, dass diese Heiligthümer vorzugsweise an solchen Orten angelegt waren, wo sich in Wirklichkeit irgend eine stärkende oder belebende Naturkraft äusserte<sup>21</sup>), und nimmt man dazu ferner, dass unter den Priestern dieses Gottes fortwährend eine Art von medicinischer Disciplin fortgepflanzt ward, so wird man in den Erfolgen jener Incubation nicht bloss Wirkungen erhitzter Phantasie, sondern wahrhaft physiologische und pathologische Erscheinungen zu erblicken berechtigt seyn, denen es auch in der heutigen Heilkunde nicht an Analogien fehlt 22); aber dieselben örtlichen Rücksichten bestimmten nicht selten auch die Anlage plutonischer Tempel oder Heroengräber, und in sofern braucht auch deren Ansehn nicht sofort blossem Betruge zugeschrieben zu werden. den eigentlichen Todtenorakeln liegt es allerdings nahe, irgendwie an Phantasmagorie zu denken, insofern man dort Schatten aus dem Todtenreiche beraufbeschwor, um auf vorgelegte Fragen zu antworten 23); doch lagen auch ihnen örtliche Motive unter,

wie sie sich z. B. in der vulcanischen Umgebung des avernischen Sees in Campanien noch jetzt erkennen lassen <sup>22</sup>); und ähnliche Umstände, die ein phantasiereiches Volk an Verbindungen mit der Unterwelt glauben liessen, werden auch nicht bloss an dem ältesten Sitze plutonischen Cultus am Acheron in Thesprotien <sup>23</sup>), sondern auch zu Heraklea, Tänarum u. s. f. ähnliche Anstalten hervorgerufen haben <sup>24</sup>).

- 1) Böttiger Kunstmyth. I, S. 88 fgg. Limburg-Brouwer VI, p. 30; Welcker Kl. Schrift. III, S. 90 ff.; vgl. Paus. IIL 26. 1: (im Inoheiligthum) μαντεύονται μενούν καθεύδοντες, ὁπόσα δ΄ αν πυθέσθαι δεηθώσιν, ὀνείρατα δείκνυσί σφισιν ἡ θεός; Orph. hymn. LXXXVI. 2: (der Traum) θνητοῖς χρησμφδε μέγιστε; Orig. c. Cels. VII, p. 855: ὅπου ἡμᾶς πέμπει ὁ Κέλσος... ἔνθα φησίν ἀνθρωποειδεῖς θεωρεῖσθαι θεοὺς, καὶ οὐ ψευδομένους ἀλλὰ καὶ ἐναργεῖς. [Ueber bedeutsame Träume, vgl. Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 171 ff. und L. Feuerbach Theogonie nach den Quellen des klass. etc. Alterthums, Leipz. 1857, S. 263—273].
- 2) S. Philostr. V. Apoll. VIII. 19: μόνον γὰς ἐκεῖνο δι αὐτοῦ χοᾶ τοῦ χοωμένου, und mehr bei Paus. IX. 39 und Schol. Aristoph. Nubb. 504 mit Hemsterh. ad Luc. D. M. III. 2, Clavier p. 140 fgg. und Müller Orchom. S. 150—160, auch Bergk com. Att. reliqu. p. 214 fgg., sowie Rinck Relig. der Hellen. II, S. 443 fgg., vor allem Wieseler das Orakel des Trophonius 1848. Die Schriften des Dickarchus (Fuhr Dic. fgm. p. 130 fgg.) und Plutarchus über dieses Orakel sind leider verloren; einigen Ersatz bieten nur die Beobachtungen neuerer Reisenden über diese Oertlichkeit; vgl. Leake travels in north. Greece II, p. 122 fgg., Ann. dell' Inst. archeol. 1828. tav. d'agg. H. I., Ulrich's Reisen und Forschungen S. 171 fgg., Stephani Reise durch einige Gegenden des nördlichen Griechenlands, Lpz. 1843. 8, S. 67 fgg., Göttling narratio de oraculo Trophonii, Jenae 1843. 4, [dens. Abhdl. I, S. 156—169], Ross Königsreisen I, S. 37, Hettner griech. Reiseskizz. S. 283, [Vischer Erinn. etc. aus Griechenl. S. 589].
- 3) Plut. daem. Socr. c. 22: οὐ μάλα συμφουνῶν ἐναργῶς εἰτ' ἐγρήγορεν εἴτ' ἀνειροπόλει κ. τ. λ. Die wesentlichston Gebrauche schildert Max. Tyr.
  XIV. 2: ἐν Τροφωνίου γε μὴν ὁ δεόμενος συγγενέσθαι τῷ δαιμονίῳ, ἐνσπευασάμενος ὁθόνη ποδήρει καὶ φοινικίδι μάζας τε ἐν χεροῖν ἔχων
  εἰσδύεται ῦπτιος κατὰ στομίου, καὶ τὰ μὲν ἰδῶν τὰ δὲ ἀκούσας ἄνεισιν
  αὐθις ὑποφήτης αὐτάγγελος: vgl. Hesych. II, p. 520: μαγίδες, αἶς ἀπομάττουσι καὶ καθαίρουσι, καὶ μᾶζαι, ᾶς καταφέρουσιν οἱ εἰς Τροφωνίου
  κατιόντες; Arist. Nub. 506 fl.: ἐς τὰ χεῖρὲ νυν δός μοι μελιττοῦτταν πρότερον· ὡς δὲδοικ' ἐγὰ εἴσω καταβαίνων ῶσπες εἰς Τροφωνίου; Poll. VI. 76:
  μελιττοῦτα μέντοι Τροφωνίφ; auch Strabo IX, p. 684 und Liv. XLV. 27:
  quum vidisset os specus, per quod oraculo utentes sciscitatum deos descendunt,
  sacrificio Jovi Heroynnaeque facto, quorum ibi templum est, mit Creuzer Symb.
  IV, S. 420 fgg., und über die auch bei Pausanias erwähnten Quellen, woraus
  man den Fragenden trinken liess, Plin. H. N. XXXI. 11: in Bocotia ad Tro-

phonium deum juxta flumen Orchomenum (cod. Eryonum, log. Ercynam) duo sunt fontes, quorum alter memoriam, alter oblivionem affert, inde nominibus inventis; die zwei Quellen bei dem Hause des Hades mit Wächtern der einen erwähnt in der aus einem Grab zu Petilia stammenden Inschrift einer Goldplatte C. I. III, n. 5772, p. 691, doch ohne nothwendig auf das Trophoniusheiligthum bezogen werden zu müssen. Ueber die Wirkungen des Besuchs auf den Geist aber Athen. XIV. 2 und Zenob. III. 61: φασί γὰρ τοὺς εἰς Τροφωνίου καταβαίνοντας ἀφαιρεῖσθαι τὸν γέλωτα.

- 4) Trophonius als unterweltlichen Gott (Ερμῆς χθόνιος) kennt schon Cicero N. D. III. 22; vgl. Creuzer Symb. III, S. 385. 581, Müller Orchom. S. 155, Panofka in Gerhard's archäol. Zeit. 1843, N. 1. Ueber die Έρμαι s. Zeitschr. f. Alterth. 1845, S. 78. Trophoniaden Plut. de facie in orbe lunae c. 30.
- 5) Eustath. ad Odyss. XXIV. 12: ἐστέον δὲ καὶ, ὅτι πιθανεύεται ὁ μῦθος ὁνείφοις τόπον εἶναι περί που τὰ κατὰ τὸν ἄδην, οῦ οἱ τεθνεῶτες, ἐπεὶ καὶ ἀδελφοὶ θάνατος καὶ ὕπνος εἶναι λέγονται: vgl. Orph. Argon. 1140 und mehr bei G. Hermann ad Eurip. Hecub. 70, Spohn de extr. parte Odyss. p. 70, Böttiger Kunstmythol. II, S. 525, und Chr. C. Fr. Jeep de sommo eique cognatis numinibus, Wolfenb. 1831. 4, p. 36 fgg. Die Θεοὶ καταχθόνιοι in den Städten oberhalb des Macander senden den in das Adyton Hinabsteigenden Traumgesichte, Paus. X. 32 9. Hermes ἡγήτως ὀνείρων, Homer. H. Merc. 14 u. s. w.
- 6) Wiskemann p. 46—54; Metzger in Pauly's Realencykl. II, S. 1124. Βριζω ή ἐν ὕπνω μάντις [verehrt und befragt in Delos besonders in Bezug auf glückliche Schifffahrt], Athen. VIII. 12. Auf der Burg von Megara befand sich Νυπτὸς παλούμενον μαντεῖον nahe einem Tempel des Dionysos Nyktelios, Paus. I. 40. 5.
- 7) Cic. div. I. 43: atque etiam qui praeerant Lacedaemoniis, non contenti vigilantibus curis, in Pasiphaae fano, quod est in agro propter urbem, somniandi causa incubabant; vgl. Apollon. Dyscol. Mirab. 49, Plut. V. Cleom. c. 7 und Agid. c. 9: leçòv δè Πασιφάας και μαντεῖον ην ἐν Θαλάμαις τιμώμενον, woraus zugleich hervorgeht, dass es dasselbe ist, welches Paus. IIL 26 als Ἰνοῦς μαντεῖον zwischen Θάλαμαι und Οἴτυλος erwähnt. Wachsmuth H. A. II, S. 591 hat Alles verkehrt; über die mythologische Identität beider Gottheiten aber unter sich und mit Persephone s. Creuzer Symb. IV, S. 259 und Hoeck Kreta II, S. 62.
- 8) Ueber Orakel an den Gräberstätten aller Seherheroen s. Nitzsch Anm. zur Odyss. X. 492, Stoll die ursprüngl. Bedeut. des Ares, Weilburg 1855, S. 43. Ueber das Orakel des Amphiaraus vgl. Herod. I. 46 u. VIII. 184, Hyperid. pro Euxen. p. 8.9 ed. Schneidew., Cic. div. I. 40, Plut. V. Aristid. c. 19 u. def. oracc. c. 5, Philostr. Imagg. I. 27, V. Apoll. II. 37, und mehr bei Clavier p. 160, Fuhr ad Dicaearch. p. 223, Finlay in transactions of the R. soc. of liter. 1839, T. III, p. 406—421, danach bei Hoffmann Alte Geogr. II, S. 71—74, Limburg-Brouwer VI, p. 38, Zeitschr. f. d. Alterth. 1840, S. 1093, Eckermann Melampus S. 64, Bullet. dell' Inst. archeol. 1848, p. 144, Keil Inscr. Boeot. p. 34, Stacke

de Oropo Boeotiae urbe, Marb. 1842. 8, p. 36-43; vor allem Preller in Ber. über d. Verhandl. d. Leipz. Ges. d. Wissenschaft Philol. hist. Kl. 1852, S. 140 ff. Bei Paus. I. 34. 8 sind die Gebräuche kurz so beschrieben: καλ πρώτον μέν καθήρασθαι νομίζουσιν, δστις ήλθεν Αμφιαράφ χρησόμενος έστι δε καθάρσιον τῷ θεῷ θύειν. θύουσι δὲ καὶ αὐτῷ καὶ πᾶσιν όσοις ἐστὶν έπλ ταύτο τὰ ονόματα προεξειργασμένων δε τούτων πριον θύσαντες και τὸ δέρμα υποστρωσάμενοι καθεύδουσιν άναμένοντες δήλωσιν όνείρατος, daber auch das κατακλιθηναι είς τὸ ίερον bei Hyper. a. a. O. Uebrigens wiederholt sich dieser Cult an mehren Orten Böotiens, Müller Orchom. S. 486, Boeckh expl. Pind. p. 314 - was von Unger Parad. Theb. p. 411 ff. bestritten wird. Nach Preller ist zur Zeit des peloponnes, Krieges das Orakel zu Oropus vor dem bei Theben bevorzugt worden. [Wieseler Narkissos, Gött, 1856. S. 85. 86 macht auf den inneren Zusammenhang des Amphiaraoscultes mit dem des Narkissos, des Heros des Schweigens hier in Oropus, wie wahrscheinlich in Argos und Lakedamon aufmerksam, hält den Cult, nicht das Orakel, aber in Oropus für uralt, äolisch-thrakisch, den Amphiaraos selbst für den in Blitz und Donner und Erdbeben waltenden Zeus Chthonios.]

- 9) Selbst in Oropus nach Liv. XLV. 27, wenn hier nicht mit Meineke ad Euphor. p. 139 und Finlay p. 418 Amphiaraus zu lesen ist, dann in Aetolien, Aristid. II, p. 78; ganz besonders aber zu Mallus in Cilicien, μαντείον άψευ-δέστατον τῶν ἐπ΄ ἐμοῦ, Paus. I. 34. 2, vgl. Lucian. Alex. c. 19. 29, Philops. c. 38, deor. conc. c. 12: Θεσπιωδεῖ ὁ γενναῖος ἐν Κιλικία ψευδόμενος τὰ πολλὰ καὶ γοητεύων τοῖν δυοῖν ὀβολοῖν ἕνεκα: und die bestimmteste Erwähnung: χρα δι' ὀνειράτων, bei Dio Cass. LXXII. 7.
- 10) Mopsus, Sohn der Manto, der Tochter des Tiresias, Athen. VII. 51, ursprünglich in Kolophon, Conon narr. 6, Strabo XIV, p. 951, dann mit Amphilochus zusammen in Mallus, s. Strabo X, p. 993, Lucian Philops. 38, Plut. def. oracc. c. 45 und mehr bei Tzetzes ad Lycophr. 440 mit Welcker syll. epigr. p. 140 und Meineke anal. Alex. p. 90; Fuchs de fabb. Troic. variet. p. 186 und Stiehle in Philol. VIII, p. 61 fgg.
- [11] Tiresias bei der Quelle Tilphossa und dem Apolloheiligthum gestorben und begraben, Paus. VII. 3.1; IX. 33.1; Eust. ad Homer. Od. X. 515; Strabo IX. 2, p. 411; sein χρηστήριον in Orchomenus, das in Folge einer Pest άργον καὶ ἄνανδον blieb, Plut. def. orac. 44, wird von Stoll Bedeut. des Ares S. 43. 44 mit einiger Wahrscheinlichkeit an das Orchomenus benachbarte Tilphossion versetzt. Von einer Incubation dabei spricht allerdings Plutarch a. a. O. nicht, nur stellt er damit das Traumorakel zu Mallus zusammen, und setzt überhaupt lokale Einwirkung von Dünsten aus der Erde voraus. Dass Tiresias als ausgezeichneter μάντις auch allein φρένες έμπεδοί behalten im Tode, ist bei Homer die Grundlage seiner Weissagung, die ganz mit den sonstigen Ausdrücken des Orakelns bezeichnet wird, so das ψυχή χοησομένους Hom. Od. X. 492; XI. 165; XXIII. 323 oder Τειρεσίαο πυθέσθαι Od. X. 537; XI. 50. Und auch in diesem Sinne kann ich das wirkliche Tiresiasorakel nur fassen, nicht als Todtenorakel, wo Todte beliebig citirt werden und stimme

darin mit Nägelsbach nachhom. Theol. S. 190 überein; ob nun in Träumen, ob durch sonstige Vision, wie bei Trophonius, der Seher erschien, dies ist unbestimmbar.]

- 12) Strabo VI, p. 435: δείπνυται δὲ τῆς Δαυνίας περὶ λόφον, ῷ ὅνομα Δρίον, ἡρῷα, τὸ μὲν Κάλχαντος ἐπ' ἄπρα τῆ πορυφῆ ἐναγίζουσι δὲ αὐτῷ μέλανα πριὸν οι μαντευόμενοι, ἐγκοιμώμενοι ἐν τῷ δέρματι, τὸ δὲ Ποδαλειρίου πάτω πρὸς τῆ δίζη: vgl. Lykophr. Alex. 978 und über Podalirius v. 1050: δοραῖς δὲ μήλων τύμβον ἐγκοιμωμένοις χρήσει καθ' ὕπνον πᾶσι νημερτῆ φάτιν κ. τ. λ.
- 13) Vgl. das Orakel des Faunus im Haine der Albunea Virg. Aeneid. VII. 83:

  nemorum quae maxuma sacro

Fonte sonat saevamque exhalat opaca mephitim;
Hino Italae gentes omnisque Oenotria tellus
In dubiis responsa petunt; huo dona sacerdos
Quum tulit et caesarum ovium sub nocte silenti
Pellibus incubuit stratis somnosque petivit,
Multa modis simulaera videt volitantia miris
Et varias audit voces fruiturque deorum
Conloquio atque imis Acheronta adfatur Avernis;

und mehr bei Hieron. ad Jes. c. 65 und Tertullian de anima c. 46, der ausser den bereits erwähnten noch ein Orakel des Sarpedon in Troas und der Harmonia in Macedonien nennt; auch μαντεῖον des Menestheus bei einem Hafen seines Namens in Baetica Strab. III. 2, p. 206, Philostr. V. Apoll. V. 4, des Autolykus, des οἰπιστής von Sinope und als Gott dort verehrt, Strab. XII. 3, p. 822. Zu der Zeichendeutung der Telmisseer scheint auch Oneirokritik gehört zu haben; wenigstens gilt Aristandros der Telmisseer neben Artemidor später für einen Meister darin, so Luc. Philopatr. 25; und Artemidor Oneirocrit. IV. 29 berichtet eine glückliche Traumdeutung für Alexander bei der Belagerung von Tyros; vgl. über die Telmisseer sonst §. 37, n. 11.

- 14) Strabo XIV, p. 960: πωμή τῶν Νυσαέων [in Karien] ἐστὶν οὐν ἄπωθεν τῆς πόλεως Αχάρακα, ἐν ἡ τὸ Πλουτώνιον, ἔχον καὶ ἄλσος πολυτελὲς
  καὶ νεών Πλούτωνός τε καὶ Κόρης καὶ τὸ Χαρώνιον ἄντρον ὑπερκείμενον
  τοῦ ἄλσους θαυμαστὸν τῆ φύσει· λέγουσι γὰρ δὴ καὶ τοὺς νοσώδεις καὶ προσἐχοντας ταῖς τῶν θεῶν τούτων θεραπείαις φοιτᾶν ἐκεῖσε καὶ διαιτᾶσθαι ἐν
  τῆ κώμη πλησίον τοῦ ἄντρου παρὰ τοῖς ἐμπείροις τῶν ἱερέων, οὶ ἐγκοιμῶνταί
  τε ὑπὲρ αὐτῶν καὶ διατάττουσιν ἐκ τῶν ὀνείρων τὰς θεραπείας· οὐτοι δ'
  εἰσὶ καὶ οἱ ἐπικαλοῦντες τὴν τῶν θεῶν ἰατρείαν· ἄγουσι δὲ πολλάκις εἰς
  τὸ ἄντρον καὶ ἱδρύουσι μένοντας καθ' ἡσυχίαν ἐκεῖ, καθάπερ ἐν φωλεῷ
  σιτίων χωρὶς ἐπὶ πλείους ἡμέρας· ἐστὶ δ' ὅτε καὶ ἰδίοις ἐνυπνίοις οἱ
  νοσηλευόμενοι προσέχουσι, μυσταγωγοῖς δ' ὅμως καὶ συμβούλοις ἐκείνοις
  χρῶνται ὡς ἄν ἱερεῦσι.
- 15) Hemithea in Kastabos in Karien vgl. Diod. V. 63: ἐν δὲ τοῖς ὖστερον χρόνοις ἐπὶ τοσοῦτον ἔλαβε τὸ ἱερὸν αὕξησιν τῆς Ἡμιθέας, ῶστε μὴ μόνον παρὰ τοὶς ἐγχωρίοις καὶ τοὶς περιοίκοις τιμᾶσθαι διαφερόντως,

άλλὰ καὶ τοὺς μακρὰν οἰκοῦντας εἰς αὐτὸ φιλοτίμως φοιτᾶν καὶ θυσίαις τε μεγαλοπρεπέσι καὶ ἀναθήμασιν άξιολόγοις τιμᾶν — · αἰτίαν δὲ τῆς ἐπὶ πλεὶον αὐξήσεως φέρουσι τὴν κοινὴν εἰς ἀνθρώπους εὐεργεσίαν · τοῖς τε γὰρ κάμνουσι κατὰ τοὺς ὖπνους ἐφισταμένην φανερῶς διδόναι τὴν θεραπείαν καὶ πολλοὺς τοῖς ἀπεγνωσμένοις πάθεσι συνεχομένους περιτυχόντας ὑγιασθῆναι κτλ. [Hemithea, auch Molpadia genannt, erscheint als Tochter des Staphylos und zugleich der Epiphanie des Apollo gewürdigt und von ihm in Kastabos eingesetzt als bacchisch und apollinisch zugleich. Sind auch die Worte bei Cic. de div. Π. 59: et si sine medico medicinam dabit Minerva, Musae — non dabunt? auf Heilung durch Traumerscheinungen zu beziehen, [wie Traumerscheinung und Eingebung der erstern bezeugt ist bei dem Heiligthum der Athena Chalinitis in Korinth, Pind. Ol. XIII. 65 ff.]?

- 16) S. Strabo XVII, p. 1152, Sueton. Vespas. c. 7, Arrian. exp. Alex. VII. 6, und mehr bei Davis. ad Cic. div. II. 59 und Thorlacius somnia Serapica, in Opuscc. III, p. 115—156. Auch Isis, vgl. Diod. I. 25 und Paus. X. 32. 13 mit Creuzer Symb. III, S. 401 fgg.
- 17) Solin. Polyh. VII. 10: Epidauro decus est Aesculapii sacellum, cui incubantes aegritudinum remedia capessunt de monitis somniorum; vgl. Strabo VIII, p. 575 und Paus. II. 27 mit Villoison proll. ad lliad. p. Li fgg.; über die heutigen Reste Stuart und Revett Alterth. von Athen übers. v. Wagner III, S. 217 fgg. und Blouet exped. de Morée II extr.
- 18) Vgl. Aristid. I, p. 63 fgg. und dessen legol lóyou p. 445 fgg. mit Jambl. myster. III. 3: οῦτως ἐν ᾿Ασκληπιοῦ μὲν τὰ νοσήματα τοῖς θείοις ὁνείροις παύεται ἀιὰ δὲ τὴν τάξιν τῶν νύκτως ἐπιφανειῶν ἡ ἰατρικὴ τέχνη συνέστη ἀπὸ τῶν ὀνειράτων. Ausser Kos und Trikka in Thessalien (Strab. IX, p. 668; XIV, p. 957) gehört dahin insbes. der Tempel zu Pergamum (Philostr. V. Apoll. IV. 11; V. Sophist. I. 25 4; II. 25. 5, Herodian IV. 8, und mehr bei Wegener de aula Attalica, Hafn. 1836. 8, p. 283 fgg.), ferner Aegae in Cilicien (Philostr. V. Apoll. I. 7; V. Soph. II. 4. 1; Euseb. V. Const. III. 56), die Tiberinsel bei Rom (Gruter thes. inscr. I, p. 71; Böttiger kl. Schr. I, S. 112 fgg.; [Becker Röm. Alterth. I, S. 651 ff., IV, S. 321]) und mehr in Atti dell' Acad. Rom. d'Archeol. 1829, T. III, p. 434 fgg.
- 19) Έγκοίμησις oder ἐγκατάκλισις, lat. incubatio, vgl. Aristoph. Plut. 622 fgg. mit Le Beau sur le Plutus d'Aristophane in Mém. des Inscr. T. XXX, p. 51, und ausser den bereits erwähnten Beispielen Strabo XI, p. 775 und XVI, p. 1104, dann Plaut. Curcul. I. 1, Arnob. I. 48, Porphyr. abstin. I. 25, Artemid. Oneirocr. IV. 22. Von Neuern vgl. Voss de idolol. III. 35, Henr. Meibom de incubatione in fanis deorum medicinae causa, Helmst. 1659. 4, Welcker's Kl. Schr. B. III: zu den Alterthümern der Heilkunde 1850, S. 89—156; Revue archéol. 1849, p. 151 fgg.; [Nägelsbach nachhomer. Theol. S. 172. 173, Marquardt röm. Alterth. IV, p. 108]; auch die heutige Fortdauer gleicher Sitte in Revue archéol. 1844, T. I, p. 283 fgg.
  - 18) Ueber Asklepios Verwandtschaft mit chthonischen Gottheiten vgl. Müller Orchom. S. 153 fgg., [mit Trophonios s. Gerhard griech. Mythol. I, S. 542]. Ein ίατρὸς ἱερεύσας ᾿Ασκληπιφρ erwähnt Ἐφ. ἀρχαιολ. n. 887.

- 21) S. oben §. 14, n. 4 und Plut qu. Rom. c. 94: nal yao Ellyres év toxois nataçois nal riphlois énieinos idenpéra tà Asulynteia Ezovoi, mit Sprengel Gesch. d. Arzneikunde I. S. 58 ff. N. Aufl. v. Rosenbaum. Die in Zeitschr. f. d. Alt. 1845, S. 668 erwähnte Vorlesung von Curtius über Asklepiosheilighümer und die damit verbundenen Kurörter des alten Griechenlands scheint noch nicht gedruckt zu seyn.
- 22) Vgl. Ackermanni Opusco. p. 24 fgg., 49 fgg., 179 fgg., insbes. C. F. Hundertmark de artis medicae per aegrotorum in vias publicas et templa expositionem incrementis, Lips. 1739. 4; ferner Kinderling der Somnambulismus unserer Zeit, in Vergleichung gestellt mit der Incubation oder dem Tempelschlafe und den Weissagungsträumen der alten Heiden, Dresden 1788.8; Wolf Beitrag zur Geschichte des Somnambulismus aus dem Alterthum, in s. verm. Schriften, Halle 1802, 8, S. 382 fgg.; Ennemoser über den Magnetismus, Lpz. 1816. 8, S. 268 fgg. 488 fgg.; Böttiger Kl. Schr. I, S. 112 fgg.; Gauthier histoire du somnambulisme chez tous les peuples, sous les noms divers d'extases, songes, oracles et visions, Paris 1842. 8; Gauthier recherches histor. sur l'exercice de la medecine dans les temples des peuples de l'antiquité, Paris 1844. 8; W. W. Lloyd Magnetism and Mesmerism in Antiquity, Lond. 1847. 8; und über die besondere Krankheitsgeschichte des Rhetors Aristides Sprengel Gesch. d. Medicin I, S. 224 fgg., Thorlac. Opusec. III, p. 125 fgg., Vinc. Malacarne in Memorie della soc. Italiana, Milano 1799. 4, T. VIII, P. 1, p. 278 fgg., C. A. König de Aristidis incubatione, Jenae 1818, Welcker Kl. Schr. III, S. 89-156 U. S. W.
- 23) Νεπφομαντεία (Cic. Tuscul. I. 16) oder ψυχοπομπεία, auch ψυχομαντεία, wie Cic. div. I. 58; vgl. Clasen. de orac. p. 456-492, van Dale de Idolol. p. 637, und was Fabricius bibl. antiqu. p. 608 citirt; dann Fréret sur les oracles rendus par les ames des morts, in Mém. de l'Acad. de Inscr. XXIII, p. 274 fgg., danach Oeuvres I, p. 518 fgg. und J. C. Köhler de origine et progressu necyomantiae sive manium evocationis apud veteres tum Graecos tum Romanos, Liegnitz 1829. 4; für Griechenlands ältere Zeit aber Müller Prolegg. S. 363 und Nitzsch z. Odyss. III, S. 152, auch Völcker in Allg. Schulz. 1831, S. 1166, inshes. gegen Lobeck Agl. p. 316, der sie weit unter Homer herunterdrücken will, obgleich das eilste Buch der Odyssee ihre Existenz wenigstens in einzelnen Gegenden schon voraussetzt, s. Lauer quaestt. Homericae, Berl. 1843. 8, p. 74 fgg. und Gerhard's archäol. Zeitung 1844, S. 293. Dass das Orakel des Tiresias [nach not. 11 den übrigen, an Sehergräber geknüpften, in Visionen besonders des Traumes sich zeigenden Orakeln entsprach], würde dieser Beziehung nicht entgegentreten, da auch Todtenorakel bisweilen mit Incubation verbunden waren, wie Plut. cons. Apoll. c. 14: ἀφικέσθαι έπί τι ψυχομαντείον, προθυσάμενον δε ώς νόμος έγκοιμασθαι και ίδειν οψιν τοιάνδε π. τ. λ. [und da bei Homer die Citation der anderen Todten nur als ein Annex, nicht im Mindesten als Hauptsache oder Form, den Tiresias selbst zu befragen, erscheint. Das Erscheinen derselben um Blut zu trinken, ist offenbar von jener oben §. 28, not. 27 erwähnten Ansicht, dass die Todten die . Choen selbst, das Opferblut schlürfen, unzertrennlich].

- 24) Max. Tyr. XIV. 2: ἡν δέ που τῆς Ἰταλίας κατὰ τὴν μεγάλην Ἑλλάδα περὶ λίμνην Λορνον οὖτω καλουμένην μαντείον ἄντρον, καὶ θεραπευτῆρες τῷ ἄντρω ψυχαγωγοὶ... ἐνταῦθα ὁ δεόμενος ἀφικόμενος εὐξάμενος ἐντεμῶν σφάγια χεάμενος χοὰς ἀνεκαλεῖτο ψυχὴν ὁτουδὴ τῶν κατέρων ἢ φίλων, καὶ αὐτῷ ἀπήντα εἰδωλον, ἀμυδρὸν μὲν καὶ ἰδεῖν ἀμφισβητήσιμον, φθεγκτικὸν δὲ καὶ μαντικὸν, καὶ συγγενόμενον ὑπὲρ ὧν ἐδεῖτο, ἀπηλλάττετο: vgl. Strabo I, p. 46, V, p. 374, Diodor. Iy. 22, auch Lucret. VI. 740 fgg. mit Critical observations on the sixth book of the Eneid, London 1770. 8 und A. de Iorio viaggio di Enea all'inferno, Nap. 1825. 8.
- 25) Acheron oder See Λορνον im Lande der Molosser oder Thesproter, Her. V. 92. 7: Periander schickt zweimal ές Θεσπρωτούς έπ Αχέροντα ποταμόν έπι τὸ νεπυομαντήϊον; das είδωλον seiner Frau Melissa erscheint (ἐπιφανεῖσα) und antwortet; Paus. IX. 30. 3, wo des Orpheus Gang in die Unterwelt als Todtenbefragung am Λορνον in Thesprotien betrachtet wird; Eust. ad Homer. Od. XI. 514, Paroemiogr. gr. I, p. 419: Θεοί Μολοττικοί; vgl. Creuzer Symb. III, S. 194.
- 26) Heraklea Pontika Plut. V. Cim. c. 6: πατέφυγε πρὸς τὸ νεκυομαντεῖον εῖς Ἡράκλειαν καὶ τὴν ψυχὴν ἀνακαλούμενος παρητεῖτο τὴν ὁργήν, Plut. 5. N. V. 10, p. 555, mit Vischer Kimon S. 44, [Nitzsch Anm. z. Odyss. X. 492], vgl. Xenoph. Anab. VI. 2. 2 und Schol. Apoll. Argon. II. 255; Tänarum Strab. VIII, p. 558, Plut. S. N. V. c. 17, Paus. III. 25. 4, wo Curtius Peloponn. II, S. 297 es läugnet, [Bursian in Abhdl. Bayer. Akad. d. W. Philos. philol. Kl. VII, S. 778 in den Resten des Poseidontempels das ἄσυλον und weiter das ψυχοπομπεῖον findet]. Phigalea Paus. III. 17. 8 u. s. w. Freilich bemerkt Nitzsch, dass "nicht jedes Psychopompeion, wo man Geister citirte, auch ein Psychomanicion gewesen zu sein scheine"; der Analogie und Möglichkeit nach wird man jedoch selbst alle die Orte hierher ziehen dürfen, wo durch die Sage von Herakles und Cerberus u. dgl. ein Eingang zur Unterwelt angezeigt war; s. dens. III, S. 356 und m. Quaestt. Oedipod. p. 102. [Ψυχαγωγοί, die ein φάσμα νερτέρων heraufführen, erwähnt Eurip. Alc. 1131 mit Schol., der sie als thessalisch bezeichnet].

## §. 42.

Wenn nun aber schon mit dem öffentlichen und an bestimmte Oerter gebundenen Götterdienste so manche Täuschung verbunden war, welche priesterlicher Eigennutz der abergläubischen Phantasie bereitete, so konnte dieser Missbrauch göttlicher Auctorität nur in demselben Maasse wachsen, als das Vertrauen der Menge sich neben und ausser jenem Cultus Einzelnen zuwandte, die dem individuellen Bedürfnisse noch weit concretere Befriedigung versprachen; und wenn auch einzelne Aeusserungen solchen Privataberglaubens im Keime uralt seyn mögen, so ist doch sein Gedeihen

im Ganzen nur der Begleiter und das Symptom des sinkenden Heidenthums, dessen Unzulänglichkeit sich in solchen Verirrungen des religiösen Triebes immer stärker offenbarte 1). Wohl lag schon dem §. 13 geschilderten Pantheismus der ältesten Zeit die Furcht vor den Wirkungen geheimer Kräfte eben so nahe als die Verwechselung tieferer Naturkenntnisse mit Wunderwerk und Hexerei?), und wenn selbst die früheste Heilkunde Besprechungen und andere sympathetische Mittel nicht verschmähte<sup>3</sup>), so kann es nicht auffallen, auch im sonstigen Leben mancherlei Unfug mit Zauber und Gegenzauber getrieben zu sehn 4); weit entfernt jedoch mit der steigenden Klarheit der Wissenschaft abzunehmen, fing dieser jetzt erst selbständig zu werden an 5), und je weniger er dabei vom Staate und der herrschenden Religion geschützt ward 6), desto enger schloss er sich an particuläre oder ausländische Culte, die ohnehin schon nach griechischen Begriffen (§. 10) unter die Kategorie des Aberglaubens fallend ganz der raffinirenden Willkür preisgegeben waren. Selbst Orpheus Name musste solchen Täuschungen zur Heiligung dienen 7), so sehr auch die ächten Orphiker wenigstens durch Strenge äusserlicher Sitte<sup>8</sup>) den Ausschweifungen fremd blieben, welche den späteren Aberglauben meistens begleiteten; insbesondere aber war es der Cultus der in Hekate personificirten Fernwirkung des Mondes 9), der zunächst wie es scheint von Thessalien ausgehend 10) schlimme Künste in seinem Gefolge verbreitete; und dazu gesellten sich dann zahlreiche Einflüsse orientalischer Religionen, die theils in allerlei Privatweihen die methodisch gesteigerten Reinigungs- und Sühngebräuche des Cultus zu fanatischer Berauschung der Phantasie und sonstigen Zwecken des Augenblicks missbrauchten, worunter Heilungen leiblicher Uebel noch die unschuldigsten waren 11), theils durch ihre Dämonologie den alten Zauberspuk in ein förmliches System umschufen, dessen Verwandtschaft mit dem Osten schon der Name der Magie beurkundet 12). Dass die Träger dieser Culte eben dadurch der ganzen persönlichen Geringschätzung anheimfielen, welche die Organe des Privataberglaubens schon um der handwerksmässigen Gewinnsucht, ja Bettelhaftigkeit ihres Auftretens willen traf 13), verminderte den Aberglauben selbst nicht, der im Gegentheil durch die Bereicherung seiner gottesdienstlichen Formen nur gewinnen

konnte; und während er daher die Thätigkeit des weiblichen Geschlechts fortwährend in gewohnter Weise in Anspruch nahm 14), fehlte es ihm auch an männlichen Vertretern in keiner der Richtungen, in welchen er mit dem öffentlichen Cultus parallel lief und dessen Aeusserungen in mannichfachen Verzerrungen nachahmte. Nicht zufrieden mit den Gegenständen der öffentlichen Mantik liess die Zeichendeutung kein Gebiet zur Erforschung der Zukunft unbenutzt 15); den gotterfüllten Sehern entsprach bauchrednerischer Trug 16) [den einfachen, sinnig gedeuteten Natursymbolen physikalische Kunststücke 17)]; und wie die Magie einerseits den schädlichen Einflüssen unsichtbarer Mächte mit Amuleten und Talismanen entgegentrat 18), so verkehrte sie andererseits das fromme Vertrauen auf die Kraft des Gebets in den Rechtsanspruch, durch Bannformeln die Götter nach menschlichem Willen nöthigen 19) und mittelst symbolischer Handlungen selbst in weite Ferne auf Personen 20) wie auf die leblose Natur 21) nach Gefallen einwirken zu können.

- 1) S. oben §. 12, nct. 11 und im Allg. Joh. Jac. Boissardus de divinatione et magicis praestigiis, Oppenh. 16..? fol., Ant. van Dale de origine et progressu idololatriae et superstitionum, Amstel. 1696. 4, und was Fabricius bibl. antiqu. p. 591 fgg. und Hauber bibl. magica, Lemgo 1738. 8 weiter citiren; von Neueren ausser den unten not. 12 anzuführenden Werken insbes. Wachsmuth von der Zauberkunst bei den Griechen und Römern, in s. Athensum B. II. H. 2, S. 209—258 und dess. H. A. II, S. 452—456, sowie magicarum quaest. Spec. I. II. Lips. 1850. 4, auch Böttiger Kunstmyth. I, S. 60—74, Limburg-Brouwer V, p. 252—276, Strauss Julian S. 33 ff., [Georgii in Pauly's Realencyclop. IV, S. 1377 ff., Marquardt Röm. Alterth. IV, S. 115. 137].
- 2) Appul, de magia c. 27: verum haec ferme communi quodam errore imperitorum philosophis objectantur, ut... qui providentiam mundi curiostus vestigant et impensius deos celebrant, eos vero vulgo magos nominent, quasi facere etiam sciant quae sciant fieri etc. Daher φαρμάττειν, φάρμακον Zauber- und Heilmittel, Gift oder Arznei in einem Worte; vgl. Eustath. ad Iliad. IV. 191: τὸ φάρμακον δὲ μέση λέξις, ἐπί τε μὴ ἀγαθοῦ λαμβανομένη παρὰ τὸ φέρειν ἄχος, καὶ ἐπὶ τοῦ ἀγαθοῦ παρὰ τὸ φέρειν ἄχος: und über die ursprüngliche Verwandtschaft der Heilkunde und Magie Plin. H. N. XXX. 1: natam primum e medicina nemo dubitat ac specie salutari irrepsisse velut altiorem sanctioremque medicinam, mit Welcker Medea oder die Kräuterkunde bei den Frauen in Allg. Schulz. 1831, n. 127, und was ders. griech, Trag. S. 340 fgg. zu den 'Piζοτόμοις des Sophokles bemerkt.
- 3) Ἐπφδαί, vgl. Odyss. XIX. 457: (die Kinder des Autolykos) ἐπαοεδη̄ δ' αίμα πελαινὸν ἔσχεθον oder von Assculap Pind. Pyth. III. 51: τοὺς μέν

μαλαπαὶς ἐπαοιδαῖς ἀμφέπων, τοὺς δὲ προσανέα πίνοντας ἢ γυίοις περάπτων πάντοθεν φάρματα, wo Böckh p. 260 namentlich auch an Platos Charmides p. 155 E erinnert: ἐπφδὴ δὲ τις ἐπὶ τῷ φαρμάπω εἶη, ἢν εἰ μέν τις ἐπάδοι ἄμα καὶ χρῷτο αὐτῷ, παντάπασιν ὑγιᾶ ποιοῖ τὸ φάρμακον: dazu Plat. Rep. IV. 4, p. 426 B: οὕτε φάρμακα οὕτε καύσεις οὕτε τομαὶ οὐδ΄ αὐ ἐπφδαὶ αὐτὸν οὐδὲ περίαπτα οὐδ΄ ἄλλων τῶν τοιούτων οὐδὲν—· und mehr im Allg. bei Wessel. ad Diodor. II. 29, Ast. ad Plat. legg. p. 110, Obbarius ad Horat. epist. I. 1. 34, Eckermann Melampus S. 19. [Uralter Wasserzauber geübt von dem Priester des Zeus Lykaios mit Gebet und Tauchen des Bittzweiges in die Nedaquelle bei grosser Dürre, Paus. VIII. 2. 1; 88. 3 mit Bötticher Baumkult. S. 409.]

- 4) Dahin namentlich die βασκανία, fascinatio, [oder ἐπηλυσία, wogegen bereits Demeter in Hom. H. Cer. 227 ff. als τιθήνη Abhülfe verspricht, die auch Hom. H Merc. 37 kennt], mit ihren Gegenmitteln, vgl. M. Arditi il fascino presso gli antichi, Napoli 1825. 4, Lobeck Agl. p. 971, Obbar. ad Horat. epist. I. 14, p. 227, [Welcker Epoden oder Besprechen in Kl Schr. III, S. 64-88, Marquardt Röm. Alterth. IV, S. 124 ff.], Archäologia XIX, p. 70, Mich. Sachs Beiträge zur Alterthumsforsch. aus jüd. Quellen. Berl. 1852, S. 61 ff., [vor allem O. Jahn: über den Aberglauben des bösen Blicks bei den Alten in Ber. d. Verhandl. K. Sächs. Ges. d. W. Philol. hist. Kl. 1855. Hft. 1. 2, S. 28-108, daraus der Auszug bei Marquardt Röm. Alterth. IV, S. 127 ff. Der böse Zauber zeigt sich im bösen Blick (ἀφθαλμός πονηφός, φθονεφός, ὀφθαλμίσαι) und im Worte, ja Lob gewisser Personen, haftet hesonders an Kindern und Vieh. Gegenmittel sind περίαμματα s. unten not. 18, αποτρόπαια, um Schrecken einzusiössen, Aussprechen eines krästigen Fluches (είς πεφαλήν σοί, έρρε), zurückwendende Benutzung des Zaubers (die Augen an Schiffen und Gelässen .s. Jahn a. a. O. S. 68 ff., Darstellung von γελοΐα, z. B. Zwerge], vgl. Bekk. anecdd. p. 30: βασκάνιον, ο οί άμαθείς προβασκάνιον έστὶ δέ τι άνθρωποειδές πατασκεύασμα βραχύ παρηλλαγμένον την άνθρώπειαν φύσιν, δ προ των έργαστηρίων οι χειρώνακτες κρεμαννύουσι του μή βασκαίνεσθαι αὐτῶν τὴν ἐργασίαν, vor allem aber [von obscönen Dingen der Phallus selbst (fascinum) in mannigfachster Anwendung und Umbildung auf Strassen, an Mauern, Thüren, als Amulet, vgl. Jahn a. a. O. S. 68-81, obscone Gesten, besonders der fica und des digitus infamis; endlich das Spucken in den Busen (els κόλπον πτύειν), vgl. Theophr. char. 16, Theocr. Id. VI. 39 mit Schol. Liban. epist. 714, Lucian. pro merc. cond. c. 6, Becker Charikles I, S. 240 ff., [Jahn a. a. O. S. 82 ff.].
- 5) Als γοητεία, wie sie jetzt der φαρμακεία selbst im schlimmen Sinne entgegengesetzt wird; vgl. Ammon. diff. vocabb. p. 142: φαρμακεία μὲν γὰρ κυρίως ἡ βλάβη ἡ διὰ δηλητηρίου τινὸς γενομένη φαρμάκου, γοητεία δὲ ἡ ἀπὸ ἐπικλήσεώς τε καὶ ἐπαοιδῆς, und mehr bei Sturz in nov. Act. soc. lat. Jen. I, p. 75 fgg. und Emped. p. 35—49, insbes. auch Eustath. ad Iliad. VI. 373 oder XVIII. 352: ὅτι δὲ ἐκ τοῦ γοῶ καὶ ὁ γόης ὡς ἐν πολλοῖς ἐπάδων μετὰ καὶ γόου κατ' ἔθος ἴδιον, παραδηλοῖ καὶ Σοφοκλῆς ἐν

- εφι αὐ πρὰς ἰατροῦ σαφαῦ θηνεῖν ἐπφδὰς πρὰς τομῶντι πήματι, ebgleich das Wort hald zur Bezeichnung jeder Art abergläubischen Betrugs überging, s. Suidas I, p. 490: κόλαξ περίεργος πλάνος ἀπατεών, und was Euseb. praep. evang. V. 21, Theodoret. cur. aff. p. 849 und andere Spätere aus der φώρα γοήτων des Oenomaus von Gadara berichten, mit Vales. ad Socr. H. eocl. III. 24 und Tzschirner Fall d. Heidenthums S. 152 fgg. Zur Sache vgl. aussendem Plin. H. N. XXX. 2: plepumque miracult et hoc, pariter utrasque extes efforuisse, medicinam dico magicamque, eadem actate illam Hippocrate, hans Democrite illustrantibus, wenn auch Mullach ad Democr. fgm. p. 42 und 72 fgg. die persönliche Betheiligung des letzteren für fabelhaft hält.
- 6) S. Philostr. V.. Apoll. VIII. 7. 2: γοήτων δε ξυνουσίαν φεύγουσι μέν ίερα θεών, έχθρα γαρ τοίς παρά την τέχνην, und hinsichtlich bürgerlicher Strate Plat. Meno p. 80 B: τάχ αν ώς γόης ἀπαχθείης, Plat. Legg. X, p. 908 E, wo als schlimmste ασέβεια die Thätigkeit dieser ränkevollen, durch τελεταί ideal nachstellenden μάντεις καλ περί πάσαν την μαγγανείαν κεκινημένοι bestraft wird. Beispiele der Bestrafung mit dem Tode die légaca Ninos ver Ol. 105, Demosth. fals. leg. p. 481, mit Schol. Aug. p. 167, die légaux eder proving Theoris aus Lemnos, angeklagt von Demosthenes, Plut. V. Demosth. o. 14, Pseudodem. in Avistog. §. 79, Harpocr. s. v. Secos, als Erbe ibrer Künste, des μαγγανεύειν, φενακίζειν καλ τούς έπιλήπτους ίᾶσθαι erscheint der Bruder des Aristogiton s. Pseudodem. a. a. O. §. 80; vgl. auch Aesop. fab. EXXX und Ael. H. An. V. 18; überhaupt s. Lobeck Aglaoph. p. 666, Platner Process und Klagen II. 141; Rein rom. Criminalrecht S. 901 igg. Von Massilia berichtet Valer. Max. II. 6. 7: emnibus autem, qui per aliquam religionis simulationem alimenta inertiae quaerunt, clausas portas habet et mendacem et fucosam superstitionem submovendam esse existimans. Der égogeorelesvis mit seinen Versprechungen für das jenseitige Leben bei Plut. Apophthegm. Lacon, p. 224 E.
  - 7) Lobeck Agl. p. 285 fgg.
- 8) Όρφικὸς βίος, ἀψύχων μὲν ἐχόμενος πάντων, ἐμψύχων δὲ τοῦναντίον πάντων ἀπεχόμενος, Plat. legg. VI, p. 782 D; vgl. Herod. II. 81 und mehr bei Fraguier in M. de l'A. d. Inscr. V, p. 117 fgg., Lobeck Agl. p. 244 fgg., Krische de societ. Pythag. p. 84 u. s. w.
- 9) S. oben §. 15, not. 14 u. 15, insbes. Voss in nov. Act. soc. lat. Jen. I, p. 363—385 oder mythol. Br. III, S. 190—214, dann Lakemacher Obss. phil. IV, p. 18 fgg., Lobeck Agl. p. 224 fgg., Creuzer Symb. II, S. 525 fgg., [Preller griech. Mythol. I, S. 199. 200] und über das Verhältniss dieses Cultus zur grlechischen Sittengeschichte F. A. Werner de aetate saczi Hecates cultus apud Graecos, Straubing 1836. 4 und Haupt Hecate et Hecatos seu rerum divinarum humanarumque principia inter Graecos, Regiom. 1840. 4.
- 10) Hekate in Thessalien geboren, vgl. Hesych. I, p. 97, Schol. Theocr. IL 36, Tzetz. ad Lycophr. 1180, und über dieses Zauberland mehr bei Lucan. Phars. VI. 638 und Appul. Metam. II. 1: Thessaliae loca, quo artis magicae nativa cantamina totius orbis consono ore celebrantur. Nach Plin. XXX. 2,

dem Böttiger Vasengem. II, S. 184 und Wachsmuth H. A. II, S. 454 folgen, wären diese Künste freilich überhaupt erst durch Ostanes in Merxes Gefolge (Hildebr. ad Appul. II, p. 616) nach Griechenland gebracht; dech hängen sie in Thessallen theilweise schon mit der Naturbeschaffenheit zusammen, deren Reichthum an wunderthätigen Kräutern die Sage bereits von Medea ablektete, vgl. Aristid. I, p. 76: καθάπες την Μήδειάν φασι διά τοῦ Θετταλών πεδίου φεύγουσαν έπχυθέντων τών φαρμάκων ποιήσαι Θετταλίαν απασαν πολυφάρμακον: und jedenfalls sind die Zeuberkünste thessalischer Frauen. namentlich ihre Einwirkungen auf den Mond (καθαιφείν την σελήνην), schon im peloponnesischen Kriege fast sprichwörtlich, s. Aristoph. Nubb. 748, Plat. Gorg. p. 513 A, und mehr im Allg. bei den Erkl. z. Prop. I. 1. 19, Tibull. I. 8. 21, Virgil. eci. VIII. 69, auch Wytt. ad Plut. p. 901 and Gerhard über die Lichtgettheiten in Abhh. d. Berl. Akad. 1838, Taf. IV, (auch de Witte Elite ceramogr. II. 118; Tischbein III. 44) mit dem interessanten Zusatze Zenob. prov. IV. 1 (Parcemiogr. gr. I, p. 84): αί την σελήνην καθαιρούσαι Θετταλίδες λέγονται των οφθαλμών καλ των παίδων (vulgo ποδων) στερίσκεσθαι.

- 11) Ideat relevae, Plat. logg. X, p. 908 D; vgl. oben §. 32, not. 7 and mehr bei Lobeck Agl. p. 689 fgg. Besonders charakteristisch ist Hippocr. morb. sacr. p. 825: έμολ δε δοπέοσσι οί πρώτοι τούτο το νούσημα άπιερώσαντες τοιούτοι είναι ἄνθρωποι, οίοι καὶ νῦν είσι, μάγοι τε καὶ καθάρται καὶ άγύρται παλ άλαζόνες, δκοσοι δή προσποιέρωται σφόδρα θεοσεβέες είναι καλ πλέον τι sidérai . . . rai lóyous émiléfantes éxithdeíous els lhour, nateothourse ές τὸ άσφαλές σφισι έωυτοίσι καθαρμούς προσφέροντες καὶ έπαριδώς 25. 7. A. und die ausführliche Schilderung einer solchen Weihe bei Demosth, de oer. S. 259, wobei nach Strabo X, p. 722 nunächet an Zasiella und Myrassa zu denken ist, iwie auch die Erwähnung der Schlangen ausdrücklich mit Firmie. Matern. de errer. profan. relig. c. 11 stimmt: Sabazium colentes Jovem anguem cam initiate, per sinum ducunti, obsehon Lobeck p. 652 zugleich orphischen Anstrich erkennt; such Dieg. L. IV. 56 u. X. 4, und für den Fanatismus solcher Gebräuche die korybantische selesy mit ihrer Toosworg nal zogeia (Plat. Euthyd. p. 277 D; Lobeck Agl. p. 116) und ihren gewaltshätigen Heilmitteln (Plet. legg. VII, p. 790 Ε: καθάπες αι των έκφρόνων βακχωών ιάσεις ταύτη τη της nevndenc αμα τορεία και μούση τρώμεναι), deren psychiache Wirkungen in dam Ausdrucke πορυβαντιών selbst sprickwörtlich geworden sind, vgl. Plat Symp. p. 215 und mehr bei A. Jahn in Jahn's Archiv X, S. 220-239, Lobeck p. 1139 fgg. [und Nägelsbach nachhom, Theol. S. 366 ff.].
- 12) Plut. det. erees. c. 10: έμοι δὲ δοπούσι πλείονας λύσαι και μείζονας ἀπορίας οι τὸ τῶν δαιμόνων γένος ἐν μέσω θεῶν και ἀνθρώπων
  και τρόπον τινὰ τὴν ποινωνίαν ἡμῶν συνάγον εἰς ταὐτὸ και συνώπτον ἐξευρόντες, εἴτε μάγων τῶν περί Ζοροάστρην ὁ λόγος οὖτός ἐστιν εἴτε Θρώνιος
  ἀπ΄ Όρφέως, εἴτ΄ Λίγύπτιος, εἴτε Φρύγιος, ὡς τεκμαιρόμεθα τωὶς ἐνακέρωθι τελεταῖς ἀναμεμιγμένα πολιὰ θνητὰ και πένθιμα τῶν ὀργιαζομέκαν και δρωμένων ἱερῶν ὁρῶντες: vgl. oben §, 40, not. 3 und Arnab. IV.
  23: magi haruspians fraires suis in actionibus memorant antitheas sacgius

obrepere pro veris, esse autem hos quosdam materiis ez crassioribus, qui deos se fingant, und mehr im Allg. bei Piccart oratt. acad. Lips. 1614. 8, p. 213 fgg., Bonamy sur le rapport de la magie avec la théologie payenne, in Hist. de l'A. d. Inscr. VII, p. 23 fgg., Eberhard verm. Schr. S. 279, Tiedemann quae fuerit artium magicarum origo, quomodo illae ab Asiae populis ad Graecos sint propagatae, Marb. 1787. 4 mit Herder's Brief an dens. in s. Werken z. Gesch. und Philos. I, S. 240-258, Eusèbe Salverte histoire des sciences occultes, Paris 1820. 8, Ennemoser Geschichte der Magie, Leipz. 1844. 8 u. s. w. Die ersten Spuren griechischer Dämonologie steigen allerdings bis zu Hesiodus έ. π. η. 122 fgg. hinauf; den Dualismus aber, der wesentlich der Magie zu Grunde liegt (Wachsmuth Athen. II, S. 231 fgg., Creuzer Symb. I, S. 195 fgg.), scheint erst Empedokles in jene eingeführt zu haben (Plut. def. oracc. c. 17), und bald erscheint dann auch μάγος im griechischen Sprachgebrauche synonym mit yông (Soph. Oed. Tyr. 887; Aeschin. c. Ctesiph. §. 137) und mit der ganzen Schmach dieses Wortes behaftet, so sehr auch die Anhänger der Magie beide Begriffe zu trennen suchten, vgl. Suidas I, p. 490: μαγεία μέν οῦν έστιν έπικλησις δαιμόνων άγαθοποιών πρός άγαθού τινος σύστασιν, ωσπερ τὰ τοῦ Απολλωνίου τοῦ Τυανέως Θεσπίσματα, γοητεία δὲ ἐπὶ τῷ ἀνάγειν νεκοὸν δι' ἐπικλήσεως κ. τ. λ. mit Philostr. V. Apollon. V. 12 und Wachsmuth Athen. II, S. 286.

- 18) Αγύρται καὶ μάντεις Plat. republ. II, p. 864 B, μάντεις καὶ περί πάσαν την μαγγανείαν κεκινημένοι Plat. Legg. X, p. 908; αγύρται και γόητες Plutarch. superst. c. 8, μάντεις και μάγοι Lucian. merc. cond. 27, μάγοι καὶ άγύρται Zosim, l. 11; vgl. Max. Tyr. XIX. 8: τῶν ἐν τοὶς πύπλοις άγειρόντων, οδ δυοίν όβολοῖν τῷ πρυστυχόντι άποθεσπίζουσι, mit Lobeck Agl. p. 253 und mehr bei Ruhnken, ad Tim, lex. p. 10; auch Artemid. Oneirocr. III. 4: ψεύδεσθαι ούκ έπιτήδειον πλην τών έπλ θυμέλην άνερχομένων και άγυρτων και οίς έθος έστι ψεύδεσθαι, und über die vorderasiatischen μητραγύρται oder μηναγύρται insbes. VI. 9: πολύ γάρ αὐ γένος μιαρώτατον τουτ' έστι, mit Meineke ad Menandr. p. 111, Böttiger Kunstmyth. I, S. 138, und den Erkl. zu Lucian. Asin. c. 35 und Appul. Metam. VIII. 24; im Alig. aber Orig. Cels. Ι, p. 8: παὶ έξομοιοὶ τοὺς άλόγως πιστεύοντας μητραγύρταις καὶ τερατοσκόποις, μίθραις τε καὶ σαββαδίοις καὶ ὅτφ τις προσέτυχεν, oder Philo legg. spec. II, p. 792: κακοτεχνίαν, ην μητραγύρται καλ βωμολόχοι μετίασι καλ γυναικών καλ ανδραπόδων τὰ φαυλότατα, περιμάττειν καλ καθαίρειν (§. 28, not. 23) κατεπαγγελλόμενα, και στέργοντας μεν είς άνήκεστον την έχθραν, μισούντας δε είς εύνοιαν άξειν υπισχνούμενα φίλτροις καλ έπφδαίς κ. τ. λ. [Die Besprechungen im Namen der Kybele beziehen sich besonders ὑπὲς παςπῶν καὶ βοσκημάτων γενέσεως και σωτηρίας, Dio Chrysost. I, p. 61; Diodor. III. 58, Geopon. XIII. 4. 4.]
- 14) Vgl. Plutarch. superst. c. 6: αί δὲ γρᾶες ώσπες παττάλφ ὅ τι ἀν τύχωσιν αὐτῷ περιάπτουσι φέρουσαι καλ περιαρτῶσι, mit Wyttenbach p. 1006 und Meineke ad Menandr. p. 42; auch Lucian Philops. c. 9: τῶν ἐκ

περιόδου πυρετών τὰς καταθέλξεις καὶ βουβώνων ἰάσεις καὶ τὰλλα ὁπόσα καὶ αί γρᾶες ἤδη ποιοῦσι; Galen. de simpl. VI procem.: ἀλλ' ἐκεῖνος μὲν εἴς τε μύθους γραών τινὰς ἐξετράπετο, καί τινας γοητείας ἄμα τισὶν ἐπφδαῖς, ας ἀναιρούμεναι τὰς βοτάνας ἐπιλέγουσι, und mehr bei Wachsmuth Athen. S. 257, [O. Jahn a. a. O. S. 45. Anm. 46].

- 15) Jambl. de myst. III. 17: εἰ δὲ καὶ ἄχρι τῶν ἀψύχων, οἰον ψηφιδίων η δάβδων η ξύλων τινών η λίθων η πυρών η άλφίτων διήκει τη προδηλώσει, αύτὸ τοῦτο καὶ τὸ θαυμασιώτατόν ἐστι τῆς θείας μαθτικῆς προσημασίας: vgl. Aelian. H. A. VIII. 5 und das Verzeichniss bei Poll. onom. VII. 188, sowie Cyrill c. Julian. VI, p. 198 mit Fabr. ad Sext. Emp. adv. Math. IX. 132, Lobeck Agl. p. 815, Limburg-Brouwer V, p. 255; [und Marquardt Rom. Alterth. IV, S. 113 ff.], insbes. aber Artemid. Oneirocr. II. 69: oca yao αν λέγωσι πυθαγορικοί, φυσιογνωμονικοί, άστραγαλομάντεις, τυρομάντεις, γυφομάντεις, ποσπινομάντεις, μοφφοσπόποι, ζειφοσπόποι, λεπανομάντεις, νεπυομάντεις, ψευδή πάντα και άνυπόστατα νομίζειν χρή και γάρ αί τέγναι αύτων είσι τοιαύται, και αύτοι μέν μαντικής ούδε βραγύ ζσασι, γοητεύοντες δε και έξακατώντες άποδιδύσκουσι τους έντυγχάνοντας. ύπολείπεται δη μόνα άληθη είναι τὰ ύπὸ θυτῶν λεγόμενα καλ άστεφοσκόπων και όνειφοκριτών και ήπατοσκόπων, περί δε μαθηματικών καλ γενεσιολόγων έπισκεφώμεθα: und mehr im Allg. bei Maraviglia pseudomantia vett et recent. explosa, Venet. 1662. fol. und Fabric. bibl. antiqu. p. 593-613. Einzelne dieser Künste, wie namentlich die Weissagung aus άλφίτοις oder άλεύροις, werden allerdings auch an Apolls Namen geknüpft und scheinen in sofern nationaler zu seyn, vgl. Hesych. I, p. 226 und Clem. Alex. Protrept. p. 9; die Siebwahrsagerei sprüchwörtlich in των έπλ κοσκίνω Paroemiogr. gr. I, p. 458; zum grösseren Theile werden wir jedoch auch sie aus dem Oriente herleiten dürsen, wo Strabo XVI, p. 1106 λεκανομάντεις und νδοομάντεις, Schol. Nicand. Ther. 613 δαβδομάντεις unter den Magiern ausdrücklich erwähnt; vgl. Liebentanz de magia oraculorum, Vitemb. 1661; und wie die späte Bekanntschaft der Griechen mit chaldzischer Astrologie oder Apotelesmatik sicher ist (Lobeck Agl. p. 426), so scheint auch die Physiognomik oder Metoposkopie und ihre Sippschaft erst um Sokrates Zeit durch Zopyrus (Cic. de fato c. 9; Tusc. IV. 37, Max. Tyr. XXXI. 8) dorthin verpfianzt zu seyn, wenn auch Suidas I, p. 712 schon dem mythischen Helenus ein zeiφοσκοπικόν οἰώνισμα beilegt; von Apelles Porträt berichtet Apion: quendam ex facie hominum divinantem (quos metoscopos vocant) ex iis dixisse aut futurae mortis annos ant praeteritae, Plin. H. N. XXXV, c. 10. s. 36, §. 88; vgl. Fülleborn Beitr. z. Gesch. d. Philos. VIII, S. 30 fgg. und Böttiger Kunst. mythol. I, S. 65 fgg.
- 16) Plut. def. oracc. c. 9: εὖηθες γάρ ἐστι καὶ παιδικὸν κομιδῆ τὸ οἴεσθαι τὸν θεὸν αὐτὸν ώσπερ τοὺς ἐγγαστριμύθους, Εὐρυκλέας πάλαι νῶν δὲ Πύθωνας προσαγορευομένους (Act. Apost. XVI. 16), ἐνδυόμενον εἰς τὰ σώματα τῶν προφητῶν ὑποφθέγγεσθαι: vgl. Hesych. s. v. ἐγγαστρίμυ-θος: τοῦτόι τινες ἐγγαστρίμαντιν, οἱ δὲ στερνόμαντιν λέγουσι, und Eustath.

Antioch. de engastrimytho ed. Alciat., auch Poll. II. 162 u. 168, Cyrill. c. Julian. VI, p. 198, Euseb. ad Jesaj. c. 45, und über Eurykles insbes., der zuerst die Kunst geübt und wonach die Bauchredner den Namen Evourieitat erhielten, Schol. Aristoph. Vesp. 1019, Plat. Soph. p. 252, Aristid. I, p. 51, Phot. bibl. c. 94, p. 75 mit Paroemiogr. Gott. p. 340; im Allg. aber van Dale de idolol. p. 635 u. 650, Foes. oecen. Hipp. p. 174, Lobeck Agl. p. 300 u. s. w.

- [17] Bewegliche Götterbilder (vengoanasta), aus ägyptischer Sitte herübergenemmen (Herod. II. 48), wie der Kopf der Aeskulapschlange bei Luc. Alexand. c. 12; sprechende, hohle Statuen in Alexandrien, Theodoret V. 22, Rufin. Hist. eccles. II. 25, künstlicher Donner und Blitz, Spiegelungen u. dgl. Hippolyt. Philosophum. IV, p. 62—76, Pselius de oper. daemon. p. 83 ed. Boiss., dazu van Dale de oracul. p. 222 ff., Marquardt Röm. Alterth. IV, S. 136.]
- 18) Περίαπτον ύπο των γυναικών τῷ τραγήλω περιηρτημένον, Plut. V. Pericl. e. 88, auch περιάμματα, προσαρτήματα, φυσικά vgl. Theophr. Hist. plant. IX. 21, Plutarch. de facie in orbe lunae c. 1, auch Diog. L. IV. 56: καί συντίσιν βραγίονας πεπεισμένος γ' έδησε, und mehr bei van Dale de idoiol. p. 519, Böttiger kl. Schr. III, p. 411, Kopp palaeogr. crit III, p. 61-80; Bötticher Tektonik II, S. 87; Becker Charikles I, S. 328 mit Zus. v. Hermann; [O. Jahn über den Aberglauben des bösen Blicks S. 40 ff. Taf. V, Marquardt röm. Alterth. IV, S. 119—126. Dazu dienen am Hals, am Arm, über der Brust getragene medicinische Mittel, Thiere, Theile von Thieren, Zähne von Menschen, besonders getödteten oder verungläckten, s. die Stellen bei Marquardt a. a. O., dann vor allem Steine, als Ringe oder an Ketten (daxtvλιοι φυσικοί, φαρμακίται, τετελεσμένοι, (zuerst erwähnt Aristoph. Plut. 884) mit Inschriften, Bildern, über deren magische Kräfte, [besonders wenn sie beim Beten und Opfern getragen werden], in den orphischen Autimois und Psellus de lapidum virtutibus c. n. Maussaci et Bernardi, L. B. 1765. 8 gehandelt ist, vgl. [Krause Pyrgoteles, Halle 1856, S. 6 ff.] Auf Plattchen von Metall, besonders Gold, deren Hauptform die σεληνίδες, μήνισκοι sind (Jahn a. a. O. S. 42), auf Blüttern, so der Olive, auf Lederstücken u. dgl. trug man homerische Verse s. Roper in Philol. V, p. 664 ff., besonders aber unverständliche Geheimsprüche, das Abracadabra, worunter berühmt die Έφέσια γράμματα vgl. Plut. qu. symp. VII. 5; Athen. XII. 70: έν σκυταρίοις δαπτοίσι φορών Έφεσήζα γράμματα; Paroemiogr. gr. I, p. 244; Hesych. I, p. 1544 und Eustath. ad Odyss. XIX. 247 mit Lobeck Agl. p. 1163, 1192, 1830, Kopp p. 598, Creuz. Symb. II, S. 597, Guhl Ephesiaca, Berl. 1848. 8, p. 94, Becker Charikies I, S. 329 ff. 2. Ausg., [Marquardt röm. Alterth. IV, S. 123, 124, Rine scharfsinnige Erklärung der von Clem. Alex. und Hesych. angesührten Worte: ασκι κατάσκι λίξ τέτραξ δαμναμενεύς, die an der Artemisstatue selbst, an der στεφάνη, Zwon und den Fassen sich befanden (Eustath. a. a. O.), aus semitischen Wurzeln von Prof. Stickel in Jena erwartet schon länger ihre Veröffentlichung.] Terracottatafel aus Syrakus mit Bild auf die ephesische Artemis gedeutet und unverständlichen Zeichen bei Stephani in Bull. del' acad. de St. Petersb. hist. philol. T. 101, n. 18, vorher Avolio fatture di argilla, Palermo 1829. 8. Zauber-

ringe (δακτύλιοι φαρμακίται) bereits erwähnt bei Aristoph. Plut. 883, dann Athen. III. 96, Heliod. Aethiop. IV. 8; aus Eisen von den Pfählen zum Spiessen der Verbrecher entnommen, so der von einem Araber geschenkte Ring, Luc. Philops. 1742, vgl. Becker Charikles I, S. 329. Auch ganz kleine Götterbilder, so Serapis, Isis, Harpocrates, signa Panthea, trug man als Amulete, [Jahn a. a. O. 8. 46—52]. Selbst geseite Statuen, vgl. Olympiod. in Phot. bibl. c. 80, p. 60 mit Wilken ad Nicet. Choniat. p. 11 und mehr bei F. G. Freytag de statuis τετελεσμέναις veterum, Lips. 1715. 4. Name des Herakles als idäischen Daktylen dabei angewendet, Diod. V. 64: τὸ πολλάς τῶν γυναικῶν ἔτι καὶ νῦν λαμβάνειν ἐπφδὰς ἀπὸ τούτου τοῦ θεοῦ καὶ περιάμματα ποιεῖν ὡς γεγονότος αὐτοῦ γόητος καὶ τὰ περὶ τὰς τελετὰς ἐπιτετηδευκότος.

- 19) Appul. de magia c. 26: cum isti propris magum existimant, qui communione loquendi cum dils immortalibus ad omnia quae velit incredibili quadam vi cantaminum polleat; vgl. Plat. republ. II, p. 364: Encywyaig viol και καταδέσμοις τους θεους, ως φασι, πείθοντές σφισιν υπηρετείν, mit Ruhnk, ad Tim. lex. p. 114, Mitscherl, ad Herat. carm. I. 27, 21, Lobeck Agl. p. 221, auch Arnob. II. 62: neque quod magi spondent commendaticias se habere preces, quibus emollitae nescio quae potestates vias faciles praedeant ad coclum conantibus subvolare; des Letztere, des πέτεσθαι της νυπτός auch erwähnt bei den thessalischen Künsten Lucian. Dial. meretr. I. 2, Asin. 12, im Allg. aber Euseb. praep. evang. VI. 4: δί ών και σαφώς δεδήλωται, ότι ή μαγεία έν τῷ λύειν τὰ τῆς είμαρμένης παρὰ θεῶν ἐδόθη είς τὸ ὁπωσοῦν ταύτην παρατρέπειν, und mehr bei Wachsmuth Athen. II, S. 212 fgg., Kopp palaeogr. III, p. 80 fgg., Bergk Com. att. reliqu. p. 413, Visconti opere varie III, p. 257, [Marquardt Röm. Alterth. IV. S. 124 ff. Interessante Beispiele solcher κατάθεσμοι sind fünf Bleitafeln mit Inschriften, wovon 3 aus Athen, 1 aus Cumä, 1 aus Alexandrien, die letztere mit griechischen und ägyptischen Götterbezeichnungen; in allen gemeinsam Equis zoores und Persephene, s. C. I. n. 538. 589. 1034; Ann. Inst. arch. XVIII, p. 208 ff. Tav. d'agg. G., Rhein. Mus. Philol. N. F. IX. 8, S. 865-82. Zur Vergleichung kommen noch 2 Verwünschungen auf Papyrusrollen in Wien und Leyden, s. Petrettini Papiri Greco-Egiziani dell' I. R. Museo di corte. Vienna. 1826. 4, und Reuvens Lettres à M. Letronne sur les papyrus bilingues et grecs du musée de Leide, Prem. 1. p. 39] und die lateinische Bleitafel dieser Art, s. Bull. Napolet. 1853, p. 183, Heidelb. Jahrb. 1853, S. 364.
- 20) Plat. legg. XI, p. 933 A: ἄλλη δὲ, ἡ μαγγανείαις τέ τισι καὶ ἐπφδαῖς καὶ καταδέσεσι πείθει τοὺς μὲν τολμῶντας βλάπτειν αὐτοὺς, ὡς
  δύνανται τὸ τοιοῦτον, τοὺς δ΄ ὡς καντὸς μαλλον ὑπὸ τούτων δυναμένων
  γοητεύειν βλάπτονται... ταῖς δὲ ψυχαῖς τῶν ἀνθρώπων δυσωπουμένους
  πρὸς άλλήλους περὶ τὰ τοιαῦτα οὐκ ἄξιον ἐπιχειρεῖν πείθειν, ἄν ποτε
  ἄρα ἴδωσί που κήρινα μιμήματα πεπλασμένα εἴτ ἐπὶ θύραις εἴτ ἐπὶ
  τριόδοις εἴτ ἐπὶ μνήμασι γονέων αὐτῶν τινες, ὁλιγωρεῖν πάντων τῶν
  τοιούτων κτλ.; τςὶ Lucian. Alex. c. δ: γύης τῶν μαγείας καὶ ἐπφδὰς θεσπεσίους ὑπισχνουμένων ἐς χάριτας ἐπὶ τοῖς ἐρωτικοὶς καὶ ἐπαγωγὰς τοῖς

έχθροις και θησαύρων άναπομπάς και κλήρων διαδοχάς; Luc. merc. cond. 40. Demon. 23 und Iren. adv. haeret. I. 25. 3: artes enim magicas operantur et ipsi et incantationes, philtra quoque et charitesia et paredros et oniropompos et reliquas malignationes dicentes se potestatem habere ad dominandum jam principibus et fabricatoribus hujus mundi. Ueber den Liebeszauber (φίλτρα nal έπωδαι ζυγγες, Xenoph. M. S. III. 11. 17) insbes. Luc. dial. meretr. 4. 5: eine γρησίμη φαρμακίς — nimmt einen Gegenstand des Mannes κρεμάσασα έκ παττάλου ύποθυμιζ τῷ θείῷ πάττουσα καὶ τῶν άλῶν εἰς τὸ πῦρ ἐπιλέγει δὲ ἀμφοίν τὰ ὀνόματα — είτα ἐκ τοῦ κόλπου προκομίσασα δόμβον (über diesen vgl. Orell. opuscc. sentent. II, p. 266; Fritzsche quaest. Aristoph. p. 214) έπιστρέφει έπφδήν τινα λέγουσα έπιτρόχο τη γλώττη βαρβαρικά καὶ φρικώδη ονόματα κτλ.; die Erkl. zu Theocr. Idyll. II oder Virgil. ecl. VIII mit Böttiger kl. Schr. I, S. 184; II, S. 248, Limburg-Brouwer V, p. 265 und Weichert poët. lat. reliqu. p. 52; von schädlichem Zauber aber das interessante Beispiel Apoll. Argon. IV. 1654 fgg. und andere Einzelheiten bei Horat. Epod. V und Sat. I. 8, Plin. H. N. XXVIII, 2-4, Lucian. Philopseudes und Asinus, Appulejus Metamorphosen und Apologie, Philostratus Leben des Apollonius von Tyana u.s. w.

21) Hippocr. morb. sacr. p. 327: εἰ γὰρ σελήνην τε καταιρέειν καὶ ἢλιον ἀφανίζειν χείμωνά τε καὶ εὐδίαν ποιέειν καὶ ὀμβροὺς καὶ αὐχμοὺς καὶ θάλασσαν ἄφορον καὶ γῆν καὶ τἄλλα τὰ τοιουτότροπα πάντα ἐπι-θέχονται ἐπίστασθαι, εἴτε καὶ ἐκ τελετέων εἴτε καὶ ἐξ ἄλλης τινὸς γνώμης ἢ μελέτης φασὶ οἶοί τε εἶναι οἱ ταῦτα ἐπιτηθεύοντες, δυσσεβέειν ἔμοιγε δοκέουσι καὶ θεοὺς οὐδὲ εἶναι νομίζειν: vgl. die ἀνεμοποῖται bei Hesych. I, p. 362, Jambl. V. Pythag. 135; Eustath. ad Odyss. X. 22, die wir nach Herod. VII. 191 auch mit den Magiern in Verbindung setzen dürfen, die Hagelbeschwörer bei Clem. Stromatt. VI, p. 631 und Phot. bibl. p 75, und im Allg. Diod. V. 55: λέγονται — καὶ γόητες γεγονέναι καὶ παράγειν ὅτε βούλοιντο νέφη τε καὶ ὅμβρους καὶ χαλάζας, ὁμοίως δὲ καὶ χιόνα ἐφέλ-κεσθαι· ταῦτα δὲ καθάπερ καὶ τοὺς μάγους ποιεῖν ἱστοροῦσιν; Appul. Metam. I. 3: magico susurramine omnes agiles reverti, mare pigrum colligari, ventos inanimes exspirare, solem inhiberi, lunam despumari, stellas evelli, diem tolli, noctem teneri, mit Hildebrand p. 20 fgg.

CAP. IV.

Die Zeiten des Cultus.

§. 43.

So innig übrigens auch der Cultus alle Seiten und Aeusserungen des griechischen Lebens durchdrang, so lag es doch in

der Sache, dass derselbe an bestimmte Zeiten und Gelegenheiten mit grösserer Nothwendigkeit als sonst gebunden war, und dadurch selbst nur ein weiteres Bedürfniss des Einzelnen wie der bürgerlichen Gesellschaft befriedigte. Das tägliche Leben als solches bot dem einfachen noch ganz unter der Gewalt der Sitte stehenden Menschen weder Anlass noch Berechtigung zu der Erholung und den geselligen Genüssen, ohne welche auch der niedrigste Culturgrad kaum denkbar ist; und je wesentlicher der griechische Staat auf der Verschmelzung aller seiner Glieder zu einem grossen Organismus beruhte, desto mehr musste er die selbstsüchtige Vereinzelung fürchten, wo jeder nur an sich und seinen Vortheil dachte; in beiderlei Hinsicht war es nun der Cultus, der durch seine Feste häufiger und stärker als jede politische Veranstaltung die Bürger an das Band ihrer sittlichen Gemeinschaft erinnerte, und ihnen selbst mit der Nöthigung entgegenkam, zeitweilig ihre Arbeiten ruhen zu lassen, und in solcher Stimmung sich über die enge Alltäglichkeit zu rein menschlichen Gefühlen zu erheben 1). Selbst gegen Aussen fielen in solchen Zeiten mitunter die Schranken, welche die Härte des politischen Rechts zwischen dem Bürger und dem Ausländer zog, und der wirthliche Empfang des zur Verehrung derselben Gottheit herbeigekommenen Fremdlings knüpfte Gastfreundschaften und sonstige Verbindungen, ohne welche die griechischen Stämme vielleicht nie aufgehört hätten einander fremd und seindselig gegenüber zu stehen 2); was aber hier Freiwilligkeit war, galt für Mitglieder der nämlichen Gemeinde als Zwangspflicht, und wie keine Genossenschaft eines Schutzgottes entbehren konnte, so hatte jede auch ihre Festtage, wo sie sich zuerst in Opfern und sonstigen Gebräuchen ihrer Schuldigkeit gegen die Gottheit entledigte, dann aber in den bereits geschilderten Belustigungen und zu deren Schlusse im gemeinschaftlichen Opfermahle den Freuden der Geselligkeit huldigte. Wohl gab es auch Trauertage, die nur mit gänzlichem Stillstand aller Geschäfte 3) oder selbst mit Fasten oder sonstigen Enthaltungen begangen wurden 4); als Regel kann jedoch nur das Gegentheil gelten 5), und wie wir einerseits wissen, dass die Strenge alter Sitte sich ohne gottesdienstlichen Anlass keinerlei Abweichung von der Einfachheit und Nüchternheit des Alltaglebens erlaubte 6), so heiligte andererseits der

Götterdienst jede Ausnahme oder Milderung, welche ein häusliches oder Bürgersest zu Gunsten menschlicher Triebe in jener Strenge eintreten liess. Insbesondere kam diese Milde dem weiblichen Geschlechte zu Gute, das bei solchen Gelegenheiten seiner sonstigen Zurückgezogenheit entbunden theils in besonderen Culten eigene Gottheiten verehrte?), theils in Chören und Aufzügen mit dem männlichen in wetteifernde Berührung trat 8), und auch ausser diesen wenigstens häufig zu den Schauspielen und Ergötzlichkeiten solcher Tage Zutritt erhielt 9); selbst Sclaven genossen hin und wieder an gewissen Festen nicht nur Erleichterung ihrer Lage, sondern sogar Gleichstellung mit ihren Herren 10); und wie Brudervölker im Kriege für Tage gemeinschaftlicher Gottesverehrung die Wasien rasten liessen 11), so waren auch nach bürgerlichen Gesetzen in solchen Zeiten Gefangene ihrer Fesseln, Schuldner gerichtlicher Verfolgung oder Pfändung ledig, um keinem Berechtigten die Theilnahme an der allgemeinen Freude zu verkümmern 12).

1) S. oben §. 9, not. 8 und mehr bei Jacobs verm. Schr. III, S. 343 fgg. und Lobeck Agl. p. 684; insbes. Plat. legg. II, p. 653 D: & col de oluteloautes τὸ τῶν ἀνθρώπων ἐπίπονον πεφυκὸς γένος ἀναπαύλας τε αύτοις τῶν πόνων ετάξαντο τὰς τῶν εορτῶν άμοιβὰς τοῖς θεοῖς καὶ Μούσας Απόλλωνά τε μουσηγέτην και Διόνυσον συνεορταστάς έδοσαν, und V, p. 738 E: - ὅπως αν ξύλλογοι ἐκάστων τῶν μερῶν κατὰ χρόνους γιγνόμενοι τοὺς προσταχθέντας είς τε τὰς χρείας έπάστας εύμάρειαν παρασκευάζωσιν και φιλοφρονώνται τε άλλήλους μετά θυσιών και οίκειώνται και γνωρίζωσιν —; und Strabo X, p. 716: κοινον δή τοῦτο καὶ τῶν Ἑλλήνων καὶ τῶν βαρβάρων ἐστὶ τὸ τὰς Γεροποιτας μετ' ἀνέσεως ἑορταστικῆς ποιείσθαι, τάς μεν αύν ένθουσιασμώ, τάς δε χωρίς, και τάς μεν μετά μουσικής, τάς δὲ μή, και τάς μὲν μυστικώς, τὰς δὲ ἐν φανερώ, και τοῦθ' ή φύσις οῦτως ὑπαγορεύει. Dem entsprechend Cic. legg. II. 9. 12: ludis publicis — popularem laetitiam in cantu et fidibus et tibiis moderanto eamque cum divum honore jungunto, auch Polyb. IV. 21, Plut. V. Aristid. c. 10: παίζειν και φαθυμείν έορτάζοντας, Alex. Aphrodis. ad Aristot. Metaph. p. 685 ed. Bonitz und das Orakel bei Demosth. Mid. §. 53: έλινύειν μίαν ήμέραν, ohne dass es jedoch dazu, wie Eckermann Relig. gesch. I, S. 61 will, besonderer Bekanntmachung bedurfte, vgl. Aristot. eth. Nic. VIII. 9.5 und die ημέραι αφετοι St. A. §. 127, not. 1; auch Theophr. char. 30 und C. Inscr. Π, p. 1131: καὶ ἀφείναι τοὺς μέν παίδας έκ τῶν μαθημάτων, τοὺς δὲ οίκετας από των έργων κ. τ. λ. Ein Tyrann gestattet nur zwei Festen jährlich, Heracl. Pont. Pol. 32; militärische Vorsichtsmassregeln bei den Feste in Massalia Justin. XLIII. 8; in Chius Aen. Tact. 17. Ueber das ganze Thema vgl. Hospinian. de origine, progressu ceremoniis et ritibus festorum dierum Judacerum, Graecorum, Romanorum et Persarum libri tres, Tiguri 1593; Did. v. Stegeren de Graecorum diebus festis in Miscell. philol., Traject. ad Rhen 1849. Fasc. 1; Rinck Religion der Hellemen II, S. 23 ff.

- 2) Havnyvigers, vgl. Isocr. Paneg. §. 43 fgg., Dionys. Hal. thet. c. 1, Arrian. Epict. II. 14. 28, IV. 4. 24; Paus. X. 32. 9 und St. A. §. 10, not. 11 mit Böttiger Kunstmyth. II, S. 120 und Limburg-Brouwer VIII, p. 307 fgg. Auch als Messen und Jahrmärkte, έμπορικόν πράγμα, Strabo X, p. 744; vgl. Paroem. gr. I, p. 409; έορτη πολλά έχουσα· έπὶ τῶν πολλά ἀνατιθεμένων φορτία, έπειδή οί πρός τας έορτας έπειγόμενοι φορτία πολλα έπιφέρονται und έιρτη πολλά έχουσα: έπλ τών απαντα πρός την έορτην άχθοφορούντων. γα γαρ μηδενός, φησίν, ύστερωσιν άμασις (?), σκεύη ίερα, ίματια, οίνον, άρτους, ξύλα παραφτώμενοι έβάδιζον, ώστε τοὺς βλέποντας έπιφωνείν, έορτη πόδας έχουσα; C. L. n. 4474: άγωνται δε και κατά μηνα πανηγύρεις άτελεϊς τῷ πεντεκαιδεκάτη καὶ τριακάδι . . . ἐπάναγκες δὲ ἀνέρχεσθαι πάντα τὰ ἄνεια διὰ τῶν ένταῦθα καὶ ἐπὶ χώρας άγορητῶν πραθησόμενα καθ' έκάστην ίερομηνίαν πρός τὸ μὴ χαλεπὸν ὑπάρχειν πάσι τοῖς ανιούσι προσκυνηταίς, und mehr bei Becker Charikles I, S. 314, in Bezug auf Delos Hüllmann Handelsgesch. S. 38 ff., H. Barth Corinthiorum commercii et mercaturae historia, Berl. 1844. 8, p. 9 [und Movers Phonicier IV. 1. S. 7. 135 über die Festmärkte im phönicischen Handel].
- 3) Αποφράδες ήμέραι, ὅταν μήτε αί ἀρχαὶ χρηματίζωσι, μήτε εἰσαγώγιμοι αί δίκαι ώσι, μήτε τὰ ἱερὰ ἱερουργῆται, μήδ' ὅλως τι τῶν αἰσίων τελῆται, Lucian. Pseudolog. c. 12; vgl. Plut. V. Alcib. c. 34, Plut. εἰ Delph. c. 20, oder μιαραὶ Hesych. II, p. 600; dabei das περισχοινίσαι τὰ ἱερὰ ἐν ταῖς ἀποφράσι τὸ ἀποφράξαι und mehr bei Ast ad Plat. legg. p. 857, Boisson. ad Marin. V. Procl. p. 106, Westermann Modalität d. athen. Gesetzgebung S. 11.
- 4) Nyorela, vgl. Morin in M. de l'A. d. I. IV, p. 30 fgg. und Spanheim ad Callim. H. Cer. 6 fgg. Jedenfalls nur in einzelnen Culten, namentlich der Demeter, obgleich es zu weit gegangen ist, wenn Böttiger Kunstmyth. I, S. 132 es darum als fremdartigen Religionsgebrauch charakterisirt; s. Aelian. V. Hist. V. 20.
- 5) Plut. non posse suav. vivi sec. Epicur. c. 21: ἀλλ' ὅπου μάλιστα δοξάζει καὶ διανοείται παρεῖναι τὸν θεὸν, ἐκεῖ μάλιστα λύπας καὶ φόβους καὶ τὸ φροντίζειν ἀπωσαμένη τῷ ἡδομένω μέχοι μέθης καὶ παιδιᾶς καὶ γέλωτος ἀφίησιν ἐαυτήν: s. oben §. 29 fgg. Athenäus VIII. 65 will zwar, dass der gottesdienstliche Charakter die Ausgelassenheit gezähmt habe: ὁρῶντες γὰρ ὡς τῆς μὲν ἐπὶ τὰς ἀπολαύσεις ὁρμῆς οὐχ οἰόν τε τοὺς ἀνθρώπους ἀποστῆσαι, χρήσιμον δὲ καὶ συμφέρον τοῖς τοιούτοις εὐτάκτως καὶ κοσμίως ἐθίζειν χρῆσθαμ, χρόνον ἀφορίσαντες καὶ τοῖς θεοὶς προθύσαντες οῦτω μεθῆκαν αὐτοὺς εἰς ἄνεσιν: inzwischen konnte der griechische Witz selbst μεθύειν νοη μετὰ τὸ θύειν ableiten, vgl. dens. II. 11: Σέλευκος δὲ φησι τὸ παλαιὸν οὐκ εἶναι ἔθος οῦτ' οἶνον ἐπὶ πλείον οὖτ' ἄλλην ἡδυ-

πάθειαν προσφέρεσθαι μὴ θεῶν ἕνεκα τοῦτο δρῶντας · διὸ καὶ θοίνας καὶ θαλίας καὶ μέθας ἀνόμαζον, τὰς μὲν ὅτι διὰ θεοὺς οἰνοῦσθαι δεὶν ὑπελάμβανον, τὰς δ΄ ὅτι θεῶν χάριν ἡλίζοντο καὶ συνήεσαν κ. τ. λ. und mehr im Allg bei J. L. Ruellius de religionibus gentium circa festa, Cell. 1663. 12; Casaub. de poësi satir. p. 5; Spanheim ad Callim. H. Del. 324; Meiners Gesch. d. Relig. II, S. 307; Böttiger Kunstmyth. I, S. 152; Ebert Σικελ. p. 2; Bähr mos. Symbol. II, S. 560 u. s. w.

- 6) Athen V. 19: πᾶσα δὲ συμποσίου συναγωγή παρὰ τοῖς ἀρχαίσις τὴν αἰτίαν εἰς θεὸν ἀνέφερε, καὶ στεφάνοις ἐχρῶντο τοῖς οἰκείοις τῶν θεῶν καὶ ὕμνοις καὶ φόαῖς: vgl. Juv. XI. 85: accedente nova, si quam dabat hostia, carne, und mehr oben §. 28, not. 23.
- 7) Aristoph. Lysistr. 1 ff. mit Schol.: τὸ κακὸν γυναικῶν ἔθος ἔνταῦθα πικοῶς ψέγει καὶ εἴτις αὐτὰς εἴς τινα θέαν οὐδενὸς ἀξίαν καλοίη, κατὰ τάχος οῦτω πυκνὰς καὶ συνεχεῖς συνδοαμεῖν, ῶστε διὰ δυμῶν διελθεῖν οὐκ ἔξεῖναι. Insbes die zahlreichen Thesmophorien, vgl. du Theil in M. de l'A. d. I. XXXIX, p. 210 fgg., Ebert Σικελ. p. 19 fgg., Preller Demeter u. Perseph. S. 343 fgg., freilich mit der ganzen Zügellosigkeit verbunden, wie sie Aristophanes charakterisirt; s. auch Cleomed. cycl. theor. II. 1, p. 112: ὧν τὰ μὲν ἐκ χαμαιτυπείων ἄν τις εἶναι φήσειε, τὰ δὲ ὅμοια τοῖς λεγομένοις ἐν τοῖς Δημητοίοις ὑπὸ τῶν Θεσμοφοριαζουσῶν γυναικῶν: über andere Aristoph. Thesmoph. 841, Lysistr. 640, Schol. Aristoph. Plut 179 und Wachsmuth H. A. II, S. 569. Phintys bei Stob Floril. tit. 74, I. 61 stellt als Forderung weiblicher σωφοροσύνη das μὴ χρέεσθαι τοῖς ὁφγιασμοῖς καὶ ματρωασμοῖς, die zu Haus gehalten werden, setzt es entgegen der erlaubten Theilnahme an den öffentlichen Festen der ἀρχηγέτις θεὸς der Stadt.
- 8) Plat. legg. VI, p 771 E: τῆς οὖν τοιαύτης σπουδῆς ἕνεκα χοὴ καὶ τὰς παιδιὰς ποιεἰσθαι χορεύοντάς τε καὶ χορευούσας κόρους καὶ κόρας, καὶ ἄμα δὴ θεωροῦντάς τε καὶ θεωρουμένους μετὰ λόγου τε καὶ ἡλικίας τινὸς ἐχούσης εἰκυίας προφάσεις κ. τ. λ.; Plut. tranqu. an. c. 20. Daher dann auch die Liebeleien beider Geschlechter an solche Gelegenheiten geknüpft; vgl. Theocr. Idyll. II 65, Alciphr. III. 1, Meineke comic. graec. frgmm. IV, p. 243, Ovid. Heroid. IV. 67, Xenoph. Eph. I. 3, Longus pastor. II. 2 u. s. w.
- 9) Παννυχίδες, s. oben §. 31, not. 6-8; μυστήφια, Aristoph. Plut. 1013, Demosth. Mid. §. 158; bei den olympischen Spielen nach Paus. VI. 20. 6 παρθένους δε ούκ εξογουσι δεᾶσδαι wenigstens Jungfrauen und die Priesterin der Demeter Chamyne, woran Krause Hellen. II. 1, S. 56 nicht mäkeln sollte, vgl. Becker Charikles II, S. 196 ff., Westermann in N. Jbb. XXXVI. S. 86, Limburg-Brouwer IV, p. 133, wenn auch für Frauen selbst Todesstrafe darauf stand, Periz. ad Aelian. V. Hist. V. 17; X. 1; Valcken. ad Theocr. Adoniaz. p. 197. Schwieriger ist die Frage hinsichtlich der dionysischen Schauspiele zu Athen, deren Besuch Böttiger kl. Schr. I, S. 295—320 und Wachsmuth H, A. II, S. 391 dem weiblichen Geschlechte ganz absprechen, Bernhardy

(griech. Liter. I. 47; II, S. 656) wesentlich nur den Hetären zuweist, während schon Casaub, ad Theoph, char. 5 ihn als unzweifelhaft annahm; die Mehrzahl der Stimmen (Boeckh trag. gr. princ. p. 88; Schlegel dramat. Kunst I, S. 287; Jacobs verm. Schr. IV, S. 272 igg.; Meineke ad Menandr. p. 345; W. A. Passow in Zeitschr. f. d. Alterth. 1837, N. 29; Letronne appendice aux lettres d'un antiquaire, Paris 1837. 8, p. 33; D. J. van Stegeren de condit. domest. fem. Atheniensium, Zwollae 1839. 8, p. 53 fgg.; Becker Charikles III. S. 129-142 mit Hermann's Zusatz; Limburg-Brouwer IV, p. 135) nimmt ihn jedenfalls nach Plat. Gorg. p. 502D und legg. II, p. 658D; VII, p. 817, sowie Athen. XII. 47, p. 534 C mit Recht für die Tragödie in Anspruch; und neuerdings haben ihn Jul. Richter Aristophanisches, Berlin 1845. 4, S. 22 fgg. und dessen Beurtheiler Sommerbrodt in Berl. Jahrbb. 1845, Aug. N. 37, sowie St. John Hellenes T. l, p. 408 sogar über die Komödien ausgedehnt; wofür als Hauptbeweis dient Schol. Aristoph. Eccles. 22: ὁ δὲ Σφυρόμαχος ψήφισμα είσηγήσατο, ώστε τὰς γυναίκας καὶ τοὺς ἄνδρας χωρίς καθέζεσθαι καὶ τὰς έταίρας χωρίς των έλευθέρων. Worauf stützt sich aber Egger hist, de la critique, Paris 1849, p. 504 fgg., wenn er für die Komödie den Zutritt bis zum ersten Jahrh. vor Chr. läugnet?

- 10) Was Wachsmuth II, S. 569 sagt: "Sklaven hatten an keinem Bürgerfeste thätigen Antheil", ist nur von directer persönlicher Thätigkeit wahr; dass sie unter der allgemeinen Ruhe mitbegrissen waren, zeigt C. Inscr. II, p. 1131 und sehr deutlich Aristot. Oecon. I. 5: δεί — και τὰς θυσίας και τὰς άπολαύσεις μαλλον των δούλων ένεκα ποιείσθαι η των έλευθέρων πλείονα γάρ έχουσιν ούτοι, ούπερ ένεκα τα τοιαύτα ένομίσθη; und von Festen, bei welchen "den Sklaven Freiheit und Wohlleben gestattet und von den Herren die Bedienung besorgt wurde", erwähnt er selbst 8.426 die Hermäen in Kreta und die trözenische Sitte im Monate Gerästius nach Athen. XIV. 44: πανήγυρις δε τότε γίνεται πολυήμερος, ής εν μιζ οι δούλοι μετά τών πολιτών ποινή τε άστραγαλίζουσι παλ οί πύριοι τους δούλους έστιώσι, auch die thessalischen Pelorien und S. 465 einen "von den athenischen Sclaven begangenen Cult des Herakles", worunter jedoch wahrscheinlich nur das St. A. §. 114, not. 8 erwähnte Asylrecht des Theseustempels zu verstehen ist; dagegen gehören in obige Kategorie noch die spartanischen Hyacinthien nach Athen. IV. 7, die arkadischen Heroenfeste, wo den Sclaven mit den Freien Ein Tisch, Ein Mischkrug bereitet ward, Athen. IV. 31, die attischen Anthesterien, vgl. Etym. M. p. 109: θύραζε Κάρες οὐκέτ 'Ανθεστήρια, die Herakleen in Agyrion bei Leontini vgl. Diod. IV. 24; πανδήμου δε τῆς ἀποδοχής έλευθέρων τε και δούλων γινομένης κατέδειξαν και τούς οίκέτας ίδια τιμώντας τὸν θεὸν θιάσους τε συνάγειν καὶ συνιόντας εύωχίας τε και θυσίας τῷ θεῷ συντελείν und mehr bei Welcker Nachtrag zur Trilogie S. 166.
- 11) Έπεχειρία und ἐπιμιξία, St. A. §. 10, not. 14. 15; auch C. L. n. 1688 und 2954: εἰς ὅλον τὸν ἐπώνυμον τῆς θεοῦ μῆνα, vgl. unten §. 44, not. 12.

12) Demosth. Mid. §. 10: μη έξείναι μήτε ένεχυράσαι μήσε λαμβάνειν έτέρου, μηδε των ύπερημέρων, εν ταύταις ταϊς ήμέρως: vgl. C. Inser. II, p. 1131 und noch mehr bei Schol. Dem. Androt. §. 68: Evos que nage τοις Αθηναίος έν τοις Διονυσίοις και τοις Παναθηναίοις, τους δεσμώτας άφίεσθαι τοῦ δεσμοῦ παρασχόντας έγγυήτας πρός τὸ μὰ φυγεέν. ενα και τὸ εύσεβες γένηται πρὸς τὸ θείον και άσφάλεια υπάρχη τους zosogravusvosc, wozu Schol. Hermog. T. IV, p. 460 Walz. nech die Thesmophorien fügt, so dass es vollkommen begründet scheint, wenn H. A. Müller Panathen, p. 19 gegen Böckh und Welcker diese Sitte für alle höheren Feste in Auspruch nimmt. In Samos erzählt sogar Plut. qu. Gr. 55: αταν τῷ Ερμη τῷ μαριδότη θύωσι, κλέπτειν έφείται τῷ βουλομένο καλ λωποδυτείν: doch mag das allerdings mit dem besonderen Gegenstande jenes Festes zusammenhängen. Eine Hivrichtung an einem Festtag zu vollziehen gilt als eine Entheiligung und Verunreinigung, aber ist doch in Athen geschehen an Phocion, Plut. V. Phoc. 87: έφάνη δε τοις μή παντάπασιν ώμοις και διεφθαφμένοις ύπ όργης και φθόνου την ψυχην άνοσιώταταν γεγονέναι το μηδί έπισχείν την ήμέραν έκείνην μηδε καθαρεύσαι δημοσίου φόνου την πόλιν έορτάζουσαν. [Wie sehr dies der religiösen Anschauung widersprach, geht hervor aus Plat. Phaed. I, p. 58: ἐπειδάν οὖν ἄρξωνται τῆς θεωρίας, νόμος έστιν αύτοις έν τῷ χρόνφ τούτφ καθαρεύειν τὴν πόλιν και δημοσία μηδένα αποκτιννύναι, ποίν αν είς Δηλόν τε αφίκηται το πλοίον καί πάλιν δεύρο].

## **§. 44.**

Weit entfernt jedoch auf solche Weise der Willkür menschlicher Anordnung anheim zu fallen, trugen die Feste des griechischen Cultus, in so weit sie nicht durch ausserordentliche oder zufällige Umstände veranlasst wurden, ihre Zeitbestimmung mit um so grösserer Nothwendigkeit in sich, je inniger der Zusammenhang war, in welchem wenigstens die ursprünglichen Gegenstände der alten Religion mit den wiederkehrenden Erscheinungen der äusseren Natur standen; und wirkten dadurch mindestens eben so sehr auch auf die bürgerliche Zeitrechnung zurück, als sie ihrerseits von dieser bestimmt und geregelt wurden 1). überhaupt auch solche Verrichtungen, die zunächst nur die physische Existenz des Volkes bedingten, durch Anknüpfung an gottesdienstliche Gebräuche eine Sicherung erhielten, welche ihnen die mangelhaften Formen des bürgerlichen Lebens noch nicht geben konnten, so gestalteten sich auch die Rücksichten, welche der Ackerbau und sonstige Beschäftigungen auf den Wechsel der Jahreszeiten und Gestirne, namentlich des Mondes zu nehmen hatten, durch einen religiösen Festcyklus weit früher zu einem geordneten Systeme, als dieses der blossen Astronomie möglich gewesen sein würde<sup>2</sup>); und andererseits ward letztere selbst wieder durch die gottesfürchtige Genauigkeit gefördert, mit welcher man die schuldigen Opfer und Leistungen stets auf den Tag, wo sie von der Gottheit erwartet zu werden schienen, darzubringen bedacht war 3). Sogar der Aberglaube, den das hesiodische Gedicht in der Scheidung von guten und bösen Tagen für allerlei Geschäfte des Lebens zur Schau trägt, beurkundet das Alter des Gewichtes, welches man diesem Puncte beilegte; um so weniger kann es befremden, wenn bestimmte Monatstage bestimmten Gottheiten vor andern heilig sind 4); und wenn auch die grösseren Feste der Natur der Sache nach sich nur in längeren Zwischenräumen wiederholten 5), so musste dann doch nur um so strenger auf die chronologischen Kennzeichen geachtet werden, von welchen eine solche Wiederholung abhing. Namentlich waren es die Orakel, die darüber wachten, dass die Opfer nach Monaten, Tagen und Jahren, [ja zu bestimmten Stunden] dargebracht würden 6) und auf Vernachlässigungen dieser Art selbst Bussen verhängten 7); und so scherzhaft es lautet, wenn Aristophanes die Götter klagen lässt, dass die irdischen Feier - oder Werktage dem himmlischen Kalender nicht entsprächen ), so liegt doch auch diesem Scherze nur die tiesbegründete Vorstellung unter, dass jene Vertheilung nicht von menschlichem Gutdünken, sondern von höheren, kosmischen Gesetzen abhängen solle. Ausserdem verläugnet sich der Zusammenbang der bürgerlichen Zeitrechnung mit gottesdienstlichen Einrichtungen auch darin nicht, dass zu der sogenannten Eponymie oder Bezeichnung des laufenden Jahres mit seinem Namen in vielen Staaten ein Priester oder sonstiger Beamter des Cultus diente 9); und jedenfalls gehören dahin die Benennungen der griechischen Monate, die, so sehr`sie auch nach den einzelnen Stämmen und Städten abwichen 10), doch in überwiegender Mehrzahl von solchen gottesdienstlichen Festen entlehnt waren, die gerade in den einzelnen Monat fielen und wenigstens theilweise und ursprünglich an diesem Monate selbst die Gränze ihrer Vor- und Nachseier nebst den deran geknüpsten Rechten und Rücksichten gehabt zu haben scheinen 11).

- 1) Isocr. Areop. §. 29: καὶ πρῶτον μὲν τὰ [περὶ [τοὺς Θεοὺς οὐκ ἀνωμάλως οὐδ' ἀτάκτως οὕτ' ἐθεράπευον οὕτ' ἀργίαζον; vgl. M. G. Herrmann die Feste von Hellas, Berlin 1803, 2 Bde 8 und Ullmann in Creuzer's Symb. IV, S. 767 fgg. mit Creuzer selbst S. 599: "die ältesten Feste, was waren sie anders als die in Handlung verwandelten Jahresepochen, nebst dem Angedenken an die grossen Wohlthaten des Ackerbaues und der Cultur? es war ein heiliges Jahr, verkörpert durch einen Kreis allegorischer Handlungen"; auch Forchhammer Apollons Ankunft in Delphi S. 9: "dass jedem Gott im Jahrescyklus sein Fest, sein cyklisches Fest zu der Zeit gefeiert wurde, wenn er durch sein Erscheinen in der materiellen Natur sich gegenwärtig zeigte" u. s. w.
- 2) Cic. legg. Il. 12: feriarum festorumque dierum ratio in liberis requietem habet litium et juryiorum, in servis operum et laborum; quas compositio anni conferre debet ad perfectionem operum rusticorum; quod ad tempus ut sacrificiorum libamenta serventur fetusque pecorum, quae dicta in lege sunt, diligenter habenda ratio intercalandi est; vgl. Wachsmuth H. A. II, S. 782 fgg.
- 3) Plat. legg. VII, p. 809 D: καὶ πρὸς τὰ αὐτὰ ταῦτα ἔτι τὰ χρήσιμα των έν ταις περιόδοις των θείων, αστρων τε πέρι και ήλίου και σελήνης, όσα διοικείν άναγκαϊόν έστι περί ταθτα πάση πόλει· τίνων δη πέρι λέγομεν; ήμερων τάξεως είς μηνών περιόδους καλ μηνών είς έκαστον τον ένιαυτον, ενα ώραι και θυσίαι και έρρται τα προσήκοντα άπολαμβάνουσαι ξαυταίς ξκασται τῷ κατὰ φύσιν ἄγεσθαι ζῶσαν τὴν πόλιν καλ έγρηγορυίαν παρεχόμεναι, θεοίς μέν τας τιμας αποδιδώσι, τους δε ανθρώπους περί αύτὰ μᾶλλον ἔμφρονας ἀπεργάζωνται, vgl. Columelia IX. 14. 12: Eudoxi et Metonis antiquorumque sastus astrologorum, qui sunt aptati publicis sacrificiis. Nur darf man eben desshalb den directen Einfluss der Astronomie auf griechische Mythologie und Cultus nicht so hoch anschlagen, als es namentlich von Dupuis origine de tous les cultes und vielfach auch von Herrmann a. a. O. geschehen ist; vgl. Letronne in Journal des Savants 1839, p. 538: les relations de la mythologie des Grecs avec leur uranographie sont d'autant moins nombreuses, qu'on remonte plus haut dans l'antiquité, ce qui est justement l'inverse de ce que Dupuis a cru pouvoir établir; auch Böttiger Kunstmythol. I. S. 171 und Müller Prolegg. S. 191 fgg.
- 4) Ε. π. ή. 763 fgg. mit dem Scholion des Proklus: παὶ παρ' 'Ορφεὶ τινες αὐτῶν διακρίσεις, καὶ ἐν τοὶς 'Αθηναίων πατρίοις διωρίσθησαν αί μὲν ἀγαθαί τινες, αἱ δὲ φαῦλαι, μέσαι δέ τινες εἶναι: vgl. Lobeck Agl p. 411 fgg.
- 5) Suidas III, p. 76: ἐπειδη τῶν ἑορτῶν ἔξω ἱεραί τινες ημέραι ἐνομίζοντο ᾿Αθήνησι θεοῖς τισιν· οἶον νουμηνία καὶ ἑβδόμη ᾿Απόλλωνι, τετάρτη Ἑρμῆ, ὀγδόη Θησεὶ; vgl. Schol. Aristoph. Plut. 1127 mit Hemsterh.
  p. 425 und mehr bei Siebelis ad Philoch. p. 92 und Lobeck p. 430 fgg., sowie
  [Histor. frgm. coll. Müller I, p. 414]. Es sind dies die Geburtstage der Götter oder
  die ihrer wiederkehrenden Epiphanien, vgl. Petersen geh. Gottesd. S. 14. 15. Was
  Apollo betrifft, so galten die Neumonde dem Lichtgotte, der siebente dem

έβδομαγενής, Plut. qu. symp. VIII. 1. 2, vgl. Spanheim ad Callim. H. Del. 251, Müller Dor. I, S. 329, Bergk com. gr. reliqu. p. 136, wie der sechste der Artemis, Diog. L. II. 44, welcher zugleich als ein Gläckstag angesehen war: έν ταύτη γάο μυθεύεται τους θεούς νενικηκέναι τους Γίγαντας Parcem. gr. I, p. 401, der dritte der Athene als Τριτογένεια, s. Harpocr. p. 287, Tzetzes ad Lycophr. 519, und mehr bei Müller im Cambr. Philol. Mus. II, p. 230, Brzoska de geogr. mythics, Lips. 1881. 8, p. 41, sowie Hettner in Ann. dell' Inst. archeol XVI, p. 112 fgg.; auch τρίτη φθίνοντος, Schol. Iliad. VIII. 39. Der zweite hiess in Athen άγαθοῦ δαίμονος s. Hesych, und Suidas s. v. Der vierte schwankt zwischen Hermes (Homer. H. Merc. 19, Arist, Plut. 1126: (Hermes) οἴμοι πλαχοῦντος τοῦ 'ν τετράδι πεπεμμένου) und Herakles (Zenob. VI. 7), s. Plut. qu. sympos. IX. 3. 2; Procl. ad Hesiod. ε. π. ή. 770; der achte gehört eigentlich dem Poseidon, Plut. V. Thes. c. 35; ausserdem scheint Schol. Nicand. Alexiph. 218 den neunten der Rhea, Athen. VII. 126, und Schol. Arist. Plut. 594 den dreissigsten der Hekate beizulegen, wie denn überhaupt das Monatsende den Unterirdischen gehörte, daher ίδίως δε παρ Αθηναίοις καλουνται τριακάδες έπλ των τετελευτηκότων, Poll. I. 66; s. Plut. qu. Rom. 34 und Schömann ad Isaeum S. 219.

- 6) Eviautôs jeder cyklisch abgeschlossene Zeitraum, Fritzsche de Aristoph. carm. myst. p. 46, Philol. II, p. 267, [daher die neunzehnjährige Periode Mé-twoos éviautôs vgl. die Stellen bei Redlich Meton S. 37].
- 7) Geminus elem. astron. c. 6, p. 32: τὸ γὰς ὑπὸ τῶν νόμων καὶ τῶν χρησμῶν παραγγελιόμενον τὸ θύειν κατὰ τρία ἥγουν τὰ πάτρια, μῆνας, ἡμέρας, ἐνιαυτούς κ. τ. λ. u. ἐν ταῖς καθηκούσαις ἡμέραις Böckh C. I. n. 108. [Auch die Stunde des Opfers eine bestimmte, Paus. IX. 12. 1: (bei dem Opfer des Apollo Polios) καί ποτε παρούσης σφίσι τῆς ἑορτῆς ῆ τε ῶρα κατήπειγε τῆς θυσίας καὶ οἱ πεμφθέντες ἐπὶ τὸν ταῦρον οὐχ ἡκον —.]
- 8) Demosth. Mid. §. 53 nach Böckh C. Inscr. II, p. 579: ὅτι τὰς ἄρας παρηνέγκατε τῆς θυσίας καὶ τῆς θεωρίας, αίρετοὺς πέμπειν κελεύει θεωροὺς ἕνεκα τούτου διὰ ταχέων, καὶ τῷ Διὶ τῷ Ναίφ τρεὶς βοῦς καὶ πρὸς ἐκάστῷ δύο οἰς κ. τ. λ.
- 9) Aristoph. Nubb. 612 igg. mit dem Schlusse: κατὰ σελήνην ὡς ἄγειν χρὴ τοῦ βίου τὰς ἡμέρας: vgl. Ideler Handb. d. Chronol. I, S. 322 und Bockh C. I, p. 812, [sowie Mondcyklen S. 31. Die Zeit dieser Klage Ol. 89, 1—2].
- 10) Die Priesterin der Hera zu Argos, Thuc. II. 2; der Priester des karneischen Apoll zu Sicyon, Syncell. p. 78 A; der Athene Alea zu Tegea, Ross inscr. gr. l, p. 1; des Poseidon zu Mantinea, das. p. 4; Vischer, Epigraph. und Archäol. 1855, S. 88, des Dionysus zu Naxus, C. I. n. 2265; ähnliche zu llium, n. 3597, zu Rhodus, n. 2525. 2905. 3656, zu Smyrna, n. 8137. 8150, zu Kos, n. 2501, zu Eretria, n. 2144; ferner der εερομνάμων zu Byzanz, Polyb. IV. 52, ein Θεωρός zu Naupaktus, C. I. n. 2350, ein εεροθύτας zu Agrigent, C. I. III, n. 5491, zu Egesta C. I. III, p. 5546, zu Melite C. I. III, n. 5752, ein εεραπόλος zu Gela C. I. III, n. 5475 (dazu vgl. Ross Hellenika I, S. 61),

der ἀμφίπολος des olympischen Zeus zu Syrakus, und Andere mehr bei Ebert Σικελ. p. 130, Preller de Hellanico p. 36, Franz elem. epigr. p. 824; auch die βασιλεῖς zu Megara, Chalcedon, Samothrace, die zahlreichen στεφανηφόφοι, van Dale diss. IX, p. 360 u. s. w. Man hat das ἀρητεύει Νέων βωλᾶς σεντέφας Ποσιδάον κτλ. hierher bezogen in einer Inschrift aus Smyrna, die eine schiedsrichterliche Entscheidung der Argiver enthält, Rev. archéol. 1854, p. 577; ob mit Recht, sehr zu bezweifeln. Nur darf man damit nicht solche Fälle verwechseln, wo der Tempelbeamte nur desshalb voransteht, weil sich die Inschrift auf den Tempel und dessen Cultus bezieht, wie die ἐερειαι bei Keil vindic. onomat. p. 8, wie die νεωποιοί zu Parus C. I. n. 2396 und Halikarnassus n. 2656 und der ἐερεὺς ζακορεύων, Ἐκρ. ἀρχαιολ. 534.

- 11) Vgl. Fabricii Menologium, Hamb. 1713. 8, Corsini fast. Att. II, p. 285 fgg, und m. Abh. über griechische Monatakunde und die Ergebnisse ihrer neuesten Bereicherungen, Gött. 1844. 4 mit Bergk Beiträge zur griech. Monatakunde, Giessen 1845. 8.
- 12) Thucyd. V. 54: Καρνείος ໂερομηνία παρά Δωριεύσι: vgl. C. Inscr. II, p. 601 und 1131 und mehr bei Ebert Σιπελ. p. 23 und in m. Monatskunde S. 17 fgg., obgleich allerdings später Γερομηνία im weitesten Sinne jede festliche Zeit (έορτώδεις ἡμέραι, Harpocr. p. 151; Hesych. II, p. 26) bezeichnete, die sich nach Umständen ebensowohl auf einzelne Monatstage beschränken (Schol. Pindar. Nem. III. 2; Etym. M. p. 469) als über die Gränze eines Monats ausdehnen konnte, s. C. I. n. 71.

## §. 45.

Freilich aber hatte man dabei mit mancherlei Schwierigkeiten zu kämpfen, die erst allmälig durch die Fortschritte mathematischer Wissenschaft und Technik beseitigt werden konnten 1). War auch der Tag durch die Axendrehung der Erde, der Monat durch die Umlaufszeit des Mondes natürlich abgegränzt, so entsprach doch weder der synodische Monat auch in seiner ungefähren Bestimmung auf neun und zwanzig und eine halbe Axendrehung?) einer vollen Zahl von Tagen, noch die annähernde Zusammensetzung des Jahres aus zwölf solcher Monate dem durch den Sonnenlauf bestimmten Wechsel der Jahreszeiten dergestalt, dass nicht leicht und bald merkbare Abweichungen der wirklichen Naturerscheinungen von den auf sie berechneten Kalendertagen hätten eintreten müssen 3); und selbst für den Tag bot die Ungleichheit des Zwischenraumes zwischen den Auf- und Niedergängen der Sonne kein gleichförmiges Eintheilungsprincip dar 4). Auf den letztgenannten Mangel kam allerdings in gottesdienstlicher Hinsicht

wenig oder nichts an, da der einzige Unterschied, der in dieser zwischen den Tageszeiten kerrschte, dass man den oberen Gottheiten am Morgen, den unterirdischen nach Mittag opferte 5), schon bei der natürlichen Eintheilung hinlänglich gewahrt werden konnte; desto wichtiger waren dagegen die beiden andern, insofern theils das natürliche Kennzeichen des Monatsanfangs, das erste Sichtbarwerden der jungen Mondsichel nach Sonnenuntergang 6), nicht immer mit dem astronomischen Anfangspuncte zusammenfiel, theils auch ein richtig gezähltes Mondjahr zu 354 Tagen von dem Sonnenjahre so bedeutend abwich, dass die entsprechenden Monate mit ihren Festen schon nach kurzer Frist hinter ihren ursprünglichen Jahreszeiten zurückbleiben mussten; und während es also dem Privatleben überlassen blieb, sich die Fortschritte der Gnomonik und sonstigen Tageseintheilungskunst anzueignen 7), war gewiss die Regulirung und Eintheilung des Jahres überall Gegenstand öffentlicher Sorgfalt, [und so ist dieselbe nach Oktaeteriden mit neun und neunzig Monaten vor allem für apollinische Festzeiten aus ältester Zeit bezeugt 8], wenn uns auch erst seit Solons Gesetzgebung in Athen Sicheres darüber berichtet wird 9). Dieser, heisst es, habe eingesehn, dass der dreissigste Tag eines jeden Monats ejgentlich halb zum folgenden gehöre 10), und darauf die Abwechselung der sogenannten hohlen und vollen Monate von je neun und zwanzig oder dreiseig Tagen begründet 11); ausserdem liess er die Tage des letzten Drittheils rückwärts zählen, so dass vom Neumonde bis zum zwanzigsten die Ordinalzahlen mit dem Zusatze ίσταμένου μηνός, von da an dieselben in umgekehrter Ordnung mit dem Zusatze polivovtos gebraucht wurden 12); und endlich wird ihm nicht ohne Wahrscheinlichkeit auch der [oktaeterische] Schaltcyklus beigelegt, der durch Zusatz eines dreissigtägigen Monats [im dritten, fünften und achten Jahre die Uebereinstimmung zwischen dem Monde und der Sonne herzustellen suchte 13). Doch reichten auch diese Einrichtungen nicht aus: hinsichtlich der ersten blieb das gemeine Leben über die Geltung des letzten Monatstags und den Eintritt des Neumonds fortwährend in Ungewissheit 14); und was das Schaltsystem betrifft, so führte die fortwährende Ungleichheit immer grössere und verwickeltere Perioden von acht Jahren, von Doppeloktaeteriden und zehn derselben herbei 15). [Der von der Oktaeteris nicht mehr ausgehende, neunzehnjährige Cyclus des Meton, 432 (Ol. 86,4) aufgestellt, ward aber erst viel später, wahrscheinlich 330 v. Chr. in Athen öffentlich angenommen, indem man inzwischen durch Ausmerzen zweier Schaltmonate die eingetretene Differenz auszugleichen gesucht hatte, dann aber in der Zeit des Diodor von den meisten griechischen Staaten getheilt. Der zweite Cyklus dagegen von Kallippus, auf sechs und siebenzig Jahre berechnet und 330 (Ol. 112,3) aufgestellt, ist seit 178 v. Chr. (Ol. 150,3), aber auch da nur secundär neben dem metonischen eine Zeitlang im Gebrauch gewesen 16).] Das Vorbild der Römer oder Aegypter, theils auch der Einfluss des Christenthums ersetzte endlich das Mondjahr durch ein Sonnenjahr 17). Ja zwischen verschiedenen Staaten konnte selbst die Annahme des gleichen Schaltsystems bei der Verschiedenheit der Jahresanfänge 18) und den ungleichen Zwischenräumen der Schaltjahre 19) die Abweichungen des Kalenders nicht immer ausgleichen; und bei verschiedenen Schaltsystemen wichen dieselben oft nicht nur in den entsprechenden Monaten 20), sondern sogar in den Monatstagen vielfach von einander ab 21).

1) [Sehr bezeichnend für das Streben der Griechen nach fortwährender Ausgleichung ihres Kalenders mit dem astronom. Jahr Cic. Verr. II. 52: est consuetudo Siculorum ceterorumque Graecorum, quod suos dies mensesque congruere volunt cum solis lunaeque ratione, ut nonnunquam, si quid discrepet, eximant unum aliquem diem aut summum bidunm ex mense, quod illi έξαιρεσίμους dies nominant: item nonnunquam uno die longiorem mensem faciunt aut biduo.] Vgl. J. J. Scaliger de emendatione temporum, Paris. 1583 oder Col. Allobr. 1629. fol., S. Petiti eclogae chronologicae, Paris 1632. 4, H. Dodwell de veteribus Graecorum Romanorumque cyclis, Oxon. 1701. 4, welche Bücher jedoch theils wegen unhaltbarer Theorien, theils wegen unkritischer Quellenbenutzung eben so wie der daraus gemachte Auszug in Rambach's Uebers. von Potter's Archäol. III, S. 1-66 nur mit Vorsicht zu gebrauchen sind; die beste Uebersicht gibt L. Ideler Handbuch der mathematischen und technischen Chronologie, Berlin 1825. 8, B. I. 8, 226-476. Neuerdings Dittmann, die drei merkwürdigen Cyklen unserer Zeitrechnung, erklärt aus dem Kalendervesen d. Griechen u. Römer, Flensburg 1844.4; [dann Rinck Relig. d. Hellenen II, S. 27-58, der wesentlich zu Scalinger's Annahme zurückkehrt, dagegen Böckh zur Gesch. der Mondcyclen der Hellenen, Leipz. 1855; weiter Aug. Mommsen Beiträge zur griech. Zeitrechnung, 1856, in N. Jbb. L Philol. u. Pädag. N. F. Spplem. I. 3, S. 201—266 und vorher Recens. von Redlich in Jbb. f. Phil, u. Pädag. Bd. LXXI, S. 869 fgg., dagegen Böckh epigraphisch-chronolegische Studien, 1857; dazu Lübbert die Theorie der Mondbahn bei den Griechen im Rhein. Mus. N. F. XII, S. 116—129] und über die betreffenden Iuschriften mit eigenen Aufstellungen Rangabé Ant. Hellen. I, p. 193 fgg.; p. 378. 392 fgg.; II, p. 20 fgg.; n. 457, p. 152.]

- 2) Geminus elem. astron. c. 6, p. 31: μήν έστι χρόνος ἀπὸ συνόδου έπὶ σύνοδον ... έστὶ δὲ σύνοδος μὲν, ὅταν ἐν τῆ αὐτῆ μοίρα γένηται ὁ ῆλιος καὶ ἡ σελήνη, τουτέστι περὶ τὴν τριακάδα σελήνης ... ἐστὶ δὲ ὁ μὲν ἀκριβὴς μηνιαίος χρόνος ἡμερῶν εἴκοσιν ἐννέα καὶ ἡμισείας καὶ λγ, οἱ δὲ πρὸς τὴν πολιτικὴν ἀγωγὴν ὁλοσχερέστερον λαμβανόμενοι μηνιαίοι χρόνοι εἰσὶν ἡμερῶν εἴκοσιν ἐννέα καὶ ἡμισείας, ῶστε τὸν δίμηνον χρόνον γίνεσθαι ἡμερῶν πεντήκοντα ἐννέα: also eigentlich 29 Tage, 12 Stunden und 43²/3 Minuten oder noch richtiger 44′ 3″, vgl. Ideler I, S. 43.
- 3) Galen. ad Hippocr. epidem. I, p. 23: διόπες ώς ἔφην ἐπὶ τῶν οὖτως ἀριθμούντων τοὺς μῆνας οὐκ ἔστιν ὁρίσαι τὰς ἡμέρας, ἐν αἷς αἱ ἰσημερίαι τε καὶ τροπαὶ καὶ τῶν ἄστρων αἱ ἐπιτολαὶ γίνονται κατὰ δὲ τοὺς πρὸς ῆλιον ἄγοντας ὁρίσαι δυνατόν: vgl. Geminus p. 32 fgg. und was Solinus Polyh. I. 44 über ähnliche Verwirrungen des römischen Jahres sagt: nonnunquam accidebat, ut menses, qui fuerant transacti hieme, modo aestivum modo autumnale tempus inciderent.
- 4) Ueber die Tageseintheilung vgl. Dissen de partibus noctis et diei ex divisione veterum, Gott. 1836. fol. und in s. kl. Schr. S. 129—150; auch Ukert Geogr. d. Gr. u. R. I. 2, S. 156, Nitzsch z. Odyss. III, S. 15 und F. M. Oertel de chronologia Homerica Comm. I u. II, Meissen 1838 u. 1845. 4, [und J. G. v. Hahn Aphorismen über d. Bau der auf uns gekommenen Ausgaben der Ilias und Odyssee, Jena 1856: Abschn. I und II]. Bemerkenswerth Schol. Aeschin. F. Leg. §. 126.
- 5) S. oben §. 16, not. 2 und §. 29, not. 1 mit Procl. ad Hesiod.  $\hat{\epsilon}$ .  $\pi$ .  $\hat{\eta}$ . 763 und Bähr mos. Symbol. II, S. 249.
- 6) Ideler I, S. 280: "man sieht also, dass Neumond bei den Griechen etwas Anderes war, als bei uns; wir verstehen darunter die Conjunction, die Griechen hingegen das erneuerte Licht nach der Conjunction oder auch unabhängig von demselben den ersten Tag des Monats"; [dazu Böckh Mondcyclen S. 12] und wenn nun, wie schen Geminus c. 7, p. 40 bemerkt, dieses neue Licht mitunter erst am zweiten oder dritten Tage nach dem Neumonde sichtbar ward, so konnten ohne festen Kalender selbst solche Verwirrungen entstehen, wie sie wenn auch hyperbolisch Machon bei Athen. VIII. 41 aus Abders schildert; vgl. Theophr. char. IV. 4 und Hesych I, p. 1247 mit Paroem. Gott. p. 405: οὐδεὶς γὰς οἶδεν ἐν Κέφ τίς ἡμέςα· ὅτι οὐχ ἑστᾶσιν αί ἡμέςαι, ἀλλ' ὡς ἔναστοι θέλουσιν ἄγουσιν· ὅθεν λέγεται· σαντῷ νουμηνίαν κηρύσσεις.
- 7) Herod. II. 109: πόλον μὲν γὰς καὶ γνώμονα καὶ τὰ δυώδεκα μέςεα τῆς ἡμέςης παςὰ Βαβυλωνίων ἔμαθον οί Ελληνες, [mit Bähr T. I, p. 666, Ed. II]. vgl. Vitruv. IX. 5 fgg. und mehr bei G. H. Martini Abh. von den Sonnenuhren der Alten, Lpz. 1777. 8; van Beeck Calkoen de horologiis veterum

- sciothericis, Amst. 1797. 8; Montucla hist. des mathématiques, Paris an VII, T. I, p. 715 fgg., Mongez in M. de l'Inst. nat. V, p. 517—555, Peter in Atti dell' Acad. Romana d'archeol. T. I, P. 2, p. 21 fgg.; in Alig. aber auch über κλεψύδρας u. dgl. Becker Gallus I, S. 183—189 und Charikles I, S. 361—367.
- [8) Vgl. Böckh in Abhdl. d. Berl. Akad. 1818—1819, philol. hist. Klasse S. 97 ff. und dens. zur Gesch. der Mondcyklen der Hellenen, S. 10. Zum Beweis dienen die achtjährigen Daphnephorien in Böotien, (Procl. Chrestom. bei Phot. Bibl. c. 239) die alte oktaeterische Feier der Pythien (Schol. Pind. Pyth. Argum. p. 298 ed. B., Censor. de die nat. XVIII), Mythen, wie die des Eudymion und seiner fünfzig Töchter, des grossen Dienstjahres des Kadmos, (Apollod. III. 4. 2) des Apollo u. s. vgl. dazu Müller Orchomenos u. die Minyer S. 218; Redlich der Astronom Meton S. 56.]
- 9) Plut. V. Solon. c. 25: συνιδών δὲ τοῦ μηνὸς τὴν ἀνωμαλίαν καὶ τὴν κίνησιν τῆς σελήνης οὕτε δυομένω τῷ ἡλίω πάντως οὕτ ἀνίσχοντι συμφερομένην, ἀλλὰ πολλάκις τῆς αὐτῆς ἡμέρας καὶ καταλαμβάνουσαν καὶ παρερχομένην τὸν ἦλιον, αὐτὴν μὲν ἔταξε ταὐτην ἕνην καὶ νέαν καλεῖσθαι, τὸ μὲν πρὸ συνόδου μόριον αὐτῆς τῷ παυομένω μηνὶ, τὸ δὲ λοιπὸν ἦδη τῷ ἀρχομένω προσήκειν ἡγούμενος... τὴν δ' ἐφεξῆς ἡμέραν νουμηνίαν ἐκάλεσε: vgl. Diog. L. l. 57 und Ideler I. S. 266 fgg. [Zeitpunkt der Kalenderfestsetzung Ol. 46. 3, Böckh Mondcyclen S. 17].
- 10) Daher ενη καὶ νέα, statt dass er vorher nur ενη geheissen hatte, d. h. pridie, wie Demosth. Aristog. I, §. 20: τὰς ενας άρχὰς ταῖς νέαις ὑπεξιέναι: vgl. Varro R. R. I. 37: intermenstruum, quo die dicitur luna esse extrema et prima, und mehr bei Buttmann ad Demost. Mid. Exc. VI und Hermann ad Aristoph. Nubb. 1137. [Der inschriftliche Ausdruck ενη καὶ νέα προτέρα und ενη καὶ νέα ἐμβόλιμος findet seine volle Erklärung in den um einen Schaltag auf 30 Tage gebrachten hohlen Monaten zur Bezeichnung der zwei letzten Tage, s. Böckh epigr. chronol. Stud. S. 67].
- 11) Geminus c. 6, p. 31: ὅθεν διὰ ταύτην τὴν αἰτίαν οἱ κατὰ πόλιν μῆνες ἐναλλὰξ ἄγονται πλήφεις καὶ κοίλοι διὰ τὸ τὴν σελήνην δίμηνον εἰναι ἡμερῶν πεντήκοντα ἐννέα; vgl. Censor. die nat. XXII. 7: ut in Graecia plerique, apud quos alterni menses ad tricenos dies sunt facti. Dabei hiess jedoch der letzte Monatstag auch in den hohlen fortwährend τριακάς, vgl. Procl. ad Hesiod. 763: ἄρχεται οὖν ὁ Ἡσίοδος ἐκ τῆς τριακάδος, καθ΄ ῆν ἡ ἀληθής ἐστι σύνοδος, ὅτε μὲν οὖσαν τριακάδα ἄνεν ἐξαιφέσεως, ὅτε δὲ κθ, ὅτε καὶ ὑπεξαιφείται ἡ πρὸ αὐτῆς ὑπ΄ Ἀθηναίων: wie auch eine monatliche Frist lieber durch τριάκοντα ἡμέρας ausgedrückt ward, Elmsl. ad Aristoph. Acharn. 858, Böckh Staatsh, II, S. 201, [Mondcyklen d. Hell. S. 63]; so dass mancher wie Herodot. I. 32 u. III. 90 das Jahr durchschnittlich zu 360 Tagen rechnen konnte, ohne dass man darum mit Scaliger u. A. den ältesten Griechen einen förmlichen Kalender von zwölf gleichen Monaten beimessen dürfte; s. schon Petav. doctr. tempp. III, p. 178 fgg.
- 12) Plut. V. Solon. 25: τὰς δ' ἀπ' εἰκάδος οὐ προστιθείς, ἀλλ' ἀφαιρῶν καὶ ἀναλύων, ώσπες τὰ φῶτα τῆς σελήνης ἑώρα, μέχρι τριακάδος

ήριθμησε: vgl. Schol. Aristoph. Nubb. 1129, Schol. Aug. Demosth. p. 359 Rsk. und Bekk. anecdd. p. 280: κατά δὲ τῆς ἀπὸ τῆς νουμηνίας ίσταμένη ή σελήνη αύξησιν λαμβάνει, και προσετίθεσαν ίσταμένου μέχρι ένάτης. είτα δεκάτη, είτα ένδεκάτη, είτα δωδεκάτη και τρίτη έπι δέκα, ούτω μέχοι της ενάτης· είτα είκας, είτα μία και είκας ύστέρα δεκάτη (Diog. L. VII. 10; Curtius port. Athen. p. 48) και την δευτέραν και είκάδα ένατην φθίνοντος κατά ύφαίρεσιν από δεκάτης φθίνοντος έκάλουν κ.τ. λ. Den Unterschied zwischen ισταμένου μηνός und φθίνοντος kennt schon Homer Odyss. XIV. 162: für die Dreitheilung dagegen, die Poll. Onom. L 63 aufstellt: μέρη δὲ μηνὸς ίσταμένου, μεσούντος, καὶ λήγοντος ὡς καὶ τὰς τρεὶς δεκάδας ουτω πως διαιφείν, fehlt jede Spur wirklichen Gebrauchs. [Die Zweitheilung des Monats durch die είκας, so dass es eine δεκάτη ίσταμένου oder προτέρα (inschriftlich Rangabé Ant. Hell. II, n. 2303 und Diog. Laert. X. 18) vorwärts gezählt und eine δεκάτη φθίνοντος oder ύστέρα rückwärts gezählt gab, erweist Böckh epigr. chronol. Stud S. 89]. Schwieriger ist die Frage zu entscheiden, ob auch in hohlen Monaten von der δεκάτη φθίνοντος ausgegangen und dafür die δευτέρα weggelassen, oder der 21ste sofort als ένάτη φθίvovtos gezählt worden sey; ersteres vertheidigt nach Proklus (s. not. 11) Schömann com. Athen. p. 37 und neuerdings Vömel im Frankf. Osterprogr. 1843, S. 10, letzteres nach Poll. VIII. 117 Ideler I, S. 284 und Böckh C. Inscr. I, p. 226; [sowie Mondcyclen S. 62. 102]; doch scheint dieses beiläufige Zeugniss der Ausdrücklichkeit des ersteren um so mehr weichen zu müssen, als Pollux selbst I. 63 nach richtiger Lesart für Beibehaltung der δεκάτη - spricht.

13) Censorin. XVIII. 2. veteres in Graecia civitates quum animadverterent, dum sol annuo cursu orbem suum circuit, lunam interdum terdecies exoriri, idque saepe alternis fieri, arbitrati sunt lunares duodecim menses et dimidiatum ad annum naturalem convenire; itaque annos civiles sic statusrunt, ut intercalando facerent alternos XII mensium, alternos XIII, utrumque annum separatim vertentem, junctos annum magnum vocantes, idque tempus τριετηρίδα appellabant, quod tertio quoque anno intercalabatur, quamvis biennii circuitus et re vera distinglis esset; vgl. Ideler S. 269 [und Böckh Mondcyklen S. 64 und epigraph. chronol. Stud. S. 61-67, der die ungenaue Angabe einer Einschaltung Jahr um Jahr ohne Berücksichtigung des Wechsels mit triadischer Einschaltung hier wie bei Geminos c. 6, p. 20 auf Herodots naive Unkunde (I. 32; Π. 1. 4) zurückschiebt]. Der Schaltmonat, έμβόλιμος oder έμβολιμαΐος μην, lag in Athen in der Mitte der übrigen nach dem sechsten (St. A. §. 127, not. 5), [ward daher als Ποσειδεών B oder auch νστεφος bezeichnet] doch gestattet diese Stellung keinen Schluss auf andere Zeitrechnungen, wo wir z. B. den Απελλαίος δεύτερος in Tauromenium mach dem dritten, den Πάναμος δεύτερος in Syrakus nach dem zwölften Monate setzen müssen, vgl. Monatsk. S. 110. 114; [Böckh Mondcyklen d. Hell. S. 15 schreibt diese Ordnung denen zu, die gleichen Jahresanfang bei der Sommersonnenwende hatten]. Die Stelle bei Macrob. Sat. I. 13: nam et illi ultimo anni sui menei

superfluos interserebant dies, ut refert Glaucippus, qui de sacris Atheniensium scripsit [erweist, dass die einzelnen Schalttage in Athen an das Ende des Jahres gesetzt wurden, vgl. Böckh epigr. chronol. Stud. S. 161 ff.]

- 14) Demosth. Mid. §. 86: βουλόμενος δὲ τὸ μέλλον λαθεῖν, φυλάξας τὴν τελευταίαν ἡμέραν τῶν διαιτητῶν τὴν τοῦ Θαργηλιῶνος ἢ τοῦ Σκιροφοριῶνος γιγνομένην, εἰς ἣν ὁ μὲν ἦλθε τῶν διαιτητῶν, ὁ δὲ οὐκ ἦλθε κ. τ. λ. [Rinck Relig. der Hell. II, S. 42 mit der dazu gehör. Tafel nimmt an, dass das von Solon angeordnete Mondjahr von Kleisthenes Ol. 67. 4 aufgehoben und man bis Ol. 87. 1, d. h. bis Meton zu der angeblichen älteren Anordnung der Oktaeteris mit wesentlich dreissigtägigen Monaten zurückgekehrt sei.]
- 15) Vgl. über die Oktaeteris (des Kleostratus von Tenedus? [zwischen Ol. 58 und 87]) mit den Schaltmonaten im 3ten, 5ten und 8ten Jahre Macrob. Sat. I. 13, und die Hauptstellen bei Censorin. XVIII. 3 fgg., Geminus p. 83 fgg. mit Ideler S. 294 fgg. NachKleostratus sind Harpalos, Nauteles, Mnesistratos, ja noch Eudoxos, Eratosthenes, Dositheus Fortbildner und Theoretiker, der Oktaeteros; über die letzten vgl. Böckh epigr. chronol. Stud. S. 182 ff. Man bildete eine Doppeloktaeteris, endlich Perioden von 160 Jahren vgl. Böckh Mondcyklen S. 13 fgg., in denen ein Schaltmonat ausfiel.]
- 16) Diodor, XII. 36 zu Ol. LXXXVI. 4: ἐν δὲ ταῖς ᾿Αθήναις Μέτων ο Παυσανίου μεν υίος, δεδοξασμένος δε εν άστρολογία, εξέθηκε την όνομαζομένην έννεακαιδεκαετηρίδα, την άρχην ποιησάμενος άπο μηνος έν Αθήναις Σπιροφοριώνος τρισπαιδεπάτης, έν δε τοίς είρημένοις έτεσι τά άστρα την άποκατάστασιν ποιείται, καί καθάπερ ένιαυτου τινος μεγάλου τον άνακυκλισμον λαμβάνει δοκεί δε ο άνης ούτος έν τη προρρήσει καί προγραφή ταύτη θαυμαστώς έπιτετευχέναι . . . διὸ μέχρι τών καθ' ημας χρόνων οι πλείστοι των Ελλήνων χρώμενοι τη έννεακαιδεκαετηρίδι ού ψεύδονται τῆς αληθείας: vgl. [Ptolem. Almag. III. 2, p. 162 ed. Halma], Theophr. sign. pluv. p. 110, Aelian. V. Hlst. X. 7, und die Erkl. zu Aristoph. Av. 995 mit Krüger Untersuch, über Thucyd. S. 88 und Forchhammer in Kieler philol. Stud. S. 339 fgg. [jetzt mit Berichtigung des Ideler'schen Entwurfes: Redlich der Astronom Meton und sein Cyklus, Hamburg 1854. Im officiellen Gebrauch war dieser Cyklus, wie Redlich nachgewiesen, noch nicht bis Ol. 92. 3, wie Böckh aber Mondcyklen S. 21 fgg. von Jahr zu Jahr gezeigt, nicht vor Ol. 112. 3, während er bereits Ol. 114. 3 gilt (Böckh a. a. O. S. 46 fgg.).] Das Jahr 330 als Epochenjahr der Periode des Kallippos, eines Ausländers in Athen, gibt Ideler S. 345, ihre Aufnahme in Athen wagt jedoch ders. wenigstens nicht vor Ol. CXVIII. 3=306 a. Chr. zu setzen, [Böckh aber erweist, dass sie erst mit dem dritten Umlauf Ol. 150, 3=178 v. Chr. öffentlich in Gebrauch kam, aber immer nur subsidiarisch neben dem Metonischen, wofür die wichtigen Inschriften mit doppelter Datirung aus jener Zeit (Eq. aquaiol. n. 385. 386, Rangabé Ant. Hellen. n. 457, Böckh Mondcyklen S. 56, epigr. chronol. Stud. S. 30 ff.) Zeugniss geben. Die scharfsinnige aber durchaus künstliche, und nur auf einzelne zufällig zusammentreffende Erscheinungen gebaute Beweisführung von Mommsen Beitr. S. 214 fgg., die beiden Cyklen seien un-

mittelbar bei ihrer Aufstellung eingeführt und der kallippische Cyklus so allgemein geworden, dass man die früheren Data, aber freilich auch nur theilweis
danach umgerechnet, ist von Böckh (Mondcyklen Anhang S. 100—107 und
epigraph. chronol. Studien S. 92—173) widerlegt worden.]

- 17) Vgl. Fréret in M. de l'A. d. Inscr. XVIII, p. 140 und Ideler I, S. 359, welcher letztere die Griechen geradezu erst mit dem Uebergange zur christlichen Religion das julianische Jahr annehmen lässt, und allerdings zeigt Galen. ad Hippocr. epid. I, p. 24, dass noch Saec. II p. Chr. ausser den asianischen und macedonischen Städten das Sonnenjahr bei den eigentlichen Griechen nicht im Gebrauche war; so wenig man jedoch darum mit Jac. Usserius de Macedonum et Asianorum anno solari, Lond. 1648. 8 (auch hinter Seldenus de anno civili Judaeorum, L. B. 1683. 8 und in Gronov. Thes. T. IX) das macedonische Jahr schon zwischen Olymp. CVIII und CXI in ein Sonnenjahr übergehen zu lassen braucht, so sehr steht dem angenommenen Einflusse des Christenthums auf jene Aenderung der Umstand entgegen, dass auch die Sonnenmonate noch die Namen des alten Cultus trugen, wie z. B. in Marini V. Procli c. 36 dem 17ten April in Athen der 17te Munychion entspricht; vgl. auch Monatsk. S. 36.
- 18) Das attische und olympische Jahr fing mit der Sommersonnenwende, das böotische, lamische, vielleicht auch phocische mit der Bruma, das dorische, delphische, aetolische, macedonische mit der Herbstnachtgleiche, das tauromenitanische und korcyräische, wie es scheint, mit der Frühlingsnachtgleiche an, wobei ausserdem noch die Alternative eintritt, dass der erste Neumond des Jahres sowohl vor als nach jenem Wendepunct fallen kann; ja in Achaja soll ursprünglich der Anfang der Plejaden im Vorsommer den Jahresanfang bezeichnet haben, vgl. Polyb. IV. 37 und mehr im Allg. bei Böckh C. Inscr. I, p. 754, dessen Bestimmungen jedoch durch meine Monatskunde wesentliche Modificationen erleiden dürften.
- 18) Im metonischen Cyklus fällt nach Scaliger auf die Jahre 2. 5. 8. 10. 13. 16. 18, nach Petavius auf 3. 6. 8. 11. 14. 17. 18, nach Dodwell und Ideler S. 831 richtiger auf 3. 5. 8. 11. 13. 16. 19 je ein Schaltmonat, und ausserdem noch auf vier gemeine Jahre je ein Schalttag, der kallippische hat sogar zwei Jahre zu 383 Tagen; [der Versuch, diesem die Schaltjahre 1. 4. 6. 9. 12. 14. 17 zuzuweisen, ist von Mommsen (Beitr. z. griech. Zeitrechn. a. a. O. S. 227 ff.) gemacht, aber von Böckh epigraph. chronolog. Studien S. 92 fgg. zurückgewiesen, der überhaupt das Beginnen des Cyclus mit einem Schaltjahr und sein Enden ohne ein solches als unzulässig hinstellt], und wenn folglich ein Staat bei der Annahme eines solchen Systems nicht sogleich in das laufende Jahr desselben eintrat, sondern die Periode von vorn anfing, so konnten seine Schaltjahre selbst mit einem Kalender desselben Systems nur durch Zufall übereinstimmen; vgl. auch Zeitschr. f. d. Alterth. 1845, S. 589.
- 19) Wie wenn bei Thuc. IV. 118 dem attischen Elaphebolion der Gerastius, und demselben zwei Jahre später das. V. 19 der Artemisius der Spartaner entspricht, oder mit dem attischen Gamelion in Böotien bald der Bukatius bald

der Hermäus verglichen wird, vgl. Procl. ad Hesiod. 502 mit Böckh in Abhh. d. Berl. Akad. 1816, S. 54, [jetzt Mondcyklen S. 87. 88] und im Allg. m. Monatsk. S. 25 fgg.

20) Vgl. Aristox. Harmon. II, p. 37: οίον ὅταν Κορίνθιοι μὲν δεκάτην ἄγωσιν, ᾿Αθηναῖοι δὲ πέμπτην, ἔτεροι δέ τινες ὀγδόην, und insbes. Plut. V. Aristid. c. 19: ταύτην τὴν μάχην ἐμαχέσαντο τῷ τετράδι τοῦ Βοηδρομιῶνος ἱσταμένου κατ ᾿Αθηναίους, κατὰ δὲ Βοιωτοὺς τετράδι τοῦ Πανήμου φθίνοντος ... τὴν δὲ τῶν ἡμερῶν ἀνωμαλίαν οῦ θαυμαστέον, ὅπου καὶ νῦν διηκριβωμένων τῶν ἐν ἀστρολογία μᾶλλον ᾶλλην ᾶλλοι μηνὸς ἀρχὴν καὶ τελευτὴν ἄγουσι mit m. Abh. de anno Delphico p. 19.

## §. 46.

Diese Erscheinung ist inzwischen auch nur eins der vielen Beispiele örtlicher Verschiedenheit, die sich in der ganzen Einrichtung des griechischen Staatslebens kund gibt und auch auf den Cultus dergestalt einwirkte, dass nicht allein jeder Stamm und jeder Ort seine eigenen Festzeiten und Festgebräuche hatte, sondern sogar das nämliche Fest an verschiedenen Orten auf verschiedene Zeiten fallen konnte 1); für den einzelnen Ort genügte es jedenfalls, wenn jedes seiner Feste sein bestimmtes Verhältniss zu den iibrigen und dem Jahre überhaupt hatte, und dasür reichte selbst eine mangelhafte Zeittheilung aus, sobald ihr nur ein stätiges Gesetz zu Grunde lag. Selbst bewegliche Feste konnten auf solche Art vorkommen, wie namentlich die olympischen Spiele immer auf den ersten Vollmond nach der Sommersonnenwende fielen, welchem von zwei aufeinanderfolgenden Monaten derselbe auch in jedem Jahre angehören mochte?); in der Regel knüpfte sich jedoch die Feier an einen bestimmten Kalendertag, sei es jedes Monats oder des ganzen Jahres, wofern ihre Wiederholung nicht durch noch grössere Zwischenräume getrennt war. freilich den priesterlichen Cultus der Götter in ihren Tempeln betrifft, so mochte dieser häufigere Opfer verlangen, die aus den Einkünften des Heiligthums bestritten mittelbar den Unterhalt seiner Vorsteher selbst ausmachten 3); dergleichen Gelegenheiten aber kann man wenigstens keine Feste nennen, an welchen auch nur die ganze Gemeinde des Heiligthums betheiligt gewesen wäre; und wie es selbst Tempel gab, die nur an einem oder wenigen Tagen des Jahres geöffnet wurden 1), so beschränkte sich jeden-

falls die allgemeinere Begehung eines Cultus auf die Zeiten, welchen überhaupt der oben bereits geschilderte festliche Charakter zukam. Höchstens finden wir, zumal in den späteren Zeiten, dass gottesdienstliche Genossenschaften sich zur allmonatlichen Feier eines bestimmten Tags vereinigen 5), oder ein solcher, wie namentlich der Neumond zum Gegenstande eines allgemeinen Privatgottesdienstes wird 6); für die eigentlichen Volksfeste dagegen kann die jährliche Wiederkehr als Regel gelten, obgleich diese andererseits wieder nicht nur durch die Mannichfaltigkeit der verehrten Gottheiten, sondern insbesondere auch durch grösseren Umfang ihrer Daner einen beträchtlichen Theil des Jahres in Anspruch nahmen. Von der Vermehrung der Culte, und der darauf beruhenden Unterscheidung angestammter und angeeigneter Feste war schon oben die Rede 7); ganz in demselben Maasse aber wuchsen auch die einzelnen Feste durch die Zusatztage 8), welche die erweiterte Zahl der Theilnehmer und die vermehrte Schaulust und Vergnügungssucht hervorrief<sup>9</sup>); man unterschied Vorbereitungs-<sup>10</sup>), und volle Festtage 11), und manches kleinere Fest scheint auf diesem Wege sogar auf Kosten seiner Selbständigkeit in den Bereich eines grösseren hereingezogen worden zu sein 12). Nur wo die Aufzüge und Schauspiele, welche einem solchen Feste seinen grossartigen Charakter verliehen, sich nicht alljährlich, sondern in grösseren Zwischenräumen wiederholten, konnte sich das entsprechende Jahresiest auf einen kürzeren Zeitraum beschränken 13); so wenig es jedoch einerseits auch zum panegyrischen Charakter eines Festes nothwendig war, dass seine Feier nur in grösseren Zeiträumen geschah, so wenig setzt ein wirklicher Zwischenraum von mehren Jahren eine jährliche Wiederkehr desselben Festes in kleinerem Maassstabe voraus; sondern die Mehrzahl solcher grösseren Festcyklen scheint vielmehr mit alten Schaltsystemen zusammenzuhängen, die selbst wieder mehre Jahre zu grösseren chronologischen Ganzen vereinigten 14).

<sup>1)</sup> So stelen die attischen Thesmophorien in den Herbst, die thebanischen nach Xenoph. Hell. V. 2. 29 in den hohen Sommer, [doch siehe Böckh Mondcyclen S. 82-84 und unten Thl. III. §. 63]; die Kronien in Attika in den Hekatombäon, in Rhodus nach Perphyr. abst. II. 54 in den Metageitnion, in Elis dagegen nach Paus. VI. 20. 1 um die Frühlingsnachtgleiche; ähnlich die

Todtenfeste der verschiedenen Staaten, vgl. Bergk Beitr. z. Monatsk. S. 52; und selbst bei Stammverwandten wie Athener und Ionier begegnen uns Buphonien und Apaturien in verschiedenen Monaten.

- 2) Schol. Pind. Olymp. III. 35 mit Böckh expl. Pind. p. 138 und in Abhh. d. Berl. Acad. 1818, S. 97; auch Krause Hellen. II. 1, S. 67. Soll man das aber auch, wie Preller Demeter S. 122 zu wellen scheint, auf Naturseste in der Art ausdehnen, dass sie den römischen fertie conceptivis [(Marquardt R. A. IV, S. 440)] entsprächen?
- 3) Plato legg. VIII, p. 828 will, dass täglich wenigstens einer Gottheit geopfert werde, ὅπως ἀν μία γέ τις ἀρχὴ θύη θεῶν ἢ δαιμόνων τινὶ ἀεὶ ὑπὲρ πόλεώς τε καὶ αὐτῶν καὶ κτημάτων: aber selbst für einzelne Tempel begegnet Aehnliches, wie bei Suidas III, p. 262 und Porphyr. abstin. I. 25: ἐστὶ δὲ νόμος τοῖς ἐερεῦσιν ὁσημέραι τὸν βωμὸν αἰμάσσειν mit den Beispielen Paus. V. 13. 5; VII. 28. 7; IX. 40. 6 oder doch monatliche Opfer, ἐπιμήνια, vgl. Luc. Paras. 15: καὶ αἱ πόλεις δὲ τὰς μὲν δι ἔτους, τὰς δὲ ἐμμήνους ἐορτὰς διατελοῦσι καὶ εὐφραίνεσθαι λέγονται τότε, Athen. VI. 27 und C. Inscr. III, p. 222 mit den Lexikogr. und was oben §. 11, not. 2; 33, not. 8 nach Aristot. Pol. über die θυσίαι ἐερατικαὶ und §. 36, not. 20 über die παρασιτοι gesagt ist. Für die Institutionen der Feste an bestimmten Kalendertagen bezeichnend das Fest der Soteria im Arateon am 5. Daesios und der Aratea in dem Monat, in welchem Aratos geboren ward, zu Sikyon, Plut. V. Arat. 58.
- 4) Vgl. Polyb. XV. 29: παρῆν εἰς τὸ Θεσμοφορεῖον ἀνεφγμένου τοῦ νεὼ διά τινα θυσίαν ἐπέτειον; adv. Neser. §. 76, Plant. Bacch. IV. 8. 60; Paus. II. 11. 4; 12. 1; Vl. 25. 3; VIII. 31. 5; VIII. 41. 4, 47. 4; IX. 16. 4, 25. 3; X. 85 4 (δὶς γὰρ καὶ οῦ πλέον ἐκάστου ἐνιαυτοῦ τὸ ἰερὸν ἀνοιγνύναι νομίζουσιν) und mehr bei Lobeck Agl. p. 279.
- 5) Novμηνιασταί Athen. XII. 76; τετραδισταί τῆς πανδήμου Αφροδίτης das. VII. 28 und XIV. 79; insbes. εἰκαδεῖς oder εἰκαδισταί, nicht nur die Epikureer (Athen. VII. 53, vgl. Plutarch. non posse suav. vivi c. 4, [Plin. XXXV, 2, Cic. de fin. II. 30. 101] und Menage zu Diog. L. X. 18, [sowie unten §. 48]), bei welchen es höchstens als Parodie gottesdienstlicher Gebräuche gelten kann (s. oben §. 12, not. 10), sondern auch wirkliche διασώται, vielleicht des Apollo, dem nach Etym. M. p. 298 auch dieser Tag heilig war; vgl. Franz in Bull dell' Inst. arch. 1835, p. 209 oder Wordsworth Athens and Attica p. 226 und Müller in nouv. Ann. de la sect. française de l'Inst. arch. I, p. 835—351. Zu einer ἐπιμήνιος ἐορτὴ ladet der Tyrann Nikokreon von Cypern Philosophen ein, um sie zu hören Diog. Laert. II. 129. Eben dahin die ἐπιμήνιοι als ἀγρέμονες (Hesych. I, p. 65) oder ἐεροποιοί, s. oben §. 11, not. 14.
- 6) Demosth. Aristog. I, p. 99: πῶς δὲ ταὶς νουμηνίαις εἰς τὴν ἀκρόπολιν ἀναβαίνοντες τάγαθὰ τῷ πόλει διδόναι καὶ ἔκαστος ἑαυτῷ τοὶς θεοὶς εὕξεται; vgl. Porphyr. abstin. II. 16: θύειν ἐν τοὶς προσήκουσι χρόνοις, κατὰ μῆνα ἕκαστον ταῖς νουμηνίαις στεφανοῦντα καὶ φαιδρύνοντα τὸν Ἑρμῆν καὶ τὴν Ἑκάτην καὶ τὰ λοικὰ τῶν ἱερῶν, α δὴ τοὺς πρόγους καταλιπεὶν...κατ ἐνιαυτὸν δὲ θυσίας δημοτελεὶς ποιεῖσθαι,

παραλείποντα οὐδεμίαν ἑορτήν · auch dess. V. Plotini c. 10, Marini V. Plotini c. 19, und Liban. I, p. 256 Rak.

- 7) Έπίθετοι έορταl, vgl. §. 10, not. 12 mit Wachsmuth H. A. II, S. 82.
- 8) Ἐπίβδαι αί ἐχόμεναι τῶν ἑορτῶν ἡμέραι, αί μεθέορται (Phot. lex. p. 252; Poll. I. 34) ἐπιβάδες τινὲς οὖσαι, ὡς ἐπαγόμεναι τῆ ἑορτῆ, Schol. Pind. Pyth. IV. 249; vgl. die Ausdehnung der attischen Apaturien auf vier Tage bei Simpl. ad Aristot. Phys. f. 167 a und mehr bei d. Erkl. zu Hesych. I, p. 1341.
- 9) Vgl. Plut. qu. symp. V. 2: ἐν Πυθίοις ἐγίνοντο λόγοι περὶ τῶν ἐπιθέτων ἀγωνισμάτων ὡς ἀναιρετέα... ὑφ' ὧν ποικιλίαν μὲν ἔσχεν οὐκ ἀηδῆ καὶ πανηγυρισμὸν ὁ ἀγών, τὸ δ' αὐστηρὸν καὶ μουσικὸν οὐ διεφύλαξεν κ. τ. λ. und über ähnliche Erweiterungen der olympischen Spiele Dissen in Comm. soc. Gott. VIII, p. 89 fgg. oder kl. Schr. S. 187 fgg., der attischen Dionysien Böckh im Berl. Winterkatal. 1841—42 u. s. w.
- 10) Προαγών, wie Aeschin. Ctesiph. §. 67 mit Bergk ad Aristoph. fgm. p. 1137, oder προτελής θυσία Athen. IX. 18 u. s. w.
- 11) Παντέλεια, z. B. Athen. XIV. 56 τῶν Θεσμοφορίων, vgl. Preller Demeter S. 349: "die Hauptfesttage zum Unterschiede von προτέλεια und έπιτελεώματα, den einleitenden und beschliessenden Ceremonien des Festes."
- 12) So die attischen Epidaurien des Asklepios im Bereiche der Eleusinien, vgl. Paus. II. 26.7 und Philostr. V. Apollon. IV. 18; die Ποσειδώνος πομπή an den Haloen Bekk. anecdd. p. 385; die Aphrodisien nach den Poseidonien in Aegina Plut. qu. Gr. c. 44 u. s. w.
- 13) Vgl. insbes. die kleinen Panathenäen nach Müller in Cambr. philol. Mus. II. p. 227 fgg. und Hoffmann Panathenäikos p. 38 fgg.; ferner die Olympien nach Schol. Plat. Bekk. p. 313: η̈νετο δὲ καὶ κατ' ἐνιαντὸν, ακερ ἐλάττω ἐκάλουν, und so lehrt C. Inscr. I, p. 807 auch zu Delphi eine ἐνιαντία ἰερομηνία kennen, für welche gleichfalls kein Grund vorhanden ist, mit Kiene in Zeitschr. f. d. Alt. 1842, S. 1134 eine andere Jahreszeit als die der grossen Pythien anzunehmen. In Pheneos eine μείζων καλουμένη τελετή der Demeter erwähnt Paus. VIII, 15. 1. In Mantinea zu Ehren des Antinoos von Hadrian eingesetzt: τελετή τε κατὰ ἔτος ἕκαστον καὶ ἀγών ἐστιν αὐτῷ διὰ ἔτους πέμπτου Paus. VIII. 9. 4. Anomaler sind die platäischen Δαίδαλα Paus, IX. 5.
- 14) Vgl. Bockh in Berl. Abhh. 1818, S. 92 fgg., insbes. die bakchischen τριετηρικά, tertia quae solito tempore bruma refert, Ovid. Fast. I. 894 mit Eurip. Bacch. 138, Diod. III. 65, IV. 3, Virgil. Aeneid. III. 302, und mehr bei Schneider att. Theaterw. S. 38 und Preller in Pauly's Realeneykl. II, S. 1068 fgg.; [die in der Trieteris wiederkehrende Epiphanie des Gottes nach seinem indischen Zuge war dabei gefeiert], daher der Ausdruck παρά έτος bei dem Dionysosfest in Andros Paus. VI. 26. 1, in Stymphalos Paus. VIII. 3. 1, in Alea Paus. VIII. 1, dann dem Demeterfest in Pheneos Paus. VIII. 15. 1. Die πεντετηρίδες Poll. VIII. 107, Plut. amat. c. 1, Paus. II. 14. 1: δι ἐνιαυτοῦ τετάρτου τὴν τελετὴν καὶ οὐ κατὰ ἔτος ἄγουσι u. s. w.; namentlich auch die ἐνναετη-

oldes Plut. qu. Gr. c. 12, Phot. bibl. p. 321, [speciall zunächst im apolinischen Cult s. §. 45. 8 in Bezug auf seine Epiphanie in Delphi nach der κάθαρσις und im Allg. Censorin. die nat. XVIII. 1: ob hoc multae in Graecia religiones hoc intervallo temporis summa caerimonia coluntur, mit Hoeck Kreta I, S. 248 und Müller Dor. I, S. 252.

## §. 47.

Wenn es endlich nicht zu bezweiseln ist, dass der grösste und wichtigste Theil der griechischen Feste mit der Natur und ihren jährlichen Erscheinungen in inniger Beziehung stand, so wird sich auch die gottesdienstliche Bedeutung der Zeitrechnung nicht bloss in der Gewähr regelmässiger und geordneter Wiederkehr der sestlichen Zeiten, sondern insbesondere auch in der naturgemässen Vertheilung dieser erkennen lassen, und wie den Oertlichkeiten des Cultus, so auch den Jahreszeiten seiner öffentlichen und gegemeinschaftlichen Ausübung mancher Zusammenhang mit der Bedeutung seiner Gottheiten abzugewinnen sein, der das Fest selbst erst zu einer religiösen Nothwendigkeit stempelt. Im Ganzen betrachtet zerfallen freilich auch die Gelegenheiten des Cultus in dieselben drei Gattungen, wie wir oben die Oertlichkeiten nach physischen, ethischen und historischen Rücksichten eingetheilt haben 1); und wie die beiden letzteren von vorn herein nichts mit der Natur gemein haben, so können selbst Naturfeste durch örtliche oder sonstige positive Gründe von ihrem wahren und ursprünglichen Platze verdrängt oder verschoben worden sein 2); daneben fehlt es jedoch auch nicht an solchen, deren Gegenstände zu nahe mit bestimmten Aeusserungen des Naturlebens verwandt sind, um überhaupt zu einer anderen Zeit begangen werden zu können; und wenn dieses sich hinsichtlich mancher Gottheiten selbst in dem weitesten Umfange nachweisen lässt, so wird man um so weniger darauf verzichten dürfen, es auch in einzelnen örtlichen Gebräuchen wieder zu finden. Folgen wir der Dreitheilung des Jahres, wie sie die griechische Natur ursprünglich empfohlen zu haben scheint<sup>3</sup>), so herrscht im Frühling begreiflicherweise der Dienst solcher Gottheiten vor, die, wie vor Allen Apoll und seine Schwester Artemis, im Gegensatze der finsteren Mächte der Winterzeit das verjüngte Licht und Leben der Natur vertra-

ten 4), und desshalb namentlich auch mit Reinigungs - und Sübnfesten verehrt wurden 5), wenn gleich auch bier schon Rücksichten des agrarischen und sonstigen materiellen Cultus vorkommen 6); ungleich grössere Ansprüche macht jedoch dieses Element in der folgenden Jahreszeit, wo theils die Hitze zu gottesdienstlichen Veranstaltungen drängte, um Thiere und Menschen wie die Feldfrüchte vor ihren verheerenden Wirkungen zu schützen 7), theils die Aerndte und neue Aussaat im Demetercultus 8) die Wohlthaten des Ackerbaues und der mit diesem verknüpften Civilisation in's Gedächtniss rief; und wie sich dann hieran die Weinlese mit ihren Freuden anreihte 9), so gehörte dem Spätherbste und Winter vorzugsweise die Verehrung des Dionysus mit der ganzen Lustbarkeit und Ausgelassenheit an, worin der Mensch die Unannehmlichkeiten dieser Jahreszeit zu vergessen und die Früchte seiner Arbeit zu geniessen bemüht war 10). Dass ausserdem jede einzelne Verrichtung des ländlichen oder Hirten - und Schifferlebens mit gottesdienstlichen Gebräuchen begleitet zu sein pflegte, folgt aus dem, was oben von der religiösen Richtung der griechischen gesagt ist, von selbst; insofern also dergleichen Verrichtungen an bestimmte Zeitpunkte gebunden und einer geschlossenen Anzahl von Menschen gemeinschaftlich waren, konnte auch daraus ein stehendes Fest mit chronologischer Bestimmung werden 11); und nehmen wir dazu die zahlreichen Mythen und Beinamen der Gottheiten, die sich auf Naturereignisse bezogen, so wird man selbst bei solchen, die ihrem Begriffe nach zu jeder Zeit verehrt werden konnten, voraussetzen dürfen, dass diejenigen ihrer Feste, welche mit dergleichen hythen oder Beinamen zusammenhingen, in eine Zeit fielen, wo jene Ereignisse unter griechischem Himmel vorzugsweise vorkamen 12).

<sup>1)</sup> Böttiger Kunstmythol. I, S. 185: "man unterscheide Kalenderfeste, Bundesfeste, mnemonische Feste"; doch fügt derselbe sogleich hinzu: "die ältesten Feste sind Naturfeste, Neumondfeste, Neujahrsfeste, Aerndte- und Weinlesefeste"; vgl. auch Ebert Zuzzl. p. 8 fgg. und die Parallelen bei Ewald de festis Ebraeorum in Comm. soc. Gott. VIII, p. 175 fgg.

<sup>2)</sup> So die grossen Dionysien in Athen, vgl. Böckh in Abhh. d. Berl. Akad. 1816, S. 111 fgg.; vielleicht auch die Kronien (Monatsk. S. 67) und die Haloen, in welchen das Aerndtefest mit der Zeit der Weinlese verbunden zu sein scheint, vgl. Himer. Orat. VIII. 8, p. 344 und Preller Demeter S. 328.

- 3) Frühling (ἔαρ), Sommer (θέρος und ὁπώρα, Vor- und Nachsommer, Odyss. XI. 191) und Winter (χειμών); Diod. I. 11: τριμερέσιν ώραις — τη τε έαρινη και θερινή και γειμερινή Ideler I, S. 250, auch Becker Augusteum I, S. 63 fg., British Marbles X, p. 129 und die herrschende Dreizahl der Horen und Grazien, Jena 1787.8, Heimbach comm. myth. de Horis, Lips. 1789.4, Heffter Relig. d. Gr. S. 160 fgg., insbes. aber Müller in ball. Encykl. Sect. I, B. XXXIII, S. 289 und die bildliche Darstellung in British Marbles T. II. 9, dazu Welcker Alte Denkm. III, S. 131. So rechnet Thucydides VI 21 vier Wintermonate. Auch die Epitheta der Hera in Stymphalus als παίς, τελεία, χήρα mit drei leoà mag man darauf beziehen Paus. VIII. 22, 2. Anders freilich Preller Demeter S. 117, der ursprünglich nur zwei, dann mit Alkman bei Athen. X. 10, p. 416 und Euripides bei Plut. procr. anim. c. 31 sofort vier rechnet; aber unser Herbst ist nicht sowohl όπωρα als φθινόπωρον (Hesych. II, p. 1504, vgl. auch Stob. Serm. I. 117, der das φθινόπωρον als vierte Jahreszeit rechnet und bei Qu. Smyrn. III. 327: ότε φθινύθουσιν όπωραι oder μετόπωρο» (Thuc. VII. 79, Aristot. Meteor. I. 12, Paus. X. 33. 2), und dieser Name tritt erst bei Hippokrates selbständig in die Reihe der Jahreszeiten ein. Darstellungen der vier Jahreszeiten bei Campana Op. di plast. I. 61. 62. 64, Zoega Bassiril. t. 94, 96.
- 4) Vgl. Preller Demeter S. 251 und Forchhammer Hellen. S. 256 oder Apollons Ankunft in Delphi, Kiel 1841. 4, S. 15 fgg. mit Plut. qu. Gr. c. 9, nach welchem der siebente des delphischen Frühlingsmonats Bύσιος als Apolls Geburtstag galt; auch dessen dreimonatliche Abwesenheit von Delphi während des Winters bei dems. de Ei ap. Delph. c. 9 und die Feste der Delphinien, Thargelien, Munychien, Artemisien, Delien, die alle in die Monate März, April, oder Mai fallen, unten Th. III.
- 5) Vgl. Müller zu Aesch. Eumen. S. 141, insbes. über die Delphinien, die wir nach Plut, solert, anim. c. 36 über einen grossen Theil von Griechenland verbreitet denken müssen; wie aber auch Artemis Diktynna, welche Plutarch dort mit Apollo Delphinius verbindet, mit kathartischen Gebräuchen zusammenhängt, bemerkt Hoeck Kreta II, S. 163 fgg., gegen die N. Jbb. f. Philol. und Pädagog. LXIV, S. 437; und eben dahin gehören die Feste, von welchen der dem Februar oder März entsprechende delphische Ποιτρόπιος (Προστρόπιος, Bittmonat, Monatsk. S. 75) und der macedonische Ξανθικός (das. S. 71) benannt ist, so wie die  $T \partial \rho \sigma \phi \rho \iota \alpha$  im attischen Anthesterion, worüber Müller a. a. O. leider nur andeutet, "dass diese Hydrophorien in Griechenland überall Frühlingsfeste waren, bei denen man in Abgründe, besonders solche, aus welchen nach alten Sagen die erdgeborene Brut der Drachen hervorgegangen sein sollte, Wasser schüttete, als ein Leichen- und Versöhnungsopfer für die von der Gewalt des Frühlings bezwungenen Todesgötter"; vgl. Preller Demeter S. 229, Fritzsche de Lenaeis mantissa p. 49 fgg., Gerhard in Ann. dell' Inst. archeol. T. III, p. 137, n. 206, Vasenbilder T. III, p. 31; auf Inschriften die ύδροφόρος im Apollo- und Artemisdienst Böckh C. I. n. 2879. 2885 c. Add.

- 6) Alle Feste ursprünglich zu Frühlingsfesten zu machen, wie Dupuis orig. de tous les cultes I, p. 150-164, ist eben so einseitig als alle mit der Aerndte u.s. w. in Verbindung zu setzen; doch gibt es derselben auch ausser den apollinischen nicht wenige, wie z. B. die sicilischen Ανθεςφόρια (Preller S. 120), sowie Argos zu Ehren der Hera (Poll. IV. 78: ίεράκιον δὲ τὸ Άργολικόν, δ ταϊς άνθεσφόροις έν Hoas έπηύλουν), die Hooavθία (Phot. lex. p. 95) oder ήροσάνθεια έορτη γυναικεία λαμπρά, άγομένη έν Πελοποννήσφ κατά τὸ ἔαρ, Hesych. I, p 1656: auch die attischen Προχαριστήρια Suid. III, p. 215, die Χλόεια am 6ten Thargelion (Schol. Oed. Colon. 1592) und die den Thargelien selbst entsprechenden (Athen. III. 80) Θαλύσια, worin bereits der Uebergang zu den sommerlichen Demeterfesten enthalten ist, vgl. [Hom. Il. IX. 534: Artemis zürnt den Aetolern ο οί οὕτι δαλύσια γούνφ άλωῆς Οίνεὺς ἔφεξ'. αλλοι δε θεοί δαίνυνθ' εκατόμβας οίη δ' ουκ έρρεξε Διός κούρη μεγάλοιο ;] Etym. M. p. 442: τας υπέρ ευθαλίας και ευφορίας των καρπών διδομένας θυσίας μετά την συγκομιδήν των καρπών τοις τε άλλοις θεοίς παλ τη Δημήτοα: oder sollen diese wegen ihrer Vergleichung mit den Haloen (Eustath. ad Iliad. IX. 530, Walz Rhetores gr. IX, p. 251) überall später fallen?
- 7) Wie die spartanischen Hyacinthien (Athen. IV. 17), die argivische πυνοφόντις (§. 9, not. 7). das Opfer des Aristaeus in Ceos (Nonnus Dionys. V.
  270 fgg.), und was sonst Welcker in Hecker's med. Annalen 1832 Mai S. 25 fgg.,
  [jetzt Kl. Schr. III, S. 33—45] und über den Linos in Allg. Schulz. 1830,
  S. 21 fgg. oder kl. Schr. I, S. 10 fgg. berührt; vgl. auch Preller Demeter S. 253 fgg.
  und die attischen Σπιφοφόφια nach Müller in hall. Encykl. Sect. III, B. X,
  S. 88.
- 8) Diodor. V. 68: λέγουσι δέ τινες, ὅτι καὶ νόμους εἰσηγήσατο, καθ' οῦς ἀλλήλοις τὸ δίκαιον διδόναι συνειθίσθησαν ἄνθρωποι, καὶ τὴν παραδοῦσαν αὐτοὶς θεὰν ἀπὸ τούτων Θεσμοφόρον προσηγόρευσαν μεγίστων γὰρ ἀνθρώποις ἀγαθῶν αἰτίαν γενομένην ἐπιφανεστάτων τυχεὶν τιμῶν καὶ θυσιῶν, ἔτι δ΄ ἑορτῶν καὶ πανηγύρεων μεγαλοπρεπεστάτων οὐ παρ' Ελλησι μόνον, ἀλλὰ καὶ παρὰ πᾶσι σχεδὸν τοὶς βαρβάροις, ὅσοι τῆς τροφῆς ταύτης ἐκοινώνησαν: vgl. Creuzer Symbol. I, S. 143 fgg., Preller S. 282 fgg., Heffter S. 380 fgg.
- 9) Aristot. eth. Nic. VIII. 9. 5: αί γὰρ ἀρχαὶαι θυσίαι καὶ σύνοδοι φαίνονται γίγνεσθαι μετὰ τὰς τῶν καρπῶν συγκομιδὰς οἰον ἀπαρχαὶ, μάλιστα γὰρ ἐν τούτοις ἐσχόλαζον τοῖς καιροῖς: vgl. Horat. epist. II. 1. 189 mit Casaub. de poësi satir. I. 1 und Voss zu Virgil. Georg. II. 380 fgg.; einzelnes mehr auch bei Preller S. 327.
- 10) Libanius epist. 1133: καὶ μὴν ἢν δυσχεραίνης παρ' ἐμοὶ τοῦ ἔτους ἄραν, παρελήλυθε, καὶ νῦν οἱ βότρυες οἶνος, καὶ ὁ Διόνυσος πανταχοῦ τῶν ἀγρῶν ἄδεται, ῶστε ἀναπέπνευκα τρυγητοῦ φανέντος; vgl. Paus. VIII. 19. 1: (in Kynaetha in Arkadien) Διονύσου ἐστὶν ἐνταῦθα ἱερόν καὶ ἑορτὴν ῶρα ἄγουσι χειμῶνος κτλ.; Ovid. Fast. I. 394 und mehr bei Heyne ad Tibull. II. 1. 55 und Preller in Pauly's Realencykl. II, S. 1070. Allerdings reicht sein Dienst auch noch in den Frühling hinein, wie bei Gytheum

nach Paus. III. 22. 2: καὶ ἡρος ἀρχομένου Διονύσου τὴν ἑορτὴν ἄγουσιν, ἄλλα τε ἐς τὰ δρώμενα λέγοντες καὶ ὡς βότρυν ἐνταῦθα ἀνευρίσκουσιν ὡραῖον, und selbst im attischen Cultus die ἀνθεστήρια, um der Διονύσια ἐν ἄστει zu geschweigen; im Wesentlichen aber gehören ihm die drei Wintermonate, wo ihm ja selbst Apollo in Delphi Pistz macht; vgl. de anno Delph. p. 24 und Monatsk. S. 55.

- 11) Vgl. §. 21, not. 3 und Arrian. diss. Epictet. III. 21. 12: ἀλλὰ ἀπὸ λιμένος μὲν οὐδεὶς ἀνάγεται μὴ θύσας τοὶς θεοῖς καὶ παρακαλέσας αὐτοὺς βοηθοὺς, οὐδὲ σπείρουσιν ἄλλως οἱ ἄνθρωποι, εἰ μὴ τὴν Δήμητραν ἐπικαλεσάμενοι: auch Schol. Aristoph. Vesp. 862 und von besonderen hierher gehörigen Gebräuchen die προηρόσια Heaych. II, p. 1029, (dazu Rinck Relig. der Hell. II, S. 80) mit Siebelis ἀτθιδ. p. 45, προλογία θυσία πρὸ τῶν καρπῶν τελουμένη ὑπὸ Λακώνων das. II, p. 1034; προτρύγαια ἑορτὴ Διονύσου καὶ Ποσειδῶνος das. II, p. 1060; βορεασμοὶ I, p. 742; ἐπισκάφια I, p. 1384; κλαδευτήρια Ι, p. 729; ώραῖα II, p. 1592; συγκομιστήρια ἐπὶ καρπῶν συγκομιδῆ II, p. 1288 und Eustath. ad Iliad. IX. 530; ähnlich auch das θυνναῖον Athen. VII. 50, und die νεωλκίαι πάνδημοι bei Aeneas Tact. c. 17, ja vielleicht selbst ein Fest der Schafschur πόκια, wovon der amphissäische Monat Πόκιος, wie der ionische Ληναιών von dem Kelterfeste, s. Monatsk, S. 75.
- 12) Das nächste Beispiel davon geben die attischen Maemakterien, deren etymologische Beziehung auf Zeve μαιμάπτης als den Tobenden oder Stürmenden mit der Jahreszeit des Festes in November vortrefflich übereinstimmt; vgl. Müller zu Aeschin. Eumen. S. 140 und Preller Demeter S. 248; wie sich Aehnliches aber auch in anderen Erscheinungen des Zeus- und Hera-Cultes findet, hat letzterer S. 243 fgg. scharfsinnig nachgewiesen; und gleich wie sich die chronologische Bedeutung der Δημήτης Σιτώ oder Ίμαλλς (Athen. III. 73; X. 9; XIV. 18) und des Έρμῆς Φλυήσιος (Hesych. II, p. 1514) selbst in entsprechenden Monatsnamen aussprach, so wird ein Forscher, welcher den von Forchhammer angedeuteten Weg ohne die Uebereilungen seines Urhebers verfolgt, neben der allgemeinen Beziehung der griechischen Cultusmythologie auf den Himmelstrich und Boden des Landes noch manche nähere Begründung ihrer einzelnen Festzeiten finden.

## §. 48.

Auf solche Art werden jedenfalls verhältnissmässig wenige Feste übrig bleiben, deren Zeitbestimmung geradezu als zufällig oder wilkürlich betrachtet werden dürfte; und wenn es auch in der Natur der Sache liegt, dass solche, deren Bedeutung sich vielmehr an Zustände des geselligen Lebens oder das Gedächtniss historischer Thatsachen knüpft, der innern Nothwendigkeit eigentlicher Naturfeste entbehren, so leistet doch selbst diesen dafür mit-

unter schon die aussere Bestimmtheit Ersatz, welche z. B. ein nationales Erinnerungssest durch den Zeitpunct der Thatsache, der es gilt, erhält 1). Nur in ausserordentlichen Fällen, die keine Wiederholung begründen, fällt diese weg, wie z. B. bei solchen Opfern und Festlichkeiten, in welchen sich die unmittelbare Freude und der Dank für den Empfang einer angenehmen Botschaft<sup>2</sup>), für eine Wassenthat 3) oder einen Sieg 4) aussprach, und Achnliches gilt begreiflicherweise von den zahlreichen Familiensesten des Privatlebens, wie sie der Eintritt in die Ehe 5), die Geburt eines Kindes 6), der Beginn der Mündigkeit oder Ephebie 7), die glückliche Rückkehr von einer Reise oder sonstige Rettung aus Gefahr<sup>8</sup>) hervorrief; stehende Feste dagegen entbehrten selbst in dieser Sphäre selten einer bestimmten Gottheit, deren Begriff dann doch auch wieder auf ihre Zeitbestimmung zurückwirken konnte, und um so mehr wird diese dann auch in den weiteren Kreisen vorauszusetzen sein, wo das oben geschilderte sittliche Bedürfniss von Zeit zu Zeit die Erneuerung des geselligen Bandes unter göttlichen Auspicien verlangte. So finden wir Feste, deren Namen von bürgerlichen Beschäftigungen entlehnt auf geregelte Wiederkehr gemeinschaftlichen Göttesdienstes von Seiten dieser Menschenclasse deuten 9); andere vereinigten die Jugend und ihre Freunde in ihren Schulen und Uebungsplätzen zur Verchrung ihrer Schutzgötter 10); und wie uns allgemeine Todtenfeste begegnen, an welchen jede Familie das Andenken ihrer Verstorbenen geseiert zu haben scheint 11), so lassen sich wohl auch über die Gränze des ionischen Stammes hinaus ähnliche Tage annehmen, wie dieser seine Apaturien zur Aufnahme neugeborener Kinder in die väterliche Gemeinde und Befestigung des Geschlechtsverbandes überhaupt bestimmt hatte 12); ganz in derselben Weise begingen endlich auch ganze Stämme in grösseren oder geringeren Zeiträumen ihre Gesammtfeste, sei es um keiner Trennung anheim zu fallen, oder um auch in der politischen Trennung moralisch verbunden zu bleiben 13); und als sich zuletzt sämmtliche Griechen in dem Bewusstseyen einer gemeinschaftlichen Nationalität durchdrangen, konnte dieses keinen geeigneteren Ausdruck als die regelmässige Wiederkehr gemeinschaftlicher Festspiele finden 14). Erst wenn wir nach den einzelnen Gottheiten fragen, in welchen jeder Stamm oder Staat den persönlichen Ausdruck seiner moralischen Idee und die Gewähr seiner geselligen Existenz verehrte, tritt die oft erwähnte Spaltung der Sitte wieder in vollem Maasse ein, und wirkt in sofern auch auf die festlichen Zeiten jeder einzelnen Gemeinde zurück; sei es auch noch so gewiss, dass jedes Fest an sich betrachtet nach Zeitlage und Bedeutung in dem religiösen Charakter des griechischen Volkes wurzelte, so kann doch der Grund, warum und die Art, wie ein jedes geseiert wurde, zunächst nur in der besonderen Richtung gesucht werden, welche dieser allgemeine Charakter an dem bestimmten Orte seiner Feier nahm; und bierzu bedarf es dann allerdings neben der bisherigen chronologischen noch einer näheren ethnographischen Betrachtuug, die zugleich auch dasjenige, was die vorhergehenden Abschnitte in ihre allgemeine Darstellung nicht ausnehmen konnten, zu ergänzen geeignet sein wird.

- 1) So die athenischen Siegesfeste von Marathon und Platää bei Plut. V. Camill. c. 19, glor. Athen. c. 7, Ael. V. H. II. 25, ein stehendes Fest für den Sieg des Timotheus über die Spartaner im J. 374 v. Chr. Isocr. π. ἀντιδοσ. §. 110; ferner die syrakusische ἀσιναρία V. Nic. c. 28; die Σωτήρια in Sicyon V. Arat. c. 58, als stehendes Fest in Πηρεία bei Melitaea in Thessalien Ussing Inscr. ined. p. 3 ff. dazu J. E. Kapp de soteriis veterum, Lips. 1751. 4; die Ἐλευθέρια in Platää Plut. V. Aristid. c. 19, Rinck Rel. d. Hell. II, S. 243, in Syrakus nach dem Sturz der Tyrannis mit Agonen Diod. XI. 72, die Νηστεία in Tarent Aelian. V. hist. V. 20 u. s. w.
- 2) Εὐαγγέλια θύειν, Aristoph. Equ. 661, Xenoph. Hell. I. 6. 37 und IV. 3. 14, Isocr. Areop. §. 10, Aesch. Ctesiph. §. 160, Plut. Phoc. 23: ἑορτάζειν εὐαγγέλια καὶ θύειν τοῖς θεοῖς, Poll. V. 129, dabei das στεφανηφοφεῖν, wie Plut. V. Arat. 34: ᾿Αθηναῖοι ἐστεφανηφόρησαν, ὅτε πρῶτον ἡγγέλθη τεθνηκῶς (Aratos), wie Agesilaus: προῆλθεν ἐστεφανωμένος καὶ ἔθυσεν εὐαγγέλια Polyaen. Strateg. II. 3. Mitunter freilich ward auch daraus ein stehendes Fest, wie in dem bei Vitruv X. 7 erzählten Falle; und auf Aehnliches scheint auch der Monat Εὐαγγέλιος im späteren asianischen Kalender zu deuten.
- 3) So die έκατομφόνια der Messenier bei Plut. V. Romul. c. 25 und Paus. IV. 19. 2: ἔθυσε δὲ καὶ τῷ Διὶ τῷ Ἰθωμάτα τὴν θυσίαν, ἢν ἑκατομφόνια όνομάζουσι... θύειν δὲ αὐτὴν Μεσσηνίων ἐνομίζετο, ὁπόσοι πολεμίους ἄνδρας κατεργάσαιντο ἑκατόν.
- 4) Έπινίπια, Demosth. F. L. §. 128, Polyaen. strateg. V. 3. 2, Paus. VIII. 48. 3, insbes. auch nach Wettkämpfen, Demosth. Mid. §. 55, Plut. qu. symp. IV. 2; [für diese Feste daher die Epinikien bei Pindar, Bacchylides, Simonides], vgl. Sluiter lectt. Andoc. p. 233, Krause Hellen. II. 1, S. 194, Rauchenstein

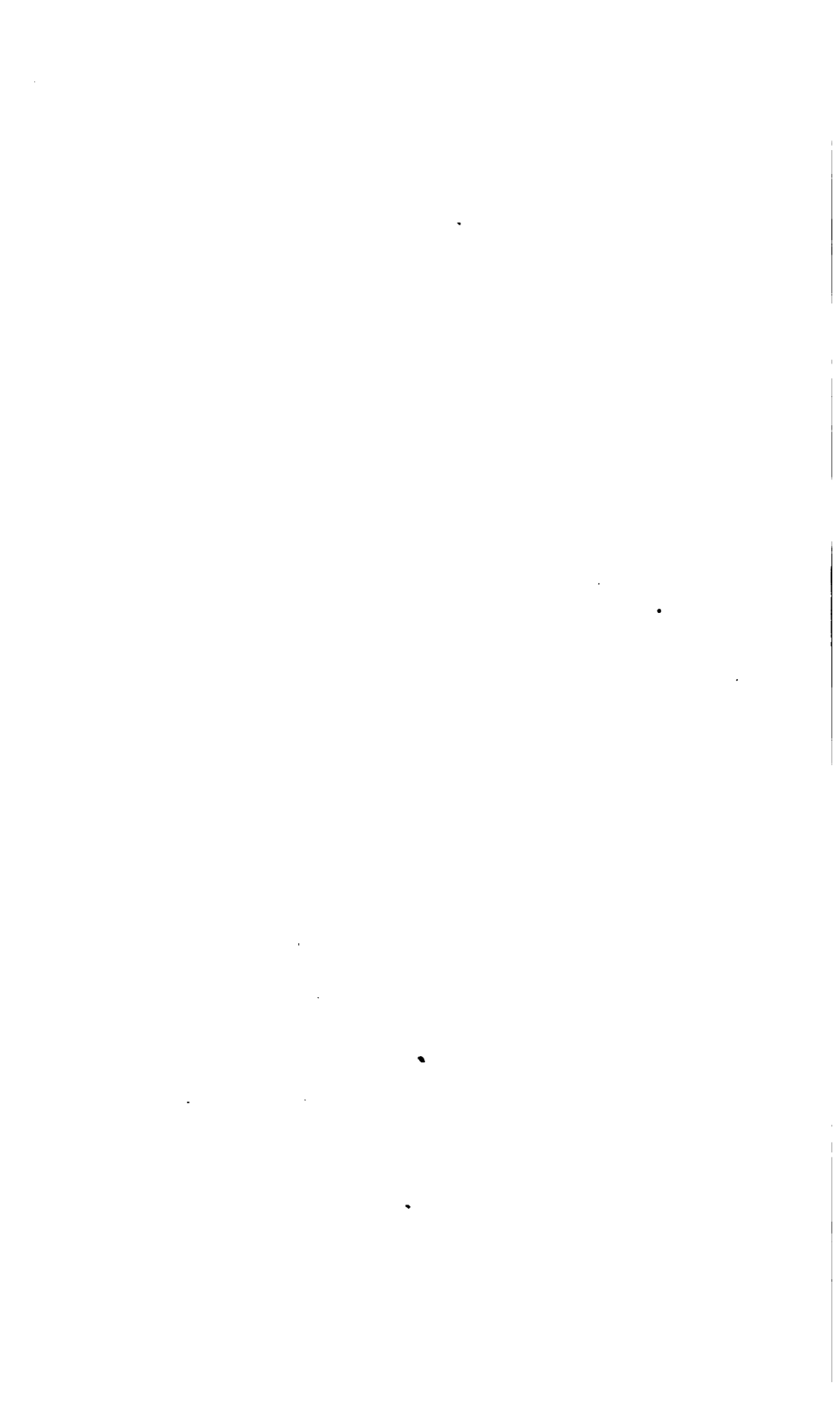
Einleit. zu Pindar 8. 30 fgg. Noch zu Lucians Zeit; vgl. Luc, Charid. 1: ἀπὸ συμποσίου — καλλίστου γεγονότος — ἐν Ανδροκλέους — τὰ ἐπινίκια τεθυκότος Έρμη, ὅτι βιβλίον ἀναγνοὺς ἐνίκησεν ἐν Διασίοις.

- 5) Ποογάμεια (Poll. III. 38) oder προτέλεια γάμων (Plut. adv. Colot. c. 22, Plat. Legg. VI, p. 775), auch προαυλία (Poll. III. 89) der Hera, der Artemis und den Mören oder auch den Nymphen, vgl. Plut. narr. amat. c. 1 und mehr bei Ruhnk. ad Tim. lex. p. 224. Ueberhaupt γάμον δύειν, Musgr. ad Eurip. Electr. 1127, woher γαμοδαίσια Aelian. hist. anim. XII. 34; an dieser Folyn nahmen die Frauen Theil, aber an besonderen Tischen und die Gesammtzahl war bestimmt, Plat. Legg. VI, p. 678, Eurip. Iph. Aul. 717, Athen-XIV, p. 644, Schol. Pind. Isthm. extr. ed. Resler p. 29, Dio. Chrysost. VII. 70. Daran schliessen sich die ἐπαύλια mit der Uebergabe von Geschenken ἐν σχήματι πομπης Hesych. I, p. 1316, Harpocr. s. v. ανακαλυπτήρια, Poll. III. 39, Eustath. Il. XXIV. 29, oder die ἀπαύλια, die nicht davon zu scheiden sind vgl. Etym. M. p. 119: έορτη πας 'Αθηναίοις, ὅτι τότε ἄρχεται ἡ κόρη χωρίς τοῦ πατρὸς αὐλίζεσθαι η τότε ἐπαυλίζετο τῷ ἀνδρὶ ή γυνή, und den Schluss des Hochzeitsestes bilden die ανακαλυπτήρια oder παραφθεγκτήρια oder προσφθεγκτήρια am dritten Tag ebenfalls mit Geschenkübergabe aber von Seiten des Mannes neben denen der Verwandten und Freunde Poll. II. 118; III. 36, Eust. l. l., und mehr bei Becker Charikles III, S. 309-313. Am liebsten schloss man übrigens Ehen um Vollmondzeit, so Dio Chrysost. VII, p. 70: και ποήσομέν γε τους γάμους ήμέραν αγαθήν επιλεξάμενοι· πῶς, έφην, πρίνετε την άγαθην ημέραν; και δς. δταν μη μιπρόν η το σελήνιον· δεί δε και τον αέρα είναι καθαρον, αίθρίαν λαμπράν, sonst Lobeck Agl. p. 433.
- 6) Tevédlia dveiv, Eurip. Ion. 652. 807; auch éctiav Luc. Gall. c. 9, insbes. die Amphidromien sam fünften, wie Suidas s. v. angibt, Plautus Trucul. II. 4. 70 bestätigt: dis sacrificare hodie pro puero volo quinto die quo fleri oportet, nach Hesych. s. v. am siebenten] und weiter am zehnten Tage die σεκάτη zur Reinigung und Beilegung des Namens; vgl. Schol. Aristoph. Av. 494, Lysistr. 757, die Lexikogr s. v. άμφιδρόμια und έβδομενόμενα mit Heindorf ad Plat. Theaetet. p. 346 und Becker Char. II, S. 3 fgg.; dann am vierzigsten zum Ausgange der Mutter, nach Censorin die nat. XI. 7: ob quam oausam, quum is dies prueterit, diem festum solent agitare, quod tempus appellant τεσσαραποστόν. Dass dagegen die jährlich wiederkehrende Geburtstagsfeier in griechischer Sitte schwach begründet ist, habe ich Allg. Schulz. 1833, S. 1009 fgg. gegen F. G. Schöne de veterum solennibus natalitiis, Halberst. 1832. 4 ausgeführt; erst in macedonischer Zeit begegnen uns Geschenke und Mahlzeiten είς τινος ἡμέραν, vgl. Diog. L. IV. 41: (Arkesilaos) ὁπότε συνάγοι τοὺς φίλους ές τὴν Αλκυονέως τοῦ Αντιγόνου υίοῦ ἡμέραν, είς ἣν ξπανά χρήματα απέστειλεν ὁ Αντίγονος πρὸς απόλαυσιν. [Offenbar ist die persische Sitte der Geburtstagsfeier, besonders das grösste Fest des königlichen Geburtstages (Plato Alcib. I. 17: ἐπειδὰν δὲ γένηται ὁ παῖς ὁ πρεσβύτατος --- πρώτον μεν εορτάζουσι πάντες οί εν τῆ βασιλέως ών ἂν ἄρχη, είτα

είς τὸν ἄλλον χρόνον ταύτη τῆ ἡμέρα βασιλέως γενέσια ἄπασα θύει καλ έορτάζει ή Ασία und Tim. Lex. Platon. s. v. γενέθλια mit der Stelle des Plato: βασιλέως ην γενέθλια) Vorbild für die macedonischen Könige geworden, so Geburtstagsfeier der Kleopatra, Plut. Ant. 73. Besonders die philosophischen Schulen sind es, welche als ogysores zu förmlichen ovrodos mit eigenen Stiftungen zusammentreten] und z.B. den Geburtstag des Socrates am 6., des Plato am 7. Thargelion feiern, Plut. quaest. conv. VIII. 1. 1, Porphyr. V. Plat. c. 2, [dazu Petersen geh. Gottesd. S. 26. 41; am bekanntesten der Geburtstag des Epikur am 10. oder 7. Gamelion Diog. Laert. X 14, (mit der Differenz des Testamentes und Apollodors, vgl. dazu Böckh epigraph. chronol. Stud. S. 89 ff. 169), wovon das Fest der είκάδες, der monatlichen Zusamenkünfte zu Ehren des Epikur und Metrodor, das Plinius (H. N. XXXV. 1) damit verwechselt, zu scheiden ist; richtig Cicero de fin. II. 31]. Der spätere Sprachgebrauch bezeichnet daher γενέθλια als ἡ δι' ἔνιαυτοῦ έπιφοιτώσα του τεχθέντος έορτη im Gegensatz zu γενέσια als ή δι ένιαυτοῦ ἐπιφοιτῶσα τοῦ τεθνεῶτος μνήμη, wobei der Gebrauch der γενέσια statt γενέθλια als attisch bezeichnet wird, Schol. Plat. Alc. I. 27, Phavor. s. v., Grammat, antiatt. Beck. p. 234, Zonaras p. 439, Suidas s. v., Lobeck ad Phrynich. p. 103. 104.

- 7) Hesych. II, p. 730: Αθήνησιν οί μέλλοντες έφηβεύειν, πρίν αποκείρασθαι τον μαλλον, είσέφερον Ηρακλεί μέτρον οίνου και σπείσαντες τοις συνελθούσιν έπεδίδουν πίνειν, ή δε σπονδή εκαλείτο οίνιστήρια: vgl. Athen. XI. 88, Poll. III. 52, und mehr bei Meurs. lectt. Att. III. 1 und St. A. §. 100, not. 14. Kleinliche Eitelkeit (μικροφιλοτιμία) pflegte die Haarschur nach alter Sitte (Plut. V. Thes. c. 5) in Delphi selbst vorzunehmen, wie Theophr. charact, XXI 1: καὶ τὸν υξὸν ἀποκεῖραι ἀναγαγών εἰς Δεἰφούς: im Ganzen aber begnügte man sich wohl ihr durch den ausgesteckten Lorbeerzweig (x000-Θάλλη) die apollinische Weihe zu geben, vgl Etym. M. p. 532: ὅτι ἡβησάντων τών νέων καὶ θυγατέρων δάφνας προετίθουν έφηβίοις καὶ γάμοις; [Hesych. s. v. πορυθαλία, Zonaras Lexic. p. 525, 1238. Bötticher (Baumkult S. 373-376) erklärt diesen Lorbeer als sündenabfegenden Wedel, der überall Symbol der Lustration, in diesem Falle speciell das Wahrzeichen der erblichen. auf den ionischen Eupatriden, die den Apollo als Patroos verehrten, ruhenden Eigenschaft als apollinische Sühner und Reiniger sei. Die Beziehung auf Apollo Patroos ist richtig, das andere aber gesucht und gehörte die Sitte nur den Eupatriden?
- 8) Ueberhaupt σωτήρια θύειν, Plut. adv. Colot. c. 22, Luc. Jup. Trag. c 15 u. s. w., ebenso χαριστήρια Arrian. Venat. 34; dann namentlich ἐπιδήμια, vgl. Himer. bei Phot. bibl. p. A76: πρλν ἐπιδήμια θῦσαι, θεοὶς ἐνοδίοις εὐχόμεθα κ. τ. λ.
- 9) Hesych. II, p. 1547: χειφοπονία έοφτη, έν η τεχνίται θύουσι: insbesondere die attischen χαλκεία, Meurs. lectt. Att. IV. 24. Interessant auch ein Gränzbegehungsfest, πεφιοφία auf Cypern s. Hesych. s. v. II, p. 938.
- 10) Μούσεια und Έρμαια, vgl. Plat. Lys. p. 206 D', Aeschin. Timarch. §. 10, und die Pythagereer bei Jamblich. V. Pythag. §. 261.

- 11) Νεκύσια, vgl Artemid. IV. 81, Poll. III. 102, auch den kretischen Monat Νεκύσιος und Eustath. ad Odyss. X. 65. Dass dieselben in Athen Νεμέσεια hiessen, macht Schömann ad Isaeum p. 223 sehr wahrscheinlich; schwieriger ist ihr Verhältniss zu den γενεσίοις, welche Hesych. I, p. 815 und Bekk. Anecdd. p. 231 damit gleich setzen, wähfend Andere, wie Schol. Plat. Alcib. p. 388 Bekk. und Etym. M. p. 225 sie als Privaterinnerungsfest an den einzelnen Todten betrachten: ἡ δι ἐνιαυτοῦ ἐπιφοιτῶσα τοῦ τεθνεῶτος μνήμη: doch nennt sie auch der Antiatticista Bekk. p. 86 geradezu eine δημοτελής ἑοφτή, die am 5ten Boedromion gefeiert worden sei. Dass dieselben den Vätern von Seiten der Kinder zunächst gelten, erweist Herod. IV. 26: (die Issedonen zu Ehren des todten Vaters) θυσίας μεγαλάς ἐπετέους ἐπιτελέοντες. παὶς δὲ πατρὶ τοῦτο ποιέει, κατάπερ οῦ Ἑλληνες τὰ γενέσια.
- 12) Ueber die Apaturien vgl. St. A. §. 99, not. 10 und hinsichtlich ihrer allgemeinen Bedeutung für den ionischen Stamm Herod. I. 147: εἰσὶ δὲ πάντες Ἰωνες, ὅσοι ἀπ' Αθηνῶν γεγόνασι καὶ Απατούρια ἄγουσι ὁρτήν: ein ähnliches Fest lässt aber der Monat Φράτριος auch im aeolischen Cyme voraussetzen; s. Monatak. S. 80 und im Allg. Wachsmuth H. A. I, S. 372.
- 13) Ersterer Art sind z. B. die Panathenäen, die Diasia zu Athen Schol. Or. Nub. 406: ἐορτὴ ἐν ἡ πανδημεὶ ἔξω τείχους συνόντες ἑορτάζουσιν, und bis zu einem gewissen Grade auch die Pamböotien (St. A. §. 180, not. 1) und die Panätolika (Boeckh C. Inscr. II, p. 632) nebst allen ähnlichen Festen griechischer Stammbünde; letzterer die Panionien bei Mykale (St. A. §. 37, not. 25) und die späteren Panhellenien (C. L. n. 1625. 2910. 3832) etc.
- 14) Pind. Isthm. III. 46: παναγύριες ξυναί: vgl. Demosth. Aristocr. §. 40: ὅτι κοινοὶ πᾶσίν εἰσιν οἱ κατὰ τὴν Ἑλλάδα ἀγῶνες mit Wachsmuth H. A. I, S. 149 fgg., und über ihre Zeitlage (nach der Aerndte) Preller Demeter S. 357, obgleich dieser Gesichtspunct nicht für alle ausreicht.



- 11) Νεκύσια, vgl. Artemid. IV. 81, Poll. III. 102, auch den kretischen Monat Νεκύσιος und Eustath. ad Odyss. X. 65. Dass dieselben in Athen Νεμέσεια hiessen, macht Schömann ad Isaeum p. 223 sehr wahrscheinlich; schwieriger ist ihr Verhältniss zu den γενεσίσις, welche Hesych. I, p. 815 und Bekk. Anecdd. p. 231 damit gleich setzen, während Andere, wie Schol. Plat. Alcib. p. 388 Bekk. und Etym. M. p. 225 sie als Privaterinnerungsfest an den einzelnen Todten betrachten: ἡ δι ἐνιαυτοῦ ἐπιφοιτῶσα τοῦ τεθνεῶτος μνήμη: doch nennt sie auch der Antiatticista Bekk. p. 86 geradezu eine δημοτελής ἑοφτὴ, die am 5ten Boëdromion gefeiert worden sei. Dass dieselben den Vätern von Seiten der Kinder zunächst gelten, erweist Herod. IV. 26: (die Issedonen zu Ehren des todten Vaters) θυσίας μεγάλας ἐπετέους ἑπιτελέοντες. παῖς δὲ πατρὶ τοῦτο ποιέει, πατάπερ οἱ Ἑλληνες τὰ γενέσια.
- 12) Ueber die Apaturien vgl. St. A. §. 99, not. 10 und hinsichtlich ihrer allgemeinen Bedeutung für den ionischen Stamm Herod. I. 147: είσὶ δὲ πάντες Γωνες, ὅσοι ἀπ' Ἀθηνέων γεγόνασι καὶ Ἀπατούρια ἄγουσι ὁρτήν: ein ähnliches Fest lässt aber der Monat Φράτριος auch im aeolischen Cyme voraussetzen; s. Monatsk. S. 80 und im Allg. Wachsmuth H. A. I, S. 372.
- 13) Ersterer Art sind z. B. die Panathenäen, die Diasia zu Athen Schol. Arist. Nub. 406: έορτη, ἐν η πανδημεὶ ἔξω τείχους συνόντες ἑορτάζουσιν, und bis zu einem gewissen Grade auch die Pamböotien (St. A. §. 180, not. 1) und die Panätolika (Boeckh C. Inscr. II, p. 632) nebst allen ähnlichen Festen griechischer Stammbünde; letzterer die Panionien bei Mykale (St. A. §. 37, not. 25) und die späteren Panhellenien (C. I. n. 1625. 2910. 3882) etc.
- 14) Pind. Isthm. III. 46: παναγύριες ξυναί: vgl. Demosth. Aristocr. §. 40: ὅτι κοινοὶ πᾶσίν εἰσιν οἱ κατὰ τὴν Ἑλλάδα ἀγῶνες mit Wachsmuth H. A. I, S. 149 fgg., und über ihre Zeitlage (nach der Aerndte) Preller Demeter S. 357, obgleich dieser Gesichtspunct nicht für alle ausreicht.

# DRITTER HAUPTTHEIL.

# Die hauptsächlichsten Feste und Festgebräuche des freien Griechenlands und seiner Colonien.

Petri Castellani εσοτολόγιον sive de festis Graecorum σύνταγμα, Antwerp. 1617. 8.

Jo. Meursii Graecia feriata sive de festis Graecorum libri VI, Lugd. B. 1619. 4.

Jo. Jonstoni de festis Graecorum schediasma, Vratisl. 1660. 12.

Jo. Fasoldi Graecorum veterum εερολογία, Jenae 1672. 12, auch mit den drei vorhergehenden in Gronov. Thes. T. VII, p. 521 fgg.

Larcher Mémoire sur quelques fêtes des Grecs omises par Castellanus et Meursius, in Mém. de l'Acad. d. Inscr. T. XLVIII, p. 252—322.

Martin Gottfried Hermann die Feste von Hellas, kistorisch-philosophisch bearbeitet und zum erstenmal nach ihrem Sinn und Zweck erläutert, 2 Bde. Berlin 1801. 8.

[Rinck Beligion der Hellenen. Thl. II. Zürich 1854. S. 58-254.]

#### §. 49.

Die Festgebräuche bestimmter Orte werden billig mit den vier Nationalfesten eröffnet, welche Griechenland in der geschichtlichen Zeit zu Olympia, Delphi, Nemea, und auf dem korinthischen Isthmus beging 1), obgleich auch diese gewiss ursprünglich auf die Umwohner ihrer Orte beschränkt erst allmälig durch die Fügung besonderer Umstände jene allgemeinere Anerkennung und Bedeutung erhielten. Höchstens könnte man sie von vorn herein unter die vier griechischen Hauptstämme vertheilen, indem die pythischen Spiele wie das delphische Heiligthum jedenfalls mit den Doriern in früherer und engerer Beziehung standen, während die olympischen in der Sage an Pelops, den mythischen Stammvater des achäischen Königshauses 2), die isthmischen an den

ionischen Stammheros Theseus<sup>3</sup>) angeknüpft werden, und die mythische Stiftung der nemeischen mit Adrastus und dem Zuge der Sieben gegen Theben zusammenhängt, dessen Theilhaber vorzugsweise äolischen Geschlechtes sind 4); ihre Erhebung zu nationaler Bedeutung aber verdanken wohl alle vier gleichmässig erst dem überwiegenden Einflusse der Dorier und insbesondere der Spartaner, deren Gesetzgeber Lykurgus gemeinschaftlich mit Iphitus von Elis die geschichtliche Einrichtung der Olympien begründet hatte 5), und von welchen auch der Sturz der Tyrannen von Korinth und Sicyon ausgegangen war, mit welchem die Erneuerung der Isthmien und Nemeen im nächsten Zusammenhange stand. 6) Ja selbst die Pythien begannen die Zeitrechnung ihrer Spiele erst mit Ol. XLVIII. 3 = 586 a. Chr. 7), [nachdem die Amphiktyonen das benachbarte, den Seezugang zu Delphi beherrschende Krissa mit der Hafenstadt Kirrha zerstört hatten], so dass eine geraume Zeit hindurch die Olympien die einzigen gewesen zu sein scheinen, wo der Sieg, wenigstens seit Koroebus im J. 776 a. Chr., neben dem augenblicklichen Ruhme oder Vortheile ausgedehnteren Ruf und dauerndes Gedächtniss gewährte 8). Nachdem aber dazu Ol. XLIX. 3=582 a. Chr. weiter die Isthmien und Ol. LI. 4=578 a. Chr. die Nemeen gekommen waren, konnte es auf der andern Seite selbst den mächtigsten anderen Staaten Griechenlands kaum vorübergehend einfallen, ihren heimischen Festen gleichen Rang und ähnliche Ausdehnung mit dieser Vierzahl zu geben und namentlich auch für sie das Vorrecht allgemeiner Befriedung in Anspruch zu nehmen 9), wie jene es nicht nur für die Zeit der Feier selbst, sondern auch für die zu denselben hinziehenden und davon zurückkehrenden Wallfahrer genossen. 10) Was diese Zeit betrifft, so wiederholte sich bekanntlich das olympische Fest nach je vier Jahren am ersten Vollmonde nach der Sommersonnenwende 11), und in gleichem Zwischenraume das pythische, nur mit dem Unterschiede, dass es immer in den Nachsommer des dritten Jahres einer Olympiade traf 12); schwieriger ist der trieterische Cyklus der beiden andern 13) zu bestimmen, wo nur so viel gewiss ist, dass die Isthmien auf die Gränzscheide des zweiten und dritten wie des vierten und ersten Jahres jeder Olympiade 14) in die Mitte des Sommers 15), die Nemeen dagegen abwechselnd in den Winter

und Sommer fielen <sup>16</sup>); und wenn auch für die Sommer-Nemeen der Monat Panemus im vierten Jahre jeder Olympiade ziemlich feststeht <sup>17</sup>), so ist doch für die winterlichen der Ansatz auf das Frühjahr des ersten Olympiadenjahres fortwährend bestritten. <sup>18</sup>) Den Vorsitz hatten in der geschichtlichen Zeit zu Olympia die Eleer, die in dieser Eigenschaft überhaupt als ein heiliges und neutrales Volk-gelten sollten <sup>19</sup>), obgleich sie ihnen zeitweilig durch die Pisaten streitig gemacht ward <sup>20</sup>); den Pythien standen die delphischen Amphiktyonen <sup>21</sup>), den Isthmien die Korinther <sup>22</sup>) vor; die Nemeen, welche ursprünglich von den Kleonäern geleitet worden waren <sup>23</sup>), gingen später mit dem Besitze von Kleonae selbst an Argos, eine Zeit lang vielleicht auch an Korinth über. <sup>24</sup>)

- 1) Τέτταρές είσιν αγώνες αν Έλλάδα π. τ. λ. Anthol. Pal. IX. 357; vgl. Dem. Cor. §. 91 und Pind. Isthm. IV. 28: (im Gegensatz zu Spielen in Athen und Sicyon) ούδε παναγυρίων ξυνάν άπειχον καμπύλον δίφρον, Πανελλάνεσσι δ' έριζόμενοι δαπάνα χαίρον ίππων; daher Sieg zu Pytho über Ελλανίδα στρατιάν Pyth. XI. 50, Ελλάδα στρατόν Nem. X. 25, Ελλάδα Pyth. XII. 6 im Gegensatz zu περιπτιόνων — νίπαι Nem. XI. 20. Die Schriftsteller περί έσουων s. bei Krause Olympia p. XI fgg. Im Allg. P. Fabri Agonisticon s. de re athletica ludisque vett. l. III, Lugd. 1592. 4 und in Gronov. Thes. T. VIII, Paschalius de coronis p. 336-455, Dodwell de cyclis p. 202-314, Ed. Corsini dissertationes agonisticae, Flor. 1747. 4 oder Lips. 1752. 8, und die reiche Sammlung gelehrten Stoffs bei J. H. Krause Ellywind oder Institute, Sitten und Bräuche des alten Hellas, B. II. Abth. 1, Wien 1838, und Abth. 2, Lpz. 1841. 8, sowie H. Wiener les quatre jeux nationaux de la Grèce considerés en point de vue de leur importance pour la vie publique. Darmstadt 1848. 8. Andere zählen zwar zehn solcher Feste, worüber eine merkwürdige Notiz aus Aristoteles bei Schol. Aristid. p. 323 Dind. und Creuz. Melett. I. p. 5, vgl. auch G. G. A. 1851, S 992; doch wird man kaum die attischen Panathenäen und Eleusinien, geschweige die arkadischen Lycäen oder gar die Leichenspiele des Patroklus und Pelias den obigen gleichsetzen.
- 2) Vell. Paterc. I. 8: hoc sacrum eodem loco instituisse fertur abhinc annos ferme mille ducentos quinquaginta Atreus, quum Pelopi patri funebres ludos faceret; vgl. Apollod. II. 7. 2, Dionys. Hal. V. 17, Stat. Theb. VI. 6, obgleich diese allerdings nicht Atreus, sondern Herakles zum Stifter machen, was auch sonst die herrschende Ansicht ist, s. Pind. Ol. XI. 25, Polyb. XII. 26, Diod. IV. 14, Hyg. 273, Clem. Protrept. p. 21, und mehr bei Creuzer Symb. III, S. 131 und Meier in hall. Encykl. Sect. III, B. 3, S. 295; doch geht auch diesem anderswo Pelops selbst voraus; wie in dem Bruchstücke des Phlegon von Tralles (Opusce, ed. Franz, Hal. 1822. 8, p. 132) und bei dem pindarischen Biographen p. 100 Westerm.: zwès µèv ovv zavza els zà zeol

Οἰνομάου καὶ Πέλοπος ἀναφέρουσι; und wenn auch Paus. V. 7. 4; VIII, 21 u. A. die erste Stiftung selbst noch vor Pelops setzen, nämlich in das goldene Zeitalter zur Feier des grossen Kampfes zwischen Kronos und dem Olympischen Zeus und zwar durch diesen selbst oder durch Herakles als einen der idäischen Kureten, so galt jedenfalls Pelops fortwährend als ἡρώων τῶν ἐν Ὀλυμπία τοσοῦτον προτετιμημένος τῶν ἄλλων, ὅσον Ζεὺς θεῶν (Paus. V. 13. 1; vgl. hall. Encykl. Sect. III, B. 15, S. 284 fgg.), und auch abgesehn von der Gründungssage die Achäer als die frühesten Besitzer (Strabo VIII, p. 357 s. 548: καὶ κατασχεῖν τοὺς Αἰτωλοὺς τὴν γῆν ἐκβαλόντας τοὺς Ἐπειοὺς, παραλαβεῖν δὲ καὶ τὴν ἐπιμέλειαν τοῦ ἱεροῦ τοῦ Ὀλυμπίασιν, ῆν εἶχον οἱ ᾿Αχαιοί), während Herakles vielleicht erst durch Lykurg hereinkam, vgl. Paus. V. 4. 4: ἔπεισε δὲ ᾿Ηλείους Ἅριτος καὶ Ἡρακλεῖ θύειν, τὸ πρὸ τοῦτου πολέμιον σφισιν εἶναι νομίζοντας, dazu Müller Dorer I, p. 252.

- 3) Der sie wenigstens statt des früheren, im Namen phönicischen und in seinem Mythus durchaus mit der Cultuslegende von Askalon übereinkommenden Melicertes (Melk-kartha? Creuzer Symb. II, S. 658, [Movers Phönicier I, S. 421. II. 2, S. 117 f., Stark Gaza S. 254. 294, Preller Mythol. I, S. 378, Gerhard Mythol. §. 685.2]) dem ionischen Stammgotte Poseidon weiht und die ersten Spiele damit verbindet; vgl. Plut. V. Thes. c. 25: ὁ γὰρ ἐπὶ Μελιπέρτη τεθείς αὐτόθι νυπτός έδρατο, τελετής έχων μαλλον ή θέας παλ πανηγυρισμού τάξιν, und mehr bei Massieu in Hist. de l'A. d. Inscr. V, p. 214 fgg. Andere kehren [und zwar mit Recht] freilich das Verhältniss um, wie Schol. Apoll. Argon. ΙΙΙ. 1140: Ισθμια πρότερον μεν τῷ Ποσειδῶνι, υστερον δε Μελικέρτη Eteleito, wie Philostr. Im. II. 16 die Aufnahme des Melicertes durch Sisyphus schildert und dabei Poseidon erscheint als ξένον τον Μελικέρτην ποιούμενος ώς ἐν γη ἔχοι; sie lassen Sisyphus das Andenken des als Palaemon (Beiname des Herakles vgl. Philol. IX, S. 446) vergötterten Melicertes als eines jüngeren Poseidon (Müller Orchom, S. 176) mit dem älteren Poseidondienste verbinden, vgl. Meineke ad Euphor. p. 107 und Böttiger Kunstmythol. II, S. 832, der ohnehin seiner ganzen Theorie nach (Amalthea II, S. 302 fgg.) gerade in lezterem die phönicische Stistung erblickt. Dem historischen Sachverhältnisse aber kommt jedenfalls die Theseussage näher, obgleich sie auch Palaemon's fortdauernde Verehrung nicht ausschliesst; so schon der obige Scholiast: Movσαΐος δε έν τῷ περί Ισθμίων δύο φησί γίνεσθαι άγῶνας εν τῷ "Ισθμῷ, καὶ τὸν μὲν Ποσειδώνος εἶναι, τὸν δὲ Μελικέρτου, vgl. Schol. Aristoph. Equ. 609 und Panofka in Ann. dell' Inst. archeol. V, p. 360. Anderes bei Hygin f. 273, wo Eratocles als Stifter der Melicertesspiele zunächst genannt wird, aber alii poetae dicunt Thesea, und Clem. Alex. Strom. I, p. 335, der Glaucus als Stifter bezeichnet.
- 4) Opheltas = Archemorus; vgl. Apollod. III. 6. 4, Stat. Theb. IV. 644 fgg., und mehr bei Villoison in Hist. de l'Acad. d. Inscr. XXXVIII, p. 29, Welcker in Allg. Schulz. 1832, S. 139, Gerhard in Abhh. d. Berl. Akad. 1836, S. 256 fgg. und Curtius Peloponn. II, S. 507. Erst mit der Erneuerung Ol. LI. 4 dürsten sie dem Zeus geheiligt worden seyn; s. Schol. Pind. p. 425: ἐμπε-δοῦντες δὲ αὐτὸν τῷ Νεμεαίῳ ἀνέθηκαν Διί.

- 5) Vgl. Phlegon l. c. p. 136 oder in Westermanns Παραδοξογράφοις (Brunsv. 1839. 8) p. 205 fgg. und mehr St. A. §. 23, not. 19, [sowie Duncker Gesch. des Alterth. III, S. 352 f. 881, der aber aus falscher Deutung von Thuc. I. 18 das Jahr 810 für Lykurgs Gesetzgebung festsetzt. Ueber den im Heräon aufbewahrten Diskus des Iphitus mit der olympischen ἐκεχειρία vgl. Paus. V. 20. 1, Phleg. Trall. bei Müller Frgm. histor. III, p. 603. fr. 1.]
- 6) St. A. §. 32, not. 7 und §. 65, not. 4. Für die Isthmien zeugt direct Solin Polyh. VII. 14: hoo spectaculum per Cypselum tyrannum intermissum Corinthii Olympiade quadragesima nona solemnitati pristinae reddiderunt; für die Nemeen jedenfalls chronologisch der armenische Eusebius, dessen Angabe Ol. LI. 4 statt der Vulgatlesart LIII. 1 auch Schömann ad Plut. Agid. p. xLI billigt; und dass wenigstens nichts im Wege steht damit das Aufhören der Orthagoridenherrschaft zusammenzubringen, hat Weissenborn Hellen S. 26 dargethan, so wie der Sieg des Sogenes, den Schol. Pind. Nem. VII nach Hermanns Emendation der 54sten Nemeade zutheilt, unbedenklich Ol. LXXVIII. 1 gesetzt werden kann.
- 7) Vgl. Paus. X. 7. 8 mit Böckh expl. Pind. p. 206 fgg. und C. Inscr. II, p. 307 und 336, dem im Wesentlichen auch Clinton F. Hell. III, p. 614 gegen Scaliger emend. temp. I, p. 52, Dodwell de cyclis p. 236 und Corsini beistimmt, welche in Folge der unten §. 50, not. 29 zu berührenden Aenderungen nach Eusebius die Pythiaden erst von Ol. XLIX. 3 zählen; wenn dagegen die parische Chronik ep. 37 schon Ol. XLVII. 3 den ersten Agon setzt, so geht das nur auf die Eroberung von Cirrha, wodurch allerdings jene Feier erst in ihrem späteren Umfange möglich ward; vgl. Hellad. in Phot. bibl. c. 279, p. 583 und im Allg. Aeschin. Ctesiph. §. 107 mit St. A. 13, not. 15, Ulrichs in Abhh. d. Bayr. Akad. 1840, B. III, S. 79 fgg. und bes. Preller in Ber. d. Leipz. Ges. d. W. Phil. hist. Kl. 1854, S. 129 ff.
- 8) Dass in Olympia selbst von Iphitus bis zur ersten Aufzeichnung des Siegers Koroebus im J. 776 eine namhafte Zeit verstrich, ist bereits St. A. §. 23, not. 1 bemerkt; wie viel jedech, schwankt schon Syncellus p. 196 C: ογδοη δε και είκοστη όλυμπιάδι Κόροιβος Ήλειος άνεγράφη στάδιον νικήσας και ή κατ' αύτον όλυμπιας πρώτη έταχθη, αφ' ής Ελληνες αριθμείν τι δοπούσιν απριβώς χρονιπόν (St. A. §. 4, not. 1 und hall. Encykl. Sect. III, B. 3, 8. 166 fgg.) · ταῦτα Αριστόδημος ίστορεῖ καὶ συνφδά τούτφ Πολύβιος. Καλλίμαχος δέ φησιν όλυμπιάδας τρείς καλ δέκα παρείσθαι μή άναγραφείσας, ώστε και έκ πάντων ήμιν δείκνυσθαι τὸν περί τών όλυμπιάδων λόγον ού παρά πᾶσιν είναι τὸν αὐτὸν: oder soll man mit Müller Dor. II, S. 503 die dreizehn Olympiaden des Kallimachus als okteterische nehmen? Anders Fischer und Soetbeer Zeittafeln S. 40 und Weissenborn Hellen, S. 58. Dagegen erklärt Athen. XIV. 37: Λυκοῦργον — ος ὑπὸ πάντων συμφώνως ίστοςεϊται μετά τοῦ Ἰφίτου τοῦ Ηλείου τὴν πρώτη» άριθμηθείσαν των 'Ολυμπίων θέσιν διαθείναι und auch Paus. VIII. 26. 8: ήνίκα — τὸν ἀγῶνα τὸν Ὀλυμπιακὸν — ἀνεσώσατο Ίφιτος — τότε - καὶ ὁ Κόροιβος ἐνίκησε, während er V. 8. 2 u. 3 nicht ausdrücklich die

Erneuerung des Iphitus mit: έξ οῦ τὸ συνεχὲς ταῖς μνήμαις ἐπὶ ταῖς όλυμπίασιν ἐστὶ identificirt; [Duncker Gesch. III, S. 353. Anm. rückt daher die Einrichtung des Iphitus auf Koroebus herab].

- 9) Wie die Athener für ihre Eleusinien µυστηριωτίδας σπουδάς bei Aeschin. F. L. §. 133 und C. I. n. 71; vgl. St. A. §. 10, not. 12 und Nitzsch de Eleusiniorum ratione publica, Kil. 1842. 4, p. 14: nescio an Aristides magnificentius quam verius glorietur, unis Eleusiniorum induciis nomen constitisse integrum. Noch ungleich ephemerer freilich war der Versuch der Sybariten, durch eine eigene Panegyris die olympische zu paralysiren, Athen. XII. 21. 22; Scymn. Ch. 350.
- 10) 'H δεδομένη τοὶς ἀγωνισταῖς ἀσυλία καὶ ἀσφάλεια, Plut. V. Arat. c. 28; vgl. oben §. 43, not. 11 und Meier a. a. O. S. 299. Für Olympia insbes. Pind. Isthm. II. 23: κάρυκες ώρᾶν σπονδοφόροι Κρονίδα Ζανὸς 'Αλείοι, mit Thucyd. V. 49 und Paus. V. 4. 4, der auch noch die Urkunde auf dem Diskus des Iphitus (V. 20. 1) und eine Statue der personificirten 'Εκεχειρία sah (V. 10. 3); aber auch für die Isthmien Thuc. VIII. 10, Strabo II, p. 155, vgl. überhaupt Graff die olymp. Spiele, ihre Gründung, Entstehung und Zeitrechnung. Wetzlar 1854. 4; für die Nemeen Xenoph. Hell. IV. 7. 2, Plut. V. Philop. c. 11 u. s. w. [Die Formel: μετ' ἐκεχείρου τοῦ (auch ἐκεχήρω τῶ) πρὸ τῆς.. ὀλυμπιάδος oder μετὰ τὴν.. ὀλ. zur Zeitbestimmung auf olympischen Inschriften s. Göttling Inscr. Olymp. IV, Jena 1854, Beulé Peloponn. 1855, p. 268].
- 11) Schol. Pind. Olymp. III. 35: ὅτι πανσελήνο ἄγεται ὁ 'Ολυμπιανὸς ἀγῶν ... γίνεται δὲ ὁ ἀγῶν ποτὲ μὲν διὰ τεσσαράκοντα ἐννέα μηνῶν, ποτὲ δὲ διὰ πεντήκοντα, ὅθεν καὶ ποτὲ μὲν τῷ 'Απολλωνίω μηνὶ, ποτὲ δὲ τῷ Παρθενίω, παρ' Αἰγυπτίοις Μεσωρὶ ἢ Θῶθ ἐπιτελεῖται; Pind. Ol. XI. 75. vgl. Monatsk. S. 94 und insbes. Böckh in Abh. d. Berl. Akad. 1818, S. 97, wo auf den Ursprung dieser Rechnung aus der alten Okteteris (§. 45, not. 14) aufmerksam gemacht ist [und jetzt Mondcyklen d. Hellenen S. 15 f., der aus jenem Zusatz aus dem ägyptischen Kalender schliesst, dass der Apollonios der letzte, der Parthenios der erste Monat des Jahres war]. Im Allg. aber Krause II. 1, S. 62—68, und über die Jahreszeit (Sommerhitze, Herod. VIII. 12, vgl. mit VII. 206; VIII. 26, auch Arrian. diss. Epict. I. 6. 26 oder 18. 21, Luc. Peregr. 19, Diog. Laert. II. 109, Paroemiogr. gr. I, p. 400 und Periz. ad Aelian. V. Hist. XIV. 18) dens. S. 190.
- 12) Vgl. Krause II. 2, S. 29 fgg., wo sie jedenfalls richtig gegen Petavius, Dodwell, und Petitus nicht dem Schlusse des zweiten, sondern mit Scaliger, Corsini, Böckh, und allen übrigen Neueren dem dritten Olympiadenjahre zugetheilt sind; nur haben auch jene wenigstens nicht so sehr geirrt, als ihre genannten Gegner wollen, welche die Feier in den Frühling verlegen und selbst nachdem statt des früher angenommenen Monats Bύσιος (Plut. qu. Gr. c. 9) der Bovnátios dafür entdeckt worden ist (C. I. n. 1688), diesen zunächst nach jenem in den attischen Munychion setzen, oder nach Rinck (Relig. d. Hell. II, S. 166) in den Elaphebolion, während es jetzt sicher sein dürfte, dass die Feier und ihr Monat vielmehr der ersten Jahreshälfte, und wenn auch nicht

nach Clinton (Fast. Hell. II, p. 195 fgg., III, p. 295 fgg.), Clarisse (ad Thucyd. belli Pelop. epocham, L. B. 1838. 4, p. 53 fgg.), und Kiene (Zeitschr. f. d. Alterth. 1842, S. 1130) dem Pyanepsion, noch nach Böhnecke (Forschungen auf dem Gebiete d. att. Redner, Berlin 1843, 8, S. 307 fgg.) dem Metageitnion, oder gar nach Arnold (zu Thucyd. V. 1; vgl. Poppo III. 3, p. 420) dem Hekatombäon, doch dem Boëdromion des attischen Jahres angehört; vgl. de anno Delphico p. 16 fgg.; E. G. Enckell de anni tempore Pythiorum, Helsingfors 1848. Nur dass die Feier nach apollinischem Brauche (§. 44, not. 5) auf den siebenten Monatstag gefallen, bleibt nach Böckh C. Inscr. I, p. 813 gewiss, gleichwie der frühere okteterische Cyklus hier wenigstens durch Censorin. de die nat. XVIII. 6 und die Analogie sonstigen Apollodienstes gesichert ist; vgl. Müller Orchom. S. 219 und Prolegg. z. Mythol. S. 423, auch zu Aesch. Eum. S. 143, Höck Kreta I, S. 248, Böckh Mondcyklen S. 16.

- 13) Denn dass derselbe trieterisch war, geht sowohl aus Schol. Pind. p. 426 und 516, als für die Isthmien aus Pindar selbst Nem. VI. 40 hervor, und wenn Plin. H. N. IV. 9 und Solin. VII. 14 auch diese, wie Ausonius eclog. p. 236 Bip. die Nemeen quinquennalisch macht, so ist dieses wohl nur Verwechselung, und um so weniger mit Forchhammer Hellen. S. 278 auf einen doppelten Cyklus zu beziehen, als wenigstens für die Isthmien die Annahme einer doppelten Jahreszeit grundlos ist (not. 15).
- 14) Gonauer lässt sich freilich die Sache bei der wahrscheinlichen Verschiedenheit des elischen und korinthischen Schaltcyklus nicht bestimmen, und so möglich es ist, dass mitunter selbst Isthmien und Olympien zusammentrafen (Schol. Pind. Olymp. IX. 84, Andoc. de myster. 132: ἀρχιθεωρον είς Ίσθμον παι Όλυμπίαζε), so ist doch auch darauf kein allgemeiner Schluss zu gründen. Die alten Chronologen, wie Scaliger emend. tempp. I, p. 39, Petav. doctr. tempp. I. 33, Dodwell de cyclis p. 304, und nach ihnen Clarisse I. c. p. 119 und Krause II. 2, S. 188 und in Pauly's Realencykl. IV, S. 314 nehmen zwar durchgehends geradezu das erste und dritte Olympiadenjahr, und für letzteres gar erst die zweite Jahreshälfte an; aber selbst für das erste hat es Krüger ad Dionys. Hal historiogr. p. 316 sehr ungewiss gemacht, ob die Isthmien von 412 bei Thucyd. VIII. 10 nicht noch vor die Sonnenwende flelen, und was das dritte betrifft, so zeugt die Hauptstelle bei Kenoph. Hell. IV. 5 bei näherer Betrachtung vielmehr für den Sommer von 392 oder Ende Ol. XCVI. 4 (Sievers Gesch. Griech. S. 122; Lachmann Gesch. Griech. I, S. 179), während für die Spiele des dritten Jahres, wenn sie nach Schol. Pind. Nem. III. 135 neun Tage vor den epidaurischen Asklepieen, diese selbst aber nach Plat. Ion. p. 530 B vor den Panathenäen hergingen, kaum in den ersten Tagen des Hekatombäon Platz bleibt, und dieselben gewiss oft noch an den Schluss des vorhergehenden olympischen Jahres fallen mochten.
- 15( Dieses geht ausser den obigen Stellen auch aus Liv. XXXIII. 32 und Curt. IV. 22 hervor, und wird mit Recht auch so Hesychius II, p. 73 erklärt: Ἰσθμίασι παροιμία ἐπὶ κακοῦ βίου· ἐπίνοσος γὰρ ὁ καιρὸς, ἐν ῷ τὰ Ἰσθμια ἄγεται: um so weniger aber sind wir berechtigt, neben diesen som-

merlichen noch mit Corsini, Krause S. 186 und Rinck, II, S. 196 andere im Frühjahr oder gar mit Dodwell VII. 7, p. 307 im Winter anzunehmen, wofür ausser der falschen Anwendung von Xenoph. Hell. IV. 5 keinerlei Grund vorliegt; s. auch Monatsk. S. 80.

- 16) Νέμεα oder Νέμεια χειμερινά (Paus. II. 15. 2; VI. 16. 4) und Θερινά, obgleich letztere gewöhnlich ohne Zusatz, was auch Böckh's (Berl. Abhh.
  1818, S. 98) Ansicht bestätigt, dass diese die älteren gewesen seyen vielleicht in ähnlicher mythischer Beziehung des Archemorus, wie sie Welcker kl.
  Schr. I, S. 10 fgg. für Linus u. s. w. nachgewiesen hat, während die winterlichen mehr dem Zeus heilig? Vgl. Heinrichs über die Zeit der nem. Spiele
  in Mützell's Zeitschr. 1855. S. 208.
- 17) Den Monat gibt Schol. Pind. p. 425: καί ἐστι τριετης τελούμενος μηνὶ Πανέμφ δωδεκάτη, und wenn auch dessen Lage selbst noch bestritten ist, so glaube ich doch Monatsk. S. 73 dargethan zu haben, dass derselbe weder mit Corsini und Böhnecke S. 46 dem Metageitnion, sondern durchschnittlich nur dem Boëdromion verglichen werden kann, worauf richtig verstanden auch die andere Angabe des Schol. Olymp. VII. 147 führt; hinsichtlich des Olympiadenjahres aber hat Schömann ad Plut. Agid. p. xxxviii fgg. das bereits von Corsini gegen Scaliger ad Euseb. p. 92, Petit legg. Att. p. 63, und Dodwell de cyclis p. 305 aufgestellte vierte neuerdings gegen Manso Sparta III. 2, S. 279 fgg., Bayer in comm. Petrop. V, p. 406 fgg., und Merlecker Achaica, Darmstadt 1837. 8, p. 143, die das dritte annehmen, schlagend vertheidigt; vgl. auch Fr. van Cappelle de Cleomene III, Hag. Com. 1844. 8, p. 111.
- 18) Während nämlich ausser Petitus alle Früheren, wie Scaliger, Dodwell, und noch Manso das erste annehmen, entscheiden sich Corsini und Böckh für das zweite, und Schömann selbst sagt p. xlii: hiherna autem primis an secundis annis agi solita sint ambigitur; doch zieht er mit Beseitigung der entgegenstehenden Fälle bei Diodor. XIX. 64 (vgl. Droysen Gesch. d. Hellenismus I, S. 347) und Livius XXXIV. 41 zuletzt das erste vor, und wenn Droysen a. a. O. II, S. 443 und in Ritschl's Rhein. Mus. IV, S. 431 daneben bei aller Anerkennung seiner Gründe für andere Zeiten die Möglichkeit des zweiten festhält, so steht diesem schon das entgegen, dass er dabei immer die Jahreszeit des Decembers voraussetzt, während schon Bückh ad Pind. fragm. p. 578 richtig bemerkt hat, dass des Dichters Worte bei Dionys, compos. vocc. p. 152: év Αργεία Νεμέα μάντιν ού λανθάνει φοίνικος έρνος (φοινικοεανών conj. Koch in Philol. VI, S. 734, gebilligt von Bergk Lyr. gr. p. 1079), ὁπότ οίχθέντος 'Ωραν θαλάμου εὔοδμον έπαίωσιν ξαρ φυτὰ νεκτάρεα, vielmehr auf die Nähe des Frühlings deuten; vgl. auch Franz C. Inscr. III, p. 221. Noch weiter geht freilich Schorn Gesch. Griech. S 118, der die Zeit der Feier ganz von politischen Rücksichten abhängig zu machen scheint; aber auch in dieser Hinsicht kann man höchstens wie bei Xenoph. Hell. IV. 7. 2 eine ausserordentliche Verschiebung annehmen, ohne dass dadurch der Cyklus selbst schwankend würde.
  - 19) Strabo VIII, p. 333 s. 514 u. 358 s. 548: συνομολογηθήναι δε φαδίως

έκ πάντων μεθ' ὅρκου τὴν Ἡλείαν ἱερὰν εἶναι τοῦ Διὸς, τὸν δ' ἐπιόντα ἐπὶ τὴν χώραν ταύτην μεθ' ὅπλων ἐναγῆ εἶναι, ὡς δ' αῦτως ἐναγῆ καὶ τὸν μὴ ἐπαμύνοντα εἰς δύναμιν ἐκ δὲ τούτου καὶ τοὺς κτίσαντας τὴν Ἡλείων πόλιν ὕστερον ἀτείχιστον ἐᾶσαι, καὶ τοὺς δι' αὐτῆς τῆς χώρας ἰόντας στρατοπέδω τὰ ὅπλα παραδόντας ἀπολαμβάνειν μετὰ τὴν ἐκ τῶν ὄρων ἀπόβασιν: vgl. Polyb. IV. 73, auch das Lob ihrer εὐνομία bei Paus. IV. 28, und mehr bei Krause II. 2, S. 719.

- 20) Strabo VIII, p. 355 s. 545: οἱ Πισᾶται τὴν οἰνείαν ἀπολαβόντες αὐτοὶ συνετέλουν τὸν ἀγῶνα ὁρῶντες εὐδοκιμοῦντα, χρόνοις δ' ὕστερον μεταπεσούσης πάλιν τῆς Πισάτιδος εἰς τοὺς Ἡλείους μετέπεσε εἰς αὐτοὺς πάλιν καὶ ἡ ἀγωνοθεσία: vgl. Paus. VI. 22. 2 und über die drei von diesem gezählten ἀνολυμπιάδας (Ol. VIII. XXXIV. CIV) Weissenborn Hellen S. 12 fgg., wo insbesondere für die erste derselben Ol. XXVIII corrigirt und darnach die ganze Geschichte des Pheidon von Argos (St. A. §. 33) modificirt ist; auch das Urtheil der Spartaner über die pisatischen Ansprüche Xenoph. Hell. III. 2. 31, und mehr bei Krause II. 1, S. 125.
- 21) Άμφιπτυόνων ἄθλοι, Paus. X. 7. 3; vgl. dens. VI. 4. 2 und mehr bei Tittmann über den Bund der Amphiktyonen S. 109 und Krause II. 2, S. 17; auch Schol. Aristid. p. 323: δέκατος ὁ Πυθικὸς, ὃν οἱ Άμφικτύονες ἐπὶ τῷ Πύθωνος φόνῳ ἔθηκαν, Plut. qu. sympos. VII. 5 u. s. w.
- 22) Krause II. 2, S. 194 fgg., Curtius Peloponn. II, S. 544 fgg. Selbst als die Argiver sich 392 v. Chr. die Agonothesie anmassen, thun sie es nur ώς Αργους της Κορίνδου ὅντος (Xenoph. Hell. IV. 5. 1), und noch später erzählt Paus. II. 2: ὁ δὲ Ἰσθμιος ἀγων οὐδὲ ἀναστάντων ὑπὸ Μομμίου Κορινδίων ἐξέλιπεν, ἀλλὰ ὅσον μὲν χρόνον ἐξέλειπεν ἡ πόλις, Σικυωνίοις ἄγειν ἐπετέτραπτο, οἰκισθείσης δὲ ανθις εἰς τοὺς νῦν οἰκήτορας περιηλθεν ἡ τιμή. [Die besondere Berechtigung des ionischen Athens an den isthmischen Spielen ergiebt sich aus der eine bestimmte, historisch seststehende Sitte bezeichnenden Stelle bei Plut. Thes. 25: (Theseus) ἔταξεν οῦν παὶ διωρίσατο πρὸς τοὺς Κορινδίους Αθηναίων τοῖς ἀφικνουμένοις ἐπὶ τὰ Ἰσθμια παρέχειν προεδρίαν, ὅσον ᾶν τόπον ἐπίσχη καταπετασθὲν τὸ τῆς θεωρίδος νεὼς ἱστίον, ὡς Ἑλλάνικος καὶ Ἰνδρων ὁ Ἰλικαρνασσεὺς ἱστορήκασιν.]
- 23) Klewraios aywr, Pind. Nem. IV. 17, wozu Dissen bei Böckh expl. p. 382: non convenit igitur mihi cum Corsino, qui inde ab Ol. LIII Argivos semper praesides fuisse censet; vgl. auch X. 43; doch kam allerdings Kleonae sammt Nemea schon vor dem peloponnesischen Kriege unter Argos (Thuc. V. 67) und verlor allmälig alle städtische Bedeutung, Lucian. Charon c. 23.
- 24) Schol. Pind. p. 425: προέστησαν δὲ τοῦ ἀγῶνος καὶ Αργείοι καὶ Κορίνθιοι καὶ Κλεωναίοι, vgl. Krause II. 2, S. 140; in späterer Zeit sind es jedoch die Argiver offenbar allein, vgl. Paus. VIII. 50. 2: ἀγόντων Νέμεια Αργείων (zu Philopömens Zeit) und C. I. n. 1121 fgg. und wahren dieses Recht selbst gegen die Kleonäer, als diese es unter achäischem Schutze auß Neue in Anspruch nehmen, Plut. V. Arat. c. 28.

## §. 50.

Dass den Mittelpunkt aller dieser Feste die Verehrung des Gottes, dem die Oertlichkeit geweiht war, mit Opfern u. s. w. bildete, versteht sich von selbst 1), und eben so ist oben bereits von den Festgesandten die Rede gewesen, durch welche die meisten griechischen Staaten an denselben Antheil nahmen, und an die sich dann die übrige Menge anschloss, welche aus Neugierde oder Industrie diese Gelegenheit zum Besuche fremder Gegenden ergriff; neben den gottesdienstlichen Gebräuchen auf der einen, dem Marktverkehre auf der andern Seite aber erlangten schon frühe die Kampfspiele eine solche Bedeutung, dass sie bald als der wesentlichste Theil der ganzen Feier galten und derselben allmälig auch eine ungleich grössere Ausdehnung gaben, als sie ursprünglich besessen haben mochte. 2) Dass freilich in Olympia anfänglich nur der Lauf geübt worden sei, ist ein Irrthum<sup>3</sup>), der lediglich der Bezeichnung der Olympiaden mit den Namen der Sieger im Stadium seine Entstehung verdankt 4); dass aber gleichwohl auch hier die Dauer des Festes erst nach und nach auf die fünf Tage ausgedehnt worden war, die sie in der späteren Zeit betrug 5), ist eben so gewiss, als der reiche Zuwachs an Kampfarten, den dasselbe theils durch die Zulassung der Knaben zu besonderen Kämpsen unter sich 6), theils durch die Aufnahme mannichfacher Modificationen und Combinationen erhielt 7); und Aehnliches werden wir auch bei den übrigen Spielen voraussetzen dürfen, wenn diese gleich in einzelnen Stücken ihre eigene Entwickelung verfolgten. 8) Namentlich waren bei diesen letzteren neben den gymnischen und hippischen Kämpfen auch musische gebräuchlich 9), die zumal in Delphi eigentlich die frühesten gewesen sein sollten 10), und sowohl hier als auf dem Isthmus nachmals zu einem solchen Umfange gediehen, dass sie sogar Malerei 11) und schöne Redekunst in der Poesie und Prosa umfassten 12), dergleichen in Olympia nur ausserordentlicher Weise und als Privatsache vorkam 13); im Uebrigen kann man jedoch hier wie anderswo dieselben wesentlichen Einrichtungen annehmen, wie wir sie mit Genauigkeit nur im Olympia näher kennen. 14) Insbesondere gehört dahin die Strenge der Zucht und die Controle, welcher die

Athleten, nicht nur hinsichtlich der formellen Voraussetzungen ihres Auftretens 15), sondern auch hinsichtlich ihrer Kunstübung selbst unterzogen wurden. [Wie die Athleten, deren Väter, Brüder, Lehrer einen feierlichen Schwur zu leisten hatten, dass sie in nichts gegen die olympische Kampfordnung sich vergehen würden,] so hatten die Athleten noch eidlich zu bekräftigen, dass sie sich durch vorgeschriebene Diät, die neben mannichfachen Enthaltungen besonders in reichlicher Fleischkost bestand 16), zehn Monate lang dazu gerüstet hatten 17); und eine gleiche Vorbereitungszeit bestand für die Kampfrichter oder Hellanodiken 18), um die zahlreichen und genauen Festordnungen kennen zu lernen 19), welche sie mit Hülfe ihrer Stabträger<sup>20</sup>), Signalisten<sup>21</sup>) und Herolde <sup>22</sup>) zu handhaben und nur nach sorgfältiger Beobachtung aller vorgeschriebenen Förmlichkeiten die endlichen Siegerpreise zu vertheilen hatten. Zunächst waren dieses allerdings nur Palmzweige <sup>23</sup>) und Kränze <sup>24</sup>), die zu Olympia vom wilden Oelbaume <sup>25</sup>), zu Delphi von Lorbeer<sup>26</sup>), zu Nemea und auf dem Isthmus von Eppich 27) oder am letzterem Orte auch von Fichtenzweigen 28) genommen wurden; und nur vorübergehend werden aus der früheren Zeit der pythischen Spiele auch Werthpreise erwähnt 29); dagegen wartete des Siegers in seiner Heimath nicht nur triumphirender Empfang 30), sondern auch hin und wieder wirklicher Lohn 31) und jedenfalls eine Stellung, die ihn für den Rest seines Lebens jeder Sorge und Arbeit überhob. 32)

<sup>1)</sup> Manche Schriftsteller des späteren Alterthums, wie Schol. Aristid. p. 323, Hygin. fab. 273, und Auson. eclog. extr. gefallen sich zwar darin, sie alle zunächst als Leichenspiele darzustellen, wo dann neben Pelops, Archemorus und Melicertes sogar der Drache Python figurirt; für die geschichtliche Zeit aber lässt sich solche Auffassung höchstens in den φαιαῖς στολαῖς der nemeischen Kampſrichter (Schol. Pind. p. 325) [und auch in der Opferſeier, den Opſerſebräuchen (ἐναγίσματα), der τῶν θυσάντων ἐσθης des Melicertesſestes (Philostr. Im. II. 16)] nachweisen; und für die mythische dürſten selbst die Heroen dieser Spiele vielmehr mit Uschold (Vorhalle II, S. 85 fgg.), auch ohne dessen Deutungen im Einzelnen zu billigen, doch im Ganzen selbst als örtliche Gottheiten auſzuſassen seyn, die nur allmälig hinter den grösseren Landesculten zurücktraten. Die Spiele als Leichenspiele der gleichsam gestorbenen Zeitperiode auſzuſassen, wie Schwenck Rh. Mus. X, S. 382 thut, ist ein der griechischen Anschauung ganz ſremder Gedanke. [Immerhin ist es aber ganz unbestreitbar, dass

in dem Bereiche jener grossen Feststätten Heroencultus neben dem Dienst der Hauptgottheit uralt ist und dass dieser in speciellster Beziehung zu den Kampfspielen steht, sowie diese, was auch oben §. 30. Not. 3 erkannt ist, von Strabo VIII. 3. 30 ausdrücklich hervorgehoben wird, in ältester Zeit nur dem Andenken der gestorbenen Helden gelten. Wie der Göttermythus augenscheinlich rückwärts von dem ihm entsprechenden Heroenmythus bereichert und vermenschlicht ist, so ist diese agonistische Form der Feier von der Darstellung des Heroenlebens zu der des Götterlebens fortgegangen].

- 2) Vgl. oben §. 31 und St. A. §. 10, not. 11; auch Böttiger Kunstmythol. II, S. 146 und Wachsmuth H. A. I, S. 153 fgg. Das Opfer überbringen gehört zur Φεωρία, so Paus. VI. 2. 4: Συρακοσίων δὲ ἄνδρες ἄγοντες ἐς Ὀλυμπίων παρὰ Διονυσίου Φυσίαν, aber das Opfer erschien später als grosses πάρεργον Ὁλυμπίων, Luc. sacrif. 11. [Ueber die Hauptculte und das Opferpersonal in Olympia s. §. 51. not. 1 ff. Specifisch aber zu den Kampíspielen gehört zunächst das Reinigungsopfer und die Waschung an der Quelle Piera für die Hellanodiken und weiblichen Agonotheten Paus. V. 16. 5, dann der Schwur der bei den Agonen Betheiligten im Buleuterion s. unten Not 17, dann am Kenotaph des Achilles bei dem Hellanodikaion zu Elis: τῆς πανηγύρεως δὲ ἀρχομένης ἐν ἡμέρα ἡητῆ περὶ ἀποκλίνοντα ἐς δυσμὰς τοῦ ἡλίου τὸν δρόμον αὶ γυναὶκες αὶ Ἡλαῖαι ἄλλα τε τοῦ Ἁχιλλέως δρῶσιν ἐς τιμὴν καὶ κόπτεσθαι νομίζουσιν αὐτὸν Paus. VI. 23. 2 und 24. 1; endlich das Opfer der Wagenlenker, um den Taraxippos, diesen zürnenden Dämon, sich zu gewinnen Paus. VI. 20. 8.]
- 3) Paus. V. 8. 3: δρόμου μὲν ἀθλα ἐτέθη πρῶτον καὶ Ἡλεῖος Κόροιβος ἐνίκα: vgl. VIII. 26. 3 und Plut. qu. symp. V. 2: τοῖς δ' Ὀλυμπίοις πάντα προςθήκη πλὴν τοῦ δρόμου γέγονε: dagegen aber Pind. Olymp. XI. 64, dem Dissen p. 265 und Hermann opusce. VI, p. 5 folgen und Krause II. 1, S. 70 nicht widersprechen sollte.
- 4) S. Krause II. 1, S. 60. Nur Thucyd. III. 8 und V. 49 nennt dafür den Sieger im Pankration, schon Xenophon aber Hell. I. 2 und II. 8 die Stadiodromen, und auf diesen beruht dann insbes. auch das Olympiadenverzeichniss des Julius Africanus bei Eusebius bis Ol. CCXLIX; vgl. Scalig. thes. tempp. p. 39—45.
- dann noch die βουθυσίαι oder die gottesdienstliche Feier kamen, so dass man immerhin um Ol. LXXXII mit dem Scholiasten sechs Tage, vom 11ten bis 16ten des Monats annehmen kann; dass diese Ordnung aber nicht ursprünglich, erhellt aus Paus. V. 9. 3: ὁ δὲ κόσμος ὁ περὶ τὸν ἀγῶνα-ἐφ' ἡμῶν, ὡς θύεσθαι τῷ θεῷ τὰ ἱερεῖα πεντάθλου μὲν καὶ δρόμου τῶν ἔππων υστερα (τῶν δὲ λοιπῶν πρότερα supplirt Bekker; vgl. Xenoph. Hell. VII. 4. 29, Schol. Pind. Olymp. III. 33, dazu Kayser Berl. Jhrbb. Novbr. 1840) ἀγωνισμάτων, οὖτος κατέστη σφίσιν ὁ κόσμος όλυμπιάδι ἑβδόμη πρὸς ταὶς ἑβδομήκοντα· τὰ πρὸ τούτων δὲ ἐπὶ ἡμέρας ἦγον τῆς αὐτῆς ὁμοίως καὶ ἀνθρώπων καὶ ἔππων ἀγῶνα· τότε δὲ προήχθησαν ἐς νύκτα οἱ παγ-

noatiáζovtes äte où natà naioù elsulphévtes, altiol de évévorto of te l'unoi nal és πλέον έτι ή των πεντάθλων αμιλία: und auch wer mit Hermann opusce. VI, p. 6 fgg, Meier a. a. O. S. 320 fgg., Krause II. 1, S. 80 fgg., Kindscher in Jahn's Archiv XI, S. 392 fgg. 486 fgg. die jedenfalls schafsinnige Vertheilung Dissen's hinter s. Pindar I, S. 263—272 und in Comm. Soc. Gott. VIII, p. 89—124 und kl. Schr. S. 185—194 nicht billigt, wird den Einfluss anerkennen, welchen jenes an sich zufällige Ereigniss, das aber in ähnlicher Art wie Ol. XV die Entblössung des Orsippus von Megara (Paus. I. 44 — oder Akanthus von Lacedämon? Dionys. Hal. VII. 72; doch vgl. Schol. Iliad. XXIII. 683 und mehr bei Baudelot in Hist. de l'A. d. Inscr. I, p. 192, Boeckh C. Inscr. I, p. 554, Krause II. 1, S. 339—343, Zeitschr. f. d. Alterth. 1847, p. 219) als ein göttlicher Wink erschien, auch auf die Folgezeit üben musste.

- 6) Seit Ol. XXXVII, vgl. Paus. V. 8, 3: τὰ δὲ ἐπὶ τοῖς παισὶν ἐς μὲν τῶν παλαιοτέρων οὐδεμίαν ῆκει μνήμην, αὐτοὶ δὲ ἀρέσαν σφίσι κατεστήσαντο Ἡλεῖοι κ. τ. λ. Zuerst Lauf und Ringen, dann Ol. XXXVIII πένταθλον, was aber sofort wieder abgeschafft ward (Paus. V. 9. 1), später Ol. XLI Faustkampf, Ol. CXI.V παγκράτιον, der dem Herakles Knaben schon als Stifter zugewiesen ward Hygin. 273, und in ungewisser Zeit Wettrennen zu Pferde: κέλητι, vgl. Krause I. 2, S. 930 und II. 1, S. 75. Die Zulassung bedingte eine δοκιμασία, Gell. XV. 20, Schol. Pind. Nem. VI. 104, Paus. V. 24. 2, deren der Knabe, der mit Männern kämpfen wollte, nicht bedurfte, vgl. Paus. VI. 14. 1 und Diog. L. VIII. 47. Wenige siegen als Knaben und dann wieder als Männer, Aristot. Polit. VIII. 4. 1.
- 7) Hierüber gestatten Paus. V. 8 und Julius Africanus folgende Uebersicht, wobei jedoch die einfacheren Kampfarten nur auf die erste Auszeichnung der Sieger gehn dürften: Ol. XIV δίανλος, XV δόλιχος, XVIII πένταθλον καλ πάλη, ΧΧΙΙΙ πυγμή, ΧΧΥ άρμα oder εππων τελείων δρόμος oder άρματος τελείου δρόμος (Paus. VI. 16. 7), XXXIII παγκράτιον καλ εππος πέλης, LXV οπλιτών δρόμος (vgl. auch Paus. VI. 10. 2), LXX απήτη ημιόνους άντι εππων έχουσα (Pind. Ol. IV. V mit Böckh ad Ol.), LXXI κάλπης δρόμος (Poll. VII. 186), die beiden letzten jedoch Ol. LXXXIV wieder abgeschafft (Paus. V. 9. 1, vgl. Bentleji opuscc. p. 238 und Schneidewin ad Simon. p. 27); dagegen Ol. XCIII εππων τελείων συνωρίς, XCIX πώλων άρμα, CXXVIII συνωρίς πώλων, CXXXI πώλος κέλης. Xenophanes bei Athen. X. 6 zählt auf: ταχύτητι ποδών, πενταθλεύων, παλαίων, πυκτοσύνην έχων, τὸ δεινὸν ἄεθλον ο παγκράτιον καλέουσιν. Sind die ersten acht Kampfarten verstanden in ὀκτώ πάντα, Paroemiogr. I, p. 151? In Allem rechnet Schol. Pind. Olymp. III. 60 siebenzehn, anderswo freilich V. 14 acht und zwanzig Kranze; nach Meier's Rechnung S. 306 kommen zwanzig heraus, die er auch in dem Kataloge des Phlegon aus Ol. CLXXVII bei Phot. bibl. p. 83 Bekk. wiederfindet. Was ist aber von dem αγών μονομαχίας bei Plut. qu. symp, II. 4 zu halten?

- 8) So für Delphi Plut. qu. symp. II. 5: ἐνταῦθα πας ἡμὶν καθ ἔκαστον ἄθλημα τοὺς ἀγωνιζομένους εἰςάγουσιν ἐπὶ παισὶ παλαισταὶς ἄνσοας παλαιστὰς, καὶ πύκτας ἐπὶ πύκταις, ὁμοίως δὲ παγκρατιαστάς ἐκεῖ δὲ ὅταν οἱ παῖδες διαγωνίσωνται, τότε τοὺς ἄνδρας καλοῦσι: vgl. Meier a. a. O. S. 324, mehr bei Dissen in Comm. Gott. p. 107 fgg., insbes. nach Soph. Electra 684 fgg. und Heliodor Aethiop. lV. 1 [und die Begründung oben §. 30. Not. 1]. Ausserdem finden wir anderswo ganze Kampfarten, die in Olympia nicht vorkommen, wie das πένταθλον παίδων (Schol. Pindar. Nem. VII) und den δρόμος ἔππιος zu Nemea und Korinth (Paus. VI. 16. 4), den δίανλος und δόλιχος παίδων zu Delphi (Paus. X. 7. 3) u. s w.
  - 9) Krause II. 2, S. 11 fgg. 133 fgg. 188 fgg.
- 10) Strabo IX, p. 421 s. 646: ἀγών δε ὁ μὲν ἀρχαίος ἐν Δελφοίς κιθαρφόων ἐγενήθη παιᾶνα ἀδόντων εἰς τὸν θεόν · ἔθηκαν δὲ Δελφοί · μετὰ
  δὲ τὸν Κρισαῖον πόλεμον οἱ ᾿Αμφικτύονες ἱππικὸν καὶ γυμνικὸν ἐπ Ἐὐρυλόχου διέταξαν στεφανίτην καὶ Πύθια ἐκάλεσαν · προςέθεσαν δὲ τοῖς
  κιθαρωδοῖς αὐλητάς τε καὶ κιθαριστὰς χωρὶς ὡδῆς ἀποδώσοντάς τι
  μέλος ο καλεῖται νόμος Πυθικός, πέντε δ' αὐτοῦ μέρη ἐστίν · ἄγκρονσις, ἄμπειρα, κατακελευσμὸς, ἴαμβοι καὶ δάκτυλοι, σύριγγες: vgl. Paus. X.
  7. 2 und über den νόμος Πύθιος oben §. 29, not. 26 und Thiersch Einleit.
  z. Pind. S. 60. Auch fortwährend vor dem gymnischen, wie dieser vor dem
  erst in der 2ten Pythiade eingeführten hippischen Agon hergehend; vgl. Plut.
  qu. symp. II. 4 und Philostr. V. Apollon. VI. 10.
- 11) Plin. H. N. XXXV. 9. 35: quin immo certamen etiam picturae florente eo (Panaeno) institutum est Corinthi ao Delphis primusque omnium certavit cum Timagora Chalcidense, superatus ab eo Pythiis, quod et ipsius Timagorae carmine apparet, chronicorum errore non dubio, [doch hat Jahn gegen die Wirklichkeit solcher Agonen, nicht Concurse, begründete Zweisel erhoben, s. Ber. Sächs. Ges. d. W. hist. philol. Kl. 1857. III. IV. S. 288 s. Auch nach Samos ward ein solcher Malerwettkamps versetzt, an dem Timanthes betheiligt war, Plin. XXXV. 10. 36, Athen. XII, p. 543 E., ossenbar bei den Herien; war doch in Strabo's Zeit (XIV. 1. 14, p. 634) das Heräon eine πινακοθήμη geworden. In Olympia ist nur von einem ἐπιδείξασθαι der Bilder des Action die Rede, das den Hellanodiken Proxenidas bewog, Action sich zum Schwiegersohn zu machen (Luc. Herod. 4); solche Gemäldeausstellungen aber mussten von selbst bald einen agonistischen Charakter annehmen und die Möglichkeit, dass dieser dann auch eine össentliche Ordnung durch Richter und Preise erhielt, ist nicht zu läugnen].
- 12) Plut. qu. symp. V. 2: παραδεξάμενοι γὰρ ἐπὶ τρισὶ τοὶς καθεστῶσιν ἐξαρχῆς, αὐλητῆ πυθικῷ καὶ κιθαριστῆ καὶ κιθαρωδῷ, τὸν τραγωδὸν, ώςπερ πύλης ἀνοιχθείσης οὐκ ἀντέσχον ἀθρόοις συνεπιτιθεμένοις καὶ συνειςιοῦσι παντοδαποῖς ἀκροάμασι κ. τ. λ. Auch die schon in der 2ten Pythiade aufgehobene αὐλφδία (Paus. X. 7. 3; nicht mit dem αὐλητῆς = tibicen Hot. A. P. 415 zu verwechseln) begegnet uns bei dems. VII. 5 wieder, und daneben Tragöden (Philostr. V. Soph. II. 26) und andere

Dichter (qu. symp. II. 4), ja λογογράφοι, die er V. 2 schier selbst zu viel findet, obgleich er auch aus den Isthmien eine Dichterin Aristomache aus Erythrae und eben daher VIII. 4 einen Sieger im ἐγκώμιον anführt. Ueber Dramen an den Isthmien vgl. Keil Inscr. Boeot. p. 81.

- 13) Ἐπιδείξεις, nicht ἀγωνίσματα, wie Herodot, Gorgias, Hippias; vgl. Lucian Hesid. 3 fgg., oben §. 9. Note 27, Meier a. a. O. S. 308 und Krause II. 1, S. 183 fgg.
- 14) Z. B. das Loosen der Athleten mit dem Epsegos bei ungerader Anzahl, wie es Lucian Hermot. c. 40 beschreibt; vgl. Böckh expl. Pind. p. 318, Welcker syll. epigr. p. 65, Krause II. 1, S. 111—124; der Sieg anovit (viotoria impulverea Gell. V. 6), wenn kein Mitbewerber außtand, vgl. Seneca provid. c. 4 und mehr bei Dorv. ad Charit. p. 218 und Krause II. 1, S. 153 oder II. 2, S. 47; vielleicht selbst die Einrichtung der Rennbahn, wie sie Kleoetas zu Olympia hergestellt hatte; Paus. VI. 20, vgl. Visconti oeuvres V, p. 258, Choiseul-Gouffler in M. de l'A. d. Inscr. XLIX, p. 222—238, Hermann opusce. VII, p. 390=402, und über alle Einzelheiten der olympischen Topographie, die auch auf die Oertlichkeiten der anderen Spiele manches Licht werfen, Stanhope Olympia, London 1824, Rathgeber in hall. Encykl. III. 3. S. 114 fgg., Description de la Morée I, p. 55 ff. pl. LXI ff., Curtius Olympia, Berlin 1852, ders. Peloponnesos II, S. 49—71; Beulé Etudes sur le Peloponnèse, 1855. I, p. 233 fgg.
- 15) Dahin vor Allem die steie und hellenische Abkunst, vgl. Dionys. Hal. rhetor. VII. 6 und mehr bei Baehr ad Herod. V. 22; dann sittliche Unbescholtenheit, Krause II. 1, S. 134—138, auch wohl politische Rücksichten, wie gegen Hieron (Plut. V. Them. c. 25) oder Dionys von Syrakus (Diodor. XIV. 109); insbesondere aber auch Beobachtung der προθεσμία oder des Termins, nach welchem weder zu Olympia noch anderswo mehr ein Kämpser zugelassen ward, Plut. qu. symp. VII. 5, Paus. V. 21. 5 u. s. w.
- 16) Αναγκοφαγία, Aristot. Pol. VIII. 4; vgl. Galen. protr. c. 11, Paus. VI. 7. 3; Arrian. Epictet. III. 15. 3; 23. 2; Plut. V. Orat. c. 3; Athen. K. 5 (Eurip. Autol. fr. 84, in Trag. gr. frgm. ed. Nauck p. 351), Philostrat. de gymnast. p. 4 ed. Kayser u. mehr bei Burette in M. de l'A. d. Inscr. I, p. 219 fgg. u. Krause I. 2, S. 642—658; über sonstige Anstrengungen und Enthaltungen aber Xen. Symp. VIII. 37 und Hor. A. P. 414: multa tulit fecitque puer, sudavit et alsit, abstinuit Venere et vino, wo Orelli auf Tertullian ad martyres c. 3 verweist; auch Dio Chrysost. XXVIII, p. 291 und S. Paul. ad Corinth. I. 9. 25: πας δὲ ὁ ἀγωνιζόμενος πάντα ἐγκρατεύεται, mit den Homilien des Johanness Chrysostomus, die Krause II. 1, S. 144 citirt.
- 17) S. überhaupt Paus. V. 24.9: παρὰ τούτῷ (Διὶ 'Ορκίᾳ) καθέστηκε τοῖς άθληταὶς καὶ πατράσιν αὐτῶν καὶ άδελφοὶς, ἔτι δὲ γυμνασταῖς ἐπὶ κάπρου κατόμνυσθαι τομίων, μηδὲν ἐς τὸν 'Ολυμπίων ἀγῶνα ἔσεσθαι παρ' αὐτῶν κακούργημα' οἱ δὲ ἄνδρες οἱ ἀθληταὶ καὶ τόδε ἔτι προςκατόμνυνται, δέκα ἐφεξῆς μηνῶν ἀπηκριβῶσθαί σφισι τὰ κάντα εἰς ἄσκησιν, ὁμνύουσι δὲ καὶ ὅσοι τοὺς παϊδας ἢ τῶν ἐππων τῶν

αγωνιζομένων τοὺς πώλους κρίνουσιν, ἐπὶ δικαίφ καὶ ἄνευ δώρων ποιείσθαι κρίσιν καὶ τὰ ἐς τὸν δοκιμαζόμενόν τε καὶ μὴ, φυλάξειν καὶ ταῦτα ἐν ἀπορρήτφ. [Diese specielle Eidesleistung bezog sich also zunächst nur auf die Kampfrichter der erst in jüngerer Zeit eingerichteten Spiele.]

- 18) Bekk, anekdd, p. 248: Ελλανοδίπαι ήσαν ἄρχοντές τινες τών 'Ηλείων οι διέποντες τὰ κατὰ τὸν ἀγῶνα τῶν Όλυμπίων· ἐκλήθησαν δὲ ούτω παρά τὸ τοὶς Ελλησι δικάζειν. ἐδίκαζον δὲ τοὶς τε άθληταὶς καὶ τοις αλλοις αγωνισταις, και προεκάθηντο έν τῷ αγῶνι έν πορφυρίσιν: vgl. Schol. Pind. Olymp. III. 19 und Harpokr. p. 101 mit van Dale diss. antiqu. illustr. p. 508 fgg., O. Müller in Welcker's Rhein. Mus. II, S. 167 fgg. u. Meier a. a. O. S. 810, namentlich auch über ihre Anzahl, worin die leider verdorbene Stelle Paus, V. 9.4 mit den Grammatikern nicht ganz übereinstimmt und nur so viel sicher scheint, dass sie mit den Phylen der Eleer ab und zu nahm und erst seit Ol. CVIII auf die zehn fixirt blieb, die auch noch Philostr. V. Apollon. III. 80 kennt. [Ihre Strafgewalt ist sehr bedeutend, so Geldstrafen von einem Talent als ιερά ές τὸν θεὸν ζημία neben Privatbussen verhängt, Paus. VI. 6. 2; ein Mann καταγνωσθείς υπό των Ελλανοδικών άδικα είργάσθαι καὶ άφηρημένος την νίκην wird wahnsinnig Paus. VI. 9. 3.] Ein anderer Name in Elis war Δίαρχοι, Hesych. I, p. 965; für die übrigen Spiele aber lassen sich nur in Nemea Ellavobluat nachweisen (C. I. n. 1126; vgl. Lebas inscr. gr. I, p. 179), man müsste denn Tzetz. Chiliad. XII. 368 zugleich für die Pythien geltend machen. [In Olympia sind drei derselben έποπται des Wettrennens, drei des Pentathlon und die übrigen haben die übrigen Wettkämpfe unter sich, Paus. V. 9. 5; drei έφεστηπότες τοῦ δρόμου τῷ πέρατι Paus. VI. 3. 3.]
- 19) Paus. VI. 24. 3: ἐν τούτφ τῷ Ἑλλανοδικαιῶνι (in der Stadt Elis) οἰκοῦσι δέκα ἐφεξῆς μῆνας οἱ αἰφεθέντες καὶ ὑπὸ τῶν νομοφυλάκων ὅσα εἰς τὸν ἀγῶνα σφᾶς δεῖ ποιεὶν διδάσκονται: vgl. Krause S. 126 fgg. und die Ordnungen selbst S. 144—158.
- 20) 'Ραβδοῦχοι oder φαβδοφόφοι, Thuc. V. 50, Paus. VI. 2, Poll. III. 145 u. 158, auch μαστιγοφόφοι, Lucian. adv. indoct. c. 9, [daher Paus. VI. 2. 1: μαστιγοῦσιν αὐτὸν οἱ Ἑλλανοδίκαι] und in Olympia speciell ἀλύται unter einem ἀλυτάρχης, Lucian. Hermot. c. 40, Etym. M. p. 72 u. s. w.
- 21) Σαλπιγκταί, Soph Electra 711; vgl. Poll. IV. 87: παρῆλθε μὲν εἰς τοὺς ἀγῶνας ἡ σάλπιγξ ἐκ τῆς ἐμπολεμίου μελέτης, ἐφ' ἐκάστη δὲ τῆ κλήσει τῶν ἀγωνισμάτων ἐπιφθέγγεται, und über ihre Wettkämpie (seit Ol. XCVI) Paus. V. 22, Athen. X. 7, Poll. IV. 89.
- 22) Theils um die Kämpfer auszurusen (ἐναγώνιος πούς, Lucian. Demon. c. 65 und die vollständige Formel Julian. Caesar. p. 318), theils um die Sieger zu verkünden, Krause II. 1, S 138 und Ostermann de praeconibus p. 66—72; über ihre Wettkämpse aber Poll. IV. 92: πρότερον δ' Ολυμπίασιν τῶν ἐπιχωρίων πηρυττόντων, οἱ ταὶς ἱερουργίαις ὑποδιηκονοῦντο, πρῶτος τῶν ξένων ἡγωνίσατο τὰ Ολύμπια Αρχίας Τβλαῖος καὶ τρεῖς ὀλυμπιάδας ἐφεξῆς ἐνίκα καὶ Πύθια δὲ ἐνίκα καὶ εἰκών τις ἡν αὐτῷ Πυθική: auch

Paus. V. 22. 1, Luc. de morte Nigr. 32: κατόπιν τοῦ τῶν κηρύκων ἀγῶνος, Cia, Fam. V. 12 und Boeckh C. Inscr. I, p. 763.

- 23) Plut. qu. symp. VIII. 4: διὰ τί τῶν ἱερῶν ἀγώνων ἄλλος ἄλλος ἔχει στέφανον, τὸν δὲ φοίνικα πάντες: vgl. Paus. VIII. 48 und mehr bei d. Erkl. zu Virgil. Georg. III. 49 und Horat. carm. I. 1. 4, auch Boeckh ad Pindar. fgm. p. 578, Krause II. 1, S. 168 [und Bötticher Baumkult S. 414—422. Die erste Siegespalme ward gebrochen und gegeben von Theseus in dem auf der Rückkehr von Kreta gestifteten Wettkampf in Delos, von der dortigen uralten Palme Plut. Thes. c. 21, Paus. VIII. 48. 1, die Tegeaten lassen aber bereits ihrem Heros lasios als Sieger zu Ross von Herakles in den olympischen Spielen sie ertheilen. Beides also mythische Erklärung späteren Brauches in ionisch-attischen und dorisch-peloponnesischen Wettkämpfen, vgl. die Palme mit Tänien zwischen zwei Dreifüssen als Revers zu des Herakles Löwenkampf auf archaistischer Vase s. Gerhard griech. Vasenb. t. CCLVII. In Rom bei den ludi Romani zuerst 298 v. Chr.: palmacque tum primum translato e Graecia more victoribus datae, Liv. X. 47.]
- 24) Olem. Alex. Paedag. II. 8, p. 181: ἐν τοὶς ἀγῶσι πρῶτον ἡ τῶν αθλων δόσις ην, δεύτερον δε ό έπαγερμός (Casaub. ad Sueton. Ner. c. 25, Ruhnken, ad Tim. lex. p. 216), τρίτον ή φυλλοβολία (Pind. Pyth. IV. 249: στεφανοισί τε μιν ποίας έφεπτον mit Schol., Schol. Eurip. Hecub. 574 mit Schlemm de φυλλοβολία, Jen. 1666 und Jacobs ad Anthol. I, 1, p. 396) τελευταΐον ο στέφανος, freilich mit der unrichtigen Zeitbestimmung: έπίδοσιν λαβούσης είς τουφην της Έλλάδος μετά τὰ Μηδικά, deren Motivirung zugleich mit dem Hasse der christlichen Schriststeller gegen die Kränze (§. 24, not. 7) zusammenhängt, während das Alterthum in der Unfruchtbarkeit dieser Belohnung gerade ein Zeichen der Enthaltsamkeit sah, vgl. Jacobs verm. Schr. III. 48 mit Paschalius de coronis p. 340 fgg.; [über ihre religiöse Bedeutung a. §. 24. Not. 7]. Die Ertheilung der Binde (ταινία) ist älter als die des Kranzes und ging auch später dieser voran, vgl. Bötticher in Arch. Zeit. 1858. S. 7 ff., Gerhard ebendas. S. 18 ff. Vertheilt wurden sie von den Agonotheten als βραβενσι (Soph. Electra 686; Plat. legg. XII, p. 949 A) oder βραβενταίς (Poll. III. 145), in Olympia sub ipso Jove Plin. H. N. XIV. 4. 5, gepflückt aber von παισίν ἀμφιθαλέσι, Schol. Pind. p. 102 und 298. [Bötticher Baumkult S. 316 f. und sonst, behauptet, dass der Kranz des Siegers nach dem Siegesaufzug der Schutzgottheit seiner Vaterstadt geweiht werden musste, nicht als Ehrenlohn bei den Penaten seines Hauses aufbewahrt werden durfte, aber die Stelle des Plinius H. N. XVI. 4 erweist dies nur für die triumphaturi. Dass solche Weihung oft geschah, ist allerdings sicher, wie auch in Aristoph. Plut. 1088 der νεανίας erklärt: τῷ θεῷ γὰρ βούλομαι έλθὼν ἀναθείναι τοὺς στεφάνους τούς δους έχω.]
- 25) Elaía oder genauer nóvivos, oleaster, wenigstens seit Ol. VII nach Phlegon, obgleich Andere ihn schon von Herakles herleiten, der ihn von den Hyperboreern mitgebracht haben sollte, vgl. Pind. Olymp. III mit d. Erkl. und Paus. V. 7, 4, auch Plin. H. N. XVI. 44 und mehr bei d. Erkl. zu Aristoph.

- Plut. 586, Krause II. 1, S. 158 [und Stark in Ber. d. Verholl. Sächs. Ges. d. W. hist. philol. Kl. 1856. I, S. 102—112 mit dem Nachweis der Zugehörigkeit des zortvog zu dem Heraklesmythus].
- 26) Paus. X. 7. 4: δάφνης δὲ στέφανος ἐπὶ τῶν Πυθίων τῆ νίκη κατ ἄλλο μὲν ἐμοὶ δοκεῖν ἐστιν οὐδὲν, ὅτι δὲ τῆς Λάδωνος θυγατρὸς ᾿Λπόλλωνα ἐρασθῆναι κατέσχηκεν ἡ φήμη: vgl. oben §. 40, not. 12.
- 27) Schol. Pind. p. 5: σέλινον ξηφόν τε καὶ χλωφόν, ersteres nach dems. p. 426 zu Isthm. VIII (VII). 63: ος Ἰσθμιον ἀν νάπος Δωφίων ἔλαχεν σελίνων bei den Isthmien (vgl. dazu L. Beger: an corona Isthmiaca ex selini semine an ex foliis flexa fuerit? in dess. Examen dubiorum quorundam, Berl. 1604. fol.), letzteres bei den Nemeen, wenigstens seit den Perserkriegen nach p. 425: ἐστέφοντο δὲ τὸ παλαιὸν ἐλαία, νότεφον δὲ μετὰ τὴν συμφοφὰν τῶν Μηδικῶν ἐπὶ τιμῆ τῶν κατοιχομένων σελίνω: doch ist letztere Zeitbestimmung jedenfalls schief, und hätte nicht von Corsini diss. agon. p. 52 zu unhaltbaren Folgerungen über den Einfluss jener Kriege auf die Nemeen gebraucht werden sollen, zumal da die Auffassung des Eppich als Trauerpflanze schon zu dem Cultus des Archemorus stimmt, vgl. Böttiger kl. Schr. III, S. 183, Meineke ad Euphor. p. 108 oder Anal. Alex. p. 82, Krause II. 2, S. 118 und 142; eher könnte man, wie letzterer richtig bemerkt, aus C. I. n. 234 schliessen, dass der Eppich irgend einmal mit einem Eichenkranze vertauscht worden sei.
- 28) Plut, qu. symp. V. 3: τίς αίτία, δι ἢν ἡ πίτυς ίερὰ Ποσειδῶνος ἐνομίσθη καὶ Διονύσου, καὶ ὅτι τὸ πρῶτον ἐστεφάνουν τῷ πίτυϊ τοὺς Ἰσθμια νικῶντας, ἔπειτα σελίνω, νυνὶ δὲ πάλιν τῷ πίτυϊ; vgl. Schol. Nicand. Alexiph. 601: ἄγεται δὲ τῷ Μελικέρτῃ ὁ Ἰσθμικὸς ἀγὼν, ἐν ῷ ὁ στέφανος ἢν πρότερον τοὶς νικῶσιν ἀπὸ σελίνου, ὕστερον δὲ ἀπὸ πίτυς, und über Bänder, womit er geschmückt war, Böckh expl. Pind. p. 193: mitris significantur Isthmiae coronae, quae illis imponi solebant u. s. w.
- 29) Paus. X. 7. 3: δευτέρα δὲ πυθιάδι οὐκ ἐπὶ ἄθλοις ἐκάλεσαν ἔτι ἀγωνίζεσθαι, στεφανίτην δὲ τὸν ἀγῶνα ἀπὸ τούτου κατεστήσαντο κ.τ.λ. [und Paus. VI. 14. 4: Σακάδας μὲν γὰρ τὸν ἀγῶνα τὸν τεθέντα ὑπὸ Αμφικτυόνων οὐκ ὅντα πω στεφανίτην καὶ ἐπ΄ ἐκείνω στεφανίτας δύο ἐνίκησε]. Nur Aepfel (μῆλα) erscheinen hier fortwährend neben den Kränzen, vgl. Lucian. Anach. c. 9 fgg., Max. Tyr. V. 8 u. VII. 4, und mehr bei Jacobs ad Anthol. III. 2, p. 129, Krause II. 1, S. 167 oder II. 2, S. 50, Gerhard Vasenb. II, p. 113, Böhneke Forsch. S. 682.
- 30) Vitruv. praef. l. IX: nobilibus athletis, qui Olympia Pythia Nemea Isthmia vicissent, Graecorum majores ita magnos honores constituerunt, ut non modo in conventu stantes cum palma et corona ferant laudes, sed etiam quum revertantur in suas civitates cum victoria, triumphantes quadrigis in moenia et in patrias invehantur, e reque publica perpetua vita constitutis vectigalibus fruantur. Daher ludi iselastici, Plin. epist. X. 119, vgl. Ignarra palaestra Neapol. p. 72, und über die Einzelheiten (Prachtgewand, Evotic, Aristoph. Nubb. 71 mit Ruhnk. ad Tim. lex. p. 188 und Becker Charikles III,

S. 208, Einreissen der Maper, Plut. qu. symp. II. 5, Plin. II. N. XVI. 5, Sueton. Ner. c. 25) Thorlac. opuscc. V, p. 378 fgg., Thiersch Einl. z. Pind. S. 90 fgg., Meier a. a. O. S. 318 fgg., Krause II. 1, S. 195 fgg., wo übrigens wohl auf den Unterschied zwischen diesem Einzuge und der πομπή mit κώμος und έστίασες aufmerksam gemacht ist, welche sofort am Siegestage selbst an Ort und Stelle folgte, vgl. Krause II. 1. S. 181 fgg [Schönes Beispiel augenblicklicher Beehrung Paus. VI. 7. 1: νικήσαντες δὲ οἱ νεανίσκοι διὰ τῆς πανηγύρεως τὸν πατέρα ἔφερον βαλλόμενον τε ὑπὸ τῶν Ἑλλήνων ἄνθεσι καὶ ενδαίμονα ἐπὶ τοῖς παισὶ καλούμενον.]

31) So in Athen nach Solons Bestimmung bei Plut. V. Sol. c. 23 und Diog. L. I. 55: 'Ολυμπιονίκη μεν τάξας πεντακοσίας δράχμας, 'Ισθμιονίκη δε έκατον, καὶ ἀνάλογον ἐπὶ τῶν ἄλλων: dazu Speisung im Prytaneum, Plat. Apol. p. 36 E, Plut. V. Aristid. c. 27, Proedrie, Xenophan. bei Athen. X. 6: καί κε προεδρίην φανερήν ἐν ἀγῶσιν ἄροιτο καί κεν σὶτ' εἴη δημοσίων κτεάνων ἐκ πόλεως καὶ δῶρον ὅ οἱ κειμήλιον εἴη, u. s. w. [Auch eine ταφὴ ἀξία gehört zu den Vorrechten eines Olympioniken, Plat. Rep. V, p. 365 D.]

82) 'Ασχολία πάντων (Plat. legg. VII, p. 807 C), βίος μακαφιστός (Plat. republ. V, p. 465 D) oder loodeog (Lucian. Anach. c. 10), wohin auch die Ehre der Statue, vgl. Plin. H. N. XXXIV. 9: primo sacrorum certaminum victoria maximeque Olympiae, ubi omnium, qui vicissent, statuas dicari mos erat, eorum vero, qui ter ibi superassent, (soll dies nur auf den τριαγμός in den Pentathlen gehen?) ex membris ipsorum similitudine expressa, quas iconicas vocant, mit Quatremère de Quincy Jup. Olymp. p. 172 und Rathgeber a. a. O. 8. 151 fgg., im Allg. aber Paschal. de coronis p. 358, Davis. ad Cic. Tuscul. I. 46, Jacobs verm. Schr. III, S. 261, Böttiger Kunstmyth. II, S. 147, Rauchenstein Einl. in Pindar's Siegeslieder, Aarau 1843. 8, S. 28 fgg. Dass übrigens jene ἀσχολία nicht von Allen benutzt wurde, zeigen die Beispiele von Hieroniken in össentlichen Aemtern (Lebas inscr. I, p. 223) und insbes. die wiederholten Siege, wobei namentlich später besonderes Gewicht auf den περιοδονίκης gelegt ward, der in allen vier Spielen gesiegt hatte, wie das περιόδους άναιφείν zu Demetrius Zeit bereits genannt wird Poll. IV. 89, vgl. Krause II. 1, S. 402 fgg. und II. 2, S. xv.

## **S**. 51.

[Der fast unübersehbare Reichthum von Götterculten, die im heiligen Bezirk von Olympia aus sehr verschiedenen Stammeselementen erwachsen, aus verschiedenen Gesichtspunkten gegründet sich zusammengefunden, aber frühzeitig um eine Hauptgruppe von zwölf Göttern geordnet haben 1), ward allmonatlich einmal von den Eleern durch ein zahlreiches, zum Theil rasch wechselndes Opferpersonal in alterthümlicher Weise besorgt 2). Allen voran

tritt natürlich auch ausserhalb der Festzeit der Zeus Olympios, dessen nächste Beziehung zum politischen Mittelpunkte alljährlich einmal feierlich beurkundet ward 3). Neben ihm steht der Dienst der Hera Olympia mit einem alterthümlichen Tempel, der zu Ehren in sichtbarem Parallelismus zu dem Zeusseste das penteterische Fest der Hoata mit einem Wettlauf von Jungfrauen in drei Alterstufen und mit gleichem Siegerpreise geseiert ward; die sechzehn diesem Agon vorstehenden Frauen woben zugleich ein Gewand der Göttin zu diesem Feste 4). Aber auch einmal im Jahre, an der Frühlingsnachtgleiche ward dem durch Zeus gerade in Olympia besiegten, zurückgedrängten Kronos auf dem Hügel Kronion durch die Baoilai ein feierliches Opfer dargebracht 5). Unter den zahlreichen daselbst verehrten Heroen hatten keine solche Bedeutung als Pelops und Hippodamia mit ihrer alljährlichen Todtenfeier 6). In besonderer Abgeschlossenheit machte sich der Cult des Dämon Sosipolis geltend 7). Feste der Artemis und des ihr eng verbundenen Alpheios fehlen endlich in Olympia selbst nicht, wie in der ganzen Niederung des Alpheios 8). In der Stadt Elis erscheint der förmliche Tempelcult des Hades mit jährlicher Feier als eine in ganz Hellas fast allein stehende Thatsache 9), sowie das Fest der Ovia in der Nähe die Epiphanie des Dionysus in eigenthümlicher Anrufung zu bewirken schien 10), und wie ein der in Elis gerade als Mutter verehrten Athene gewidmeter Wettstreit der männlichen Schönheit zu erwähnen ist 11). Die Triphylier vereinigten sich in gemeinsamer Waffenund Festseier zu Ehren des samischen Poseidon, dessen Heiligthum die Macistier verwalteten 12).] In Arkadien liess die Zersplitterung des Landes aus der ganzen Fülle örtlicher Festfeiern die wenigsten zu allgemeiner Bedeutung gelangen 13). dem Feste des arkadischen Berggottes Pan ein Pansbild mit Meerzwiebeln zu peitschen erscheint als ein naiver, gegen den Geiz der Choragen oder die Ungunst des Gottes gerichteter Brauch 14). Ueberhaupt spielt bei den arkadischen Festen der Festschmauss und der Wetteifer des Vielessens eine grosse Rolle; aber auch die Theilnahme der Sclaven an demselben bei allen Heroenfesten 15), wie die Art des Sitzens und Vertheilens erweist das strenge Festhalten patriarchalischer Sitte.] Oertlich nur dürfte

das Kriegspiel der Μώλεια 16) und die Κόρεια der Persephone gewesen sein, die vielleicht nach Klitor gehören 17); von sicheren Localfesten aber sind die namhaftesten die schon früher berührten Avxava des Zeus zu Lykosura mit ihren Menschenopfern und der Wehrwolfsage 18), und die 'Αλέαια der Athene Alea zu Tegea, beide mit Kampfspielen verbunden, und letztere sogar doppelt, insofern daneben noch besondere Αλώτια angeblich zum Andenken eines Siegs über die Lacedämonier bestanden. 19) Ausserdem finden wir zu Tegea noch ein jährliches Fest des  $Z \varepsilon v_S K \lambda \alpha \rho \log^{20}$ ) und ein anderes des Apollo 'Αγυιεύς, wo ein mythischer Knabe Scephrus beweint und sein symbolischer Mörder von der Priesterin der Artemis verfolgt ward <sup>21</sup>); eben so zu Lykosura einen Tempel des Απόλλων Παρφάσιος, wohin man alljährlich einen auf dem Markte geschlachteten Eber unter Flötenspiel und Procession brachte und daselbst verzehrte 22); und gleichwie überhaupt Artemis eine der ältesten und verbreitetsten arkadischen Gottheiten war 23), so begegnen uns auch ausdrückliche Feste derselben zu Stymphalus<sup>24</sup>), Orchomenus 25), und auf dem Berge Knakalus bei Kaphyae 26), auch unter dem Namen Eurynome zu Phigalea<sup>27</sup>). Von andern Gottheiten aber hatte Demeter sowohl Thesmophorien als Eleusinien 28), namentlich zu Pheneus 29), wo ausserdem auch Έρμαια mit Kampfspielen vorkommen 30), ferner Dionysus zu Alea die Σκιέρια, wo Frauen blutig gegeisselt wurden und zu Kynaetha ein winterliches Fest mit dem Wettkampf des Stiertragens 31), und Athene eine Panegyris zu Aliphera, wo ein vorhergehendes Opfer für einen Heros Μυίαγρος die Belästigung der Mücken zu beseitigen bestimmt war. 32) Für Achaja ist zunächst das Gesammtfest des Ζεὺς Όμαγύριος [und der Δημήτηο Παναχαία] zu Aegium wichtig 33), [woneben der vor der achäischen Eroberung gefeiertste ionische Bundeskult des helikonischen Poseidon zu Helike zwar noch bis zum Untergang der Stadt 373 v. Chr. fortbestand, aber von Helike und Bura als ein ihnen rein partikularer in Anspruch genommen ward 34)]; durch Einzelfeste zeichnet sich besonders Pellene aus, wo nicht nur zu Ehren des Διόνυσος Λαμπτήο eine nächtliche Fackelprocession angestellt und auf den Strassen gezecht 35), sondern auch in der Nähe der Δημήτηο Μυσία ein siebentägiges Fest mit Weibermysterien und Neckereien der

beiden Geschlechter begangen <sup>36</sup>) und mehren Gottheiten Wett-kämpse geseiert wurden <sup>37</sup>), in welchen, wie namentlich in den Theoxenien des Apoll <sup>38</sup>), neben anderen Preisen ein wollener Mantel einheimischer Fabrik den Sieger belohnte. <sup>39</sup>) Auch Tritaea hatte [abgesehen von dem Hauptkulte der Athena Tritaea] ein jährliches Fest der grössten Götter mit bakchischen Cerimonien <sup>40</sup>); von den übrigen Städten dagegen ist nur noch Patrae durch die Verehrung der Artemis bemerklich, welcher theils als Διμνατις ein der Sage nach aus Lakonika stammendes Schnitzbild aus einem Tempel in den andern getragen <sup>41</sup>), theils als Δαφοία [ein prachtvoller Festzug und] ein grossartiges Brandopser dargebracht ward <sup>42</sup>), wozu sich dann noch ein dritter Cultus der Τοικλαρία und des Διόνυσος Αισυμνήτης mit nächtlichen Sühngebräuchen und Erinnerungen ehemaliger durch Eurypylus abgestellter Menschenopser gesellte. <sup>43</sup>)

- [1) Paus. V. 13—20, dazu Gerhard Mythol. I. §. 74, Curtius Peloponn. II, S. 49—77. 108 ff. Ueber die zwölf Götter die Hauptstelle des Herodorus bei Schol. Pind. Ol. V. 10: ἐξ βωμοὶ δίδυμοι τοῖς δώδεκα θεοἰς ἱδουμένοι— ποῶτος Διὸς καὶ Ποσειδῶνος, δεύτερος Ἡρας καὶ ᾿Αθηνᾶς, τρίτος Ἑρμοῦ καὶ ᾿Απόλλωνος (vgl. auch Paus. V. 14. 6), τέταρτος Χαρίτων καὶ Διονύσου (Paus. V. 14. 8), πέμπτος ᾿Αρτέμιδος καὶ ᾿Αλφειοῦ (Paus. V. 14. 8), ἔκτος Κρόνου καὶ Ρέας; Schol. Pind. Ol. ΧΙ. 49 und Apoliod. II. 7. 2: (Herakles) καὶ θεῶν δώδεκα βωμοὺς ἑξῆς ἐδείματο. Pausanias spricht von einem βωμὸς ὁ κοινὸς πάντων θεῶν V. 15. 6 und V. 14. 6.]
- [2] Paus. V. 15. 6: επάστου δε απαξ τοῦ μηνὸς θύουσιν έπὶ πάντων 'Ηλείοι των κατειλεγμένων βωρών, θύουσι δε άρχαιόν τινα τρόπον· λιβανωτον γαρ όμου πυροίς μεμαγμένοις μέλιτι θυμιώσιν έπλ των βωμών. τιθέασι δε και κλώνας έλαίας έπ' αὐτών και οἴνφ χρώνται σπονδή. μόναις δε τατς Νύμφαις ού νομίζουσιν οίνον ούδε τη Δεσποίνη σπένδειν οὐδ΄ ἐπὶ τῷ βωμῷ τῷ κοινῷ πάντων θεῶν μέλει δὲ τὰ ἐς τὰς δυσίας θεηπόλωτε, δς έπι μηνι επάστω την τιμην έχει, και μάντεσι και σπονδοφύροις, ετι δε έξηγητή τε και αύλητή και τῷ ξυλεῖ όπόσα δε έπι ταῖς σπονδαῖς λέγειν σφίσιν έν τῷ Πρυτανείᾳ καθέστηκεν η καὶ υμνους ὁποίους άδουσιν, ου με ην είκος έπεισαγαγέσθαι και ταῦτα ές τον λόγον. Dorischer Dialekt der Hymnen Paus. V. 15.8. In Inschriften aus römischer Zeit werden als Opferpersonal genannt drei θεηκόλοι όλυμπικοί, drei σπονδοφόφοι, viet μάντεις aus der Familie der Klytiaden und lamiden, zwei έξηγηταί, drei δποσπονδοφόροι oder ὖποσπονδορχησταί, drei σπονδαὖλαι, ein ξυλεύς, Göttling Inscript. Olymp. III, Jen. 1853, Beulé Arch. des missions scientif. Paris 1851. Octobre und Etud. sur le Pelop., Paris 1855, p. 301.]

- [3) Paus. V. 13. 5: Θύεται δὲ τῷ Διῖ καὶ ἄνευ τῆς πανηγύρεως ὑπό τε ἰδιωτῶν καὶ ἀνὰ πᾶσαν ἡμέραν ὑπὸ Ἡλείων. κατ ἔτος δὲ ἔκαστον φυλάξαντες οἱ μάντεις τὴν ἐνάτην ἐπὶ δέκα τοῦ Ἐλαφίου μηνὸς κομίζουσιν ἐκ τοῦ πρυτανείου τὴν τέφραν, φυράσαντες δὲ τῷ ὖδατι τοῦ ᾿λλφειοῦ κονιῶσιν οῦτω τὸν βωμόν; ders. V. 15. 5.]
- [4) Paus. V. 16. 2: διὰ πέμπτου δὲ ὑφαίνουσιν ἔτους τῆ Ἡρα πέπλου αί ἐκκαίδεκα γυναϊκες αί δὲ αὐταὶ τιθέασι καὶ ἀγῶνα Ἡραῖα. ο δὲ ἀγών ἐστιν ἄμιλὶα δρόμου παρθένοις, οὕτοι που πάσαις ἡλικίας τῆς αὐτῆς . . . . θέουσι δὲ οῦτω καθεῖταί σφισιν ἡ κόμη, χιτὼν ὀλίγον ὑπὲρ γόνατος καθήκει, τὸν ώμον ἄχρι τοῦ στήθους φαίνουσι τὸν δεξιὸν (dazu vgl. Visconti Mus. Pioclem. T. III. tab. 27, Rathgeber in hall. Encyklop. Sect. III. B. 3, S. 152, Beschreib. v. Rom II. b, p. 270) ταὶς δὲ νικώσαις ἐλαίας τε διδόασι στεφάνους καὶ βοὸς μοἰραν τεθυμένης τῆ Ἡρα εἰσὶ δὲ καὶ αί διακονούμεναι αὐταῖς ἑκκαίδεκα κατὰ ταὐτὰ ταῖς ἀγωνοθετούσαις γυναϊκες; V. 16. 4; VI. 24. 8.]
- 5) Paus. VI. 20. 1: ἐπὶ δὲ τοῦ ὄρους τῆ κορυφῆ δυουσιν οί Βασίλαι καλούμενοι τῷ Κρόνφ κατὰ ἐσημερίαν τὴν ἐν τῷ ἦρι Ἐλαφίφ μηνὶ παρὰ Ἡλείοις; [ältester Tempel Paus. V. 7. 4], vgl. Heffter in Allg. Schulz. 1833, S. 228.
- [6) Pelopion Paus. V. 13. 1: ἀποτετμημένον τέμενος; V. 13. 2: θύουσι δὲ αὐτῷ καὶ νῦν ἔτι οι κατὰ ἔτος τὰς ἀρχὰς ἔχοντες τὸ δὲ ιερείὸν ἐστι κριὸς μέλας; V. 24. 1; 26. 6; VI. 19. 8. Die ἀμοπλάτη des Pelops, überhaupt die όστᾶ hier aufbewahrt und die Nachkommen des Damarmenos aus Eretria sind φύλακες τοῦ όστοῦ Paus. V. 13. 3. Τὸ Ἱπποδάμιον καλούμενον Paus. V. 22. 2; VI. 20. 4: ἐς τοῦτο ᾶπαξ κατὰ ἔτος ἕκαστόν ἐστι ταὶς γυναιξὶν ἔσοδος, αὶ θύουσι τῆ Ἱπποδαμεία καὶ ᾶλλα ἐς τιμὴν δρῶσιν αὐτῆς, αὐτοὶ δὲ ὕστερον ἐκ μαντείας κομίσαι φασὶ τῆς Ἱπποδαμείας τὰ ὀστᾶ ἐν Ὀλυμπία.]
- [7] Paus. VI. 20. 2: (im Heiligthum der Eileithyia Olympia am Kronion) Σωσίπολις 'Ηλείοις ἐπιχώριος δαίμων (VI. 25. 4) ἔχει τιμάς. ἡ δὲ πρεςβῦτις ἡ θεραπεύουσα τὸν Σωσίπολιν νόμω τε ἀγιστεύει τῷ 'Ηλείων καὶ αὐτὴ, λύτρα τε ἐσφέρει τῷ θεῷ καὶ μάζας κατατίθησιν αὐτῷ μεμαγμένας μέλιτι · ἐν δὲ τῷ ἐντὸς ὁ Σωσίπολις ἔχει τιμάς καὶ ἐς αὐτὸ ἔσοδος οὐκ ἔστι πλὴν τῆ θεραπευούση τὸν θεὸν, ἐπὶ τὴν κεφαλὴν καὶ τὸ πρόσωπον ἐφειλκυσμένη ὕφος λευκόν · παρθένοι δὲ ἐν τῷ τῆς Είλειθυίας ὑπομένουσαι καὶ γυναίκες ὖμνον ἄδουσι, καθαγίζουσι δὲ καὶ θυμιάματα παντοῖα αὐτῷ καὶ ἐπισπένδειν οὐ νομίζουσιν οἰνον · καὶ ορκος παρὰ τῷ Σωσιπόλιδι ἐπὶ μεγίστοις καθέστηκεν.]
- 8) Strabo VIII, p. 843 s. 528: πρὸς δὲ τῆ ἐκβολῆ τὸ τῆς ᾿Λλφειωνίας ᾿Λοτέμιδος ἢ ᾿Λλφειούσης ἄλσος ἐστὶ... ταύτη δὲ τῆ θεῷ καὶ ἐν ᾿Ολυμπία κατ᾽ ἔτος συντελεῖται πανήγυρις, καθάπερ καὶ τῆ Ἐλαφία καὶ τῆ Δαφνία: worunter wir um des entsprechenden Monats willen (s. Note 5) wenigstens das Fest der Ἐλαφία in den Frühling zu setzen berechtigt sind. [In dem benachbarten pelopischen Letrinoi ein Tempel der Artemis ᾿Λλφείαια mit einer

παννυχίς; durch die freundschaftliche Verbindung mit Elis wird der Dienst und Name der elischen Elaphria ganz auf die Alpheiaia übertragen, Paus. VI. 22. 5.]

- [9) Paus. VI. 25. 3: ὁ δὲ Γερὸς τοῦ Λίδου περίβολός τε καὶ ναὸς ἀνοίγνυται μὲν ἄπαξ κατὰ ἔτος ἕκαστον, ἐσελθεῖν δὲ οὐδὲ τότε ἐφεῖται πέρα γε τοῦ Γερωμένου ἀνθρώπων δὲ ὧν Γσμεν μόνοι τιμῶσιν Λίδην Ἡλεῖοι. Spuren des Hadeskultus in Olympia selbst, Paus. VI. 21. 1; V, 20. 1, vgl. dazu Gerbard Mythol. I. §. 434. 2.]
- 10) Paus. VI. 26. 1: Φεῶν δὲ ἐν τοὶς μάλιστα Διόνυσον σέβουσιν Ἡλεῖοι καὶ τὸν θεόν σφισιν ἐπιφοιτᾶν ἐς τῶν Θυιῶν τὴν ἑορτὴν λέγουσιν κτλ.; vgl. Athen. I. 61; ὅτι τῆς Ἡλείας τόπος ἐστὶν ἀπέχων ὀκτὰ στάδια, ἐν ῷ οἱ ἐγχώριοι κατακλείοντες τοὶς Διονυσίοις χαλκοῦς λέβητας τρεῖς κενοὺς καρόντων ἀποσφραγίζονται καὶ ὕστερον ἀνοίγοντες εὐρίσκουσιν οἴνου κεπληρωμένους, und Plut. qu. Gr. 36: διὰ τί τὸν Διόνυσον αἱ τῶν Ἡλείων γυναὶκες ὑμνοῦσαι παρακαλοῦσι βοέφ ποδὶ παραγίνεσθαι . . . εἶτα δὶς ἐπάδουσιν αξιε ταῦρε κ. τ. λ. mit Welcker Nachtrag z. Trilogie 8. 190 und Creuzer Symb. IV, S. 7 fgg.
- 11) Ath. XIII. 90: Θεόφραστος δὲ ἀγῶνα κάλλους φησὶ γίγνεσθαι καρὰ Ἡλείοις, λαμβάνειν τε τοὺς νικήσαντας ἄθλα ὅπλα, ἄπερ ἀνατίθεσθαί φησι Διονύσιος ὁ Λευκτρικὸς τῆ ᾿Αθηνᾶ κ. τ. λ. und Eustath. ad. II. XX. 282. [Das ᾿Αθηνᾶς ἱερὸν ἐπίκλησιν Μητρὸς Paus. V. 3. 8.]
- 12) Strado VIII, p. 343 s. 528: ὅπου τὸ μάλιστα τιμώμενον τοῦ Σαμίου Ποσειδῶνος ἱερόν ἐστὶ δὲ ἄλσος ἀγριελαιῶν πλέων ἐπεμελοῦντο δ᾽ αὐτοῦ Μακίστιοι, οὖτοι δὲ καὶ τὴν ἐκεχειρίαν ἐπήγγελλον, ἢν καλοῦσι Σάμιον, [wie Corais richtig aus Σάμιοι änderte, nicht Σάμια (Casaud.) oder Σαμίου (Müller Orchom. S. 361)]; auf keinen Fall aber, wie Krause II. 1. S. 40 gethan hat, mit der olympischen ἐκεχειρία zu vermengen.
- [13) Schol. Pind. Ol. VII. 153: πολλολ δ' ἄγονται ἀγῶνες ἐν Ἰοκαδία vgl. Explic. Böckh Nem. X. 45 sqq.]
  - 14) Schol. Theocr. VII. 106.
- [15] Harmodius Lepreata bei Athen. IV. 31: ἐνόμιζον δ' ἐν ἄπασι τοῖς · δείπνοις μάλιστα δὲ τοῖς λεγομένοις μαζῶσι, τοῦτο γὰς ἔτι καὶ νῦν ἡ Διονυσιακὴ σύνοδος ἔχει τοῦνομα, τοῖς ἐσθίουσι τῶν νέων ἀνδρικώτερον ζωμόν τ' ἐγχεῖν πλείω καὶ μάζας καὶ ἄρτους παραβάλλειν. γενναῖος γὰρ ὁ τοιοῦτος ἐκρίνετο καὶ ἀνδρώδης ὑπάρχειν θαυμαστὸν ἡν καὶ περιβόητον παρ' αὐτοῖς ἡ πολυφαγία. ὅταν δὲ τοῖς ῆρωσι θύωσι, βουθυσία μεγάλη γίνεται καὶ ἐστιῶνται πάντες μετὰ τῶν δούλων οί δὲ παίδες ἐν ταῖς ἑστιάσεσι μετὰ τῶν πατέρων ἐπὶ λίθων καθήμενοι γυμνοὶ συνδειπνοῦσι.
- 16) Schol. Apoll. Argon. I. 164: καὶ ἄγεται Μώλεια έορτὴ πας 'Αρ-κάσιν, ἐπειδὴ Λυκοῦργος λοχήσας κατὰ τὴν μάχην είλεν Έρευθαλίωνα: vgl. Iliad. VII. 136 und Lobeck Agl. p. 680.
- 17) Schol. Pind. Olymp. VII. 153; vgl. Dissen expl. p, 470 und im Allg. Hesych. II, p. 817 mit Preller Demeter S. 115 und Ebert Zinel. p. 88; übri-

gens vielleicht auch der Athene Koria, Cio. de nat. deor. III. 23, vgl. Müller in hall. Encykl. III. 10, S. 94, jetzt kl. Schr. II, S. 179.

- 18) S. Paus. VIII. 2. 1; 38. 5 mit Larcher p. 280—283 und mehr oben §. 27, not. 5; auch Creuzer Symb. III, S. 74 fgg. und über die dortigen Spiele mit Werthpreisen (Schol. Pind. Olymp. VII. 153: οἱ αὐτόθι νικῶντες σκεύεσι τιμῶνται: vgl. Xenoph. Anab. I. 2. 10 und Anthol. Pal. XIII. 19), Bōckh expl. Pind. p. 175 und Krause I. 2, S. 784. Den Hippodrom beschreibt Ress Reisen und Reiserouten I, S. 91 [und Curtius Peloponn. I, S. 301. Taf. 4.] Ueber Lykanthropie s. Spengel Beitr. II, S. 19—25, Böttiger kl. Schr. I, S. 135, Thorlac. Opuscc. IV, p. 54, Schwartz de Apoll. nat. p. 48 [und bes. Welcker kl. Schr. III, S. 160 und jetzt griech. Götterl. I, S. 212].
- 19) Paus. VIII. 47. 3: καὶ ἄγουσιν ἀγῶνας ἐνταῦθα, ᾿Αλεαῖα ὁνομάζοντες ἀπὸ τῆς ᾿Αθηνᾶς, τὸν δὲ ʿΑλώτια, ὅτι Λακεδαιμονίων τὸ πολθ ἐν τῆ μάχη ζῶντας εἶλον. Letztere Deutung bezieht sich offenbar auf Her. I. 86; doch ist es ungleich wahrscheinlicher dasselbe Wort mit den korinthischen Ἑλλωτίοις, deren Gegenstand auch sonst mit der tegeatischen Athene Alea zusammentrifft; vgl. Anthol. Pal. XIII. 19 und Welcker kret. Colonie in Theben S. 11, Oreuzer Symb. III, S. 435 fgg., Schwenck in Welcker's Rhein. Mus. VI, S. 279—288. und über Alea im Allg. Gerhard Prodr. mythol. Kunsterkl. S. 139 und Koner de rebus Tegeatarum, Berl. 1843. 8, p. 28 fgg., [sowie Curtius Pelop. I, S. 254 f. 273]; über ihr Fest aber C. I. n. 1515 und Krause I. 2, S. 735 oder II. 1, S. 229.
- 20) Paus. VIII. 53. 4: τὸ δὲ χωρίον τὸ ὑψηλὸν, ἐφ' οῦ καὶ οἱ βωμοὶ Τεγεάταις εἰσὶν οἱ πολλοὶ, καλεῖται μὲν Διὸς Κλαρίου (Aesch. Suppl. 358) ... ἄγουσι δὲ ἑορτὴν αὐτόθι οἱ Τεγεᾶται κατὰ ἔτος: vgl. Larcher p. 276 und Böckh C. Inscr I, p. 700, der es übrigens unbestimmt lässt, ob die dort n. 1513 erwähnten ἀγῶνες Όλυμπιακοὶ τῷ μεγίστῷ καὶ κεραυνοβόλῷ Διῖ ἀνατεθειμένοι diesem Cultus angehörten.
- 21) Paus. VIII. 53. 1: καὶ ἄλλα τε ἐν τοῦ Αγυιέως τἢ ἑορτἢ δρῶσιν ἐς τιμὴν τοῦ Σκέφρου, καὶ ἡ τῆς Αρτέμιδος ἱέρεια διώκει τινὰ ᾶτε αὐτὴ τὸν Λειμῶνα ἡ Αρτεμις: vgl. Schwenck mythol. Skizzen S. 112, Welcker in Hecker's med. Ann. 1832 Mai S. 28 oder kl. Schr. I, S. 18, Rathgeber Nika S. 27, Curtius Pelop. I, S. 253.
  - 22) Paus. VIII. 38. 6.
- 23) Müller Dor. I, S. 372 fgg.; vgl. Streber in Abhb. d. phil. Cl. d. Bayer. Akad. 1834, S. 139 fgg., Curtius Pelop. I, S. 156 und [Welcker griech, Götterl. I, S. 585 f.]
  - 24) Paus. VIII. 22 extr.
- 25) Paus. VIII. 13. 1: τῆ δὲ Αρτέμιδι τῆ Τανία καὶ ἑορτήν ἄγουσιν ἐπέτειον: vgl. E. Braun Artemis Hymnia, Rom 1842. fol. und G. G. A. 1843, S. 1154 fgg.
- 26) Paus. VIII. 28. 8: Καφυάταις δε ίσοὰ θεών Ποσειδώνός έστε καὶ έπίκλησιν Κνακαλησίας Αρτέμιδος · έστι δε αύτοις και δρος Κνάκαλος,

ένθα ἐπέτειον τελετὴν ἄγουσι τῆ Αρτέμιδι, dazu Curtius Peloponn. I, S. 224 f. 281.

- 27) Paus. VIII. 41. 4: ἡμέρα δὲ τῆ αὐτῆ κατὰ ἔτος ἔκαστον τὸ ἱερὸν ἀνοιγνύουσι τῆς Εὐρυνόμης . . . τηνικαῦτα δὲ καὶ θυσίας δημοσία τε καὶ ἰδιῶται θύουσιν: vgl. Creuzer Symb. II, S. 588, Lobeck Agl. p. 398; [fremdländische Umbildung, nicht Ursprung erweist Stark Gaza S. 290; auch Welcker griech. Götterl. I; S. 589 dem nicht abgeneigt].
- 28) Ausser Pheneus (s. folg. Note) zu Thelpusa (Paus. VIII. 25. 2), zu Basilis (VIII. 29. 3; nahebei trieterische τελετή der Θεαλ μεγάλαι zu Bathos bei Trapezus Paus. VIII. 29. 1, dazu Curtius Pelop. I, S. 805; vielleicht auch der άγῶν κάλλους Athen. XIII. 90), zu Megalopolis (VIII. 31. 4) u. s. w.; vgl. du Theil in M. de l'A. de Inscr. XXXIX, p. 240 und Preller Demeter S. 147 und 347, der auch manchen der Eleusinien ursprünglich thesmophorischen Charakter beilegt; über diesen aber insbes. Herod. II. 171.
- 29) Paus. VIII. 14. 8: Φενεάταις δὲ καὶ Δήμητοός ἐστιν [ερὸν ἐκίκλησιν Ἐλευσινίας, καὶ ἄγουσι τῆ δεῷ τελετὴν, τὰ ἐν Ἐλευσῖνι δοώμενα
  καὶ παρὰ σφίσι τὰ αὐτὰ φάσκοντες καθεστηκέναι: VIII. 15. 1. vgl. Conon
  narr. 15 bei Phot. bibl. p. 133 Bekk.
- 30) Das. §. 7: Θεῶν δὲ τιμῶσιν Ἑρμῆν Φενεᾶται μάλιστα καὶ ἀγῶνα ἄγουσι κ. τ. λ. Dazu ἐναγίσματα für Iphikles und Myrtilus, s. Sturz Pherec. p. 95.
- 31) Paus. VIII. 28. 1: κατὰ μάντευμα ἐκ Δελφῶν μαστιγοῦνται γυναίκες, καθὰ καὶ οἱ Σπαρτιατῶν ἔφηβοι παρὰ τῆ Ὀρδία: vgl. Gerhard Vasenbilder I, S. 137 und Gail recherches sur le Culte de Bacchus p. 191—194. Ueber Kynaetha s. Paus. VIII. 19. 1: Διονύσου ἐστὶν ἐνταῦθα ἱερὸν καὶ ἑορτὴν ἄρα ἄγουσι χειμῶνος, ἐν ἡ λίπα ἀληλιμμένοι ἄνδρες ἐξ ἀγέλης βοῶν ταῦρον, ὃν ἄν σφισιν ἐπὶ νοῦν αὐτὸς ὁ θεὸς ποιήση, ἀράμενοι κομίζουσι πρὸς τὸ ἱερόν θυσία μὲν τοιαύτη σφίσι καθέστηκε.
- 32) Paus. VIII. 26. 4; Polyb. IV. 77; zu dem Μυίαγρος vgl. den Ζεύς Απορύιος oder deus Myodes in Olympia bei Plin. H. N. X. 28; XXIX. 34; Paus. V. 14. 1 und überhaupt Curtius Pelop. I, S. 362 f. 394.
- 33) Paus. VII. 24. 3; vgl. St. A. §. 186, not. 1 und Merleker Achaica p. 4, sowie Curtius Pelop. I, S. 463 f.
- [34) Paus. VII. 24. 4: ἐνταῦθα ῷκητο Ἑλίκη πόλις καὶ Ἰωσιν ἱερὸν ἀγιώτατον Ποσειδῶνος ἡν Ἑλικωνίου. Bei dem Erdbeben: καὶ δὴ καὶ τὸ ἄλσος τοῦ Ποσειδῶνος ἐκὶ τοσοῦτον ἐπέσχεν ὁ κλύδων, ὡς τὰ ἄκρα τῶν δένδρων σύνοπτα εἶναι μόνον; Diod. V. 49: gegenüber einem Beschlusse des κοινὸν τῶν ᾿Αχαιῶν erklären die Bewohner von Helike μὴ κοινὸν τῶν ᾿Αχαιῶν ἀλλ᾽ ἴδιον αὐτῶν εἶναι τὸ τέμενος · συνέπραττον δὲ τούτοις καὶ οἱ τὴν Βοῦραν οἰκοῦντες. Curtius Pelop. I, S. 466 spricht von ionischen Familien, die das Heiligthum verwaltet; im Gegentheil das Heiligthum ist damals in den Händen einer die Ionier als Fremde und Feinde betrachtenden, ihre Ansprüche auf dasselbe fürchtenden Bevölkerung.]
  - 35) Paus. VII. 27. 2: τούτφ και Λαμπτήρια έορτην άγουσι και δά-

- δάς τε ές τὸ ίερὸν κομίζουσιν έν τῆ νυκτί και οίνου κρατῆρας ίστασιν άνὰ τὴν πόλιν πασαν: vgl. Creuzer Symb. IV, S. 10.
- 36) Das. §. 4; vgl. II. 18. 3 und mehr bei Preller Demeter S. 284 und 348; auch Osann ad Cornut. c. 28, p. 170 und Curtius Pelop. I, S. 484.
- 37) Hoaia, Equaia, Δίια: vgl. die Scholissten zu Aristoph. Av. 1421, Pind. Ol. VII. 156 und Nem. X. 82 mit Böckh expl. p. 194 und Krause I. 2, S. 715.
- 38) Paus. VII. 27. 2: καὶ ἀγῶνα ἐπιτελοῦσι Θεοξένια τῷ ᾿Απόλλωνι, τιθέντες ἀργύριον ἀθλα τῆς νίκης, καὶ ἄνδρες ἀγωνίζονται τῶν ἐπιχωρίων: vgl. Schol. Pind. Olymp. IX. 146 und Hesych. I, p. 1706, dessen andere Glosse p. 1695: κοινὴ ἑορτὴ πᾶσι τοῖς θεοῖς, auch nicht auf gleichen Antheil aller Götter an dem Cultus, sondern nur auf Bewirthung derselben durch Apoll zu ziehen ist; vgl. Preller ad Polemon. p. 67 [und Mythol. I, S. 167] und Thiersch in Abhh. d. Bayer. Akad. 1834, philol. Cl. I, S. 622—630. Die von Böttiger Kunstmyth. II, S. 121 erwähnte Abh. von Martini kenne ich nicht näher; dass aber das Fest mit den θεοῖς ξενικοῖς nichts zu thun hat, ist schon §. 10, not. 12 bemerkt.
- 39) Poll. VII. 67: al dè Hellquinal glaïvai ŋσαν εὐδόκιμοι, ως καὶ τοῖς νικῶσιν ἀθληταῖς δίδοσθαι: vgl. Pind. Ol. IX. 97; Nem. X. 44; Strabo VIII, p. 593; Hesych. II, p. 908; Nonn. XXXVII. 150 und mehr bei Larcher p. 310—313, der sie als Preis aller in Pellene geseierten Spiele betrachtet. Freilich scheint dem gerade sür die Theoxenien Pausanias entgegenzustehn; doch eben diesen weist sie Philemon lex. p. 73 Osann. zu: und auch ohne mit Villoison ad Apoll. lex. Homer. p. 856 den Periegeten eines Irrthums zu zeihen, lässt sich beides wohl vereinigen.
- 40) Paus. VII. 22. 6: ἐν Τριταία δὲ ἔστι μὲν ἱερὸν καλούμενον μεγίστων θεῶν, ἀγάλματα δὲ σφισι πηλοῦ πεποιημένα τούτοις κατὰ ἔτος ἑορτὴν ἄγουσιν, οὐδέν τι ἀλλοίως ἢ καὶ τῷ Διονύσῷ δρῶσιν Ελληνες. Ob Demeter und Persephone? S. Fea zu Winkelmann's Werken III, S. 281 und Preller Demeter S. 171. [Ueber den Athenecult s. Curtius Peloponn. I, S. 434. 452.]
- 41) Paus. VII. 20. 4; vgl. Schneidewin Diana Phacelitis p. 14 und mehr unten §. 58, not. 6.
  - 42) Paus. VII. 18. 7; vgl. §. 28, not. 19 und Monatsk. S. 67.
- 43) Paus. VII. 19; vgl. oben §. 27 not. 7 und [Curtius Pelop. I, S. 445 ff. 455. Im Dienst der Triklaria das religiöse Band der drei Urorte, wie auch an selbigem Fest die Bilder der drei Dionyse Μεσατεὺς, ᾿Ανθεὺς, ᾿Αροεὺς in das Heiligthum des Αἰσυμνήτης gebracht werden Paus. VII. 21. 2]. Ueber Eurypylus Atti dell' Acad. Rom. d'archeol. 1829, P. III, p. 185 fgg.

## **§.** 52.

Im dorischen Peloponnes zeichnet sich vor allem das Fest der argivischen Hera, "Ηραια oder auch Έκατόμβαια, 1), [ebenso-

sehr durch den Festzug und Opferfülle aus, wie] durch die Wettkämpfe um den Schild, welcher dem Sieger zugleich mit einem Myrtenkranze zufiel<sup>2</sup>); ausserdem werden dort Διονύσια, ferner Σθένια zum Andenken des Danaus 3), das | bakchische] Sühnund Todtenfest 'Αγράνια 5), der oben bereits erwähnte Hundetodtschlag in den sogenannten Lümmertagen 6), die Υστήρια der Aphrodite, wo dieser ausnahmsweise ein Schwein geopfert wurde 7), die Volksfeste der Βαλλαχράδες 8) und Ένδυμάτια 9), die Ύβριστικά im Monate Hermaeus mit Kleiderwechsel beider Geschlechter 10), und in der Nähe der Stadt die bakchische  $T\dot{v}\varrho\beta\eta^{1}$  und die lernäischen Mysterien der Demeter Prosymna genannt, deren ursprünglich mit arkadischen Culten verknüpfter Ritus später nach eleusinischem Vorbilde gestaltet worden war 12). Nicht minder bedeutend sind jedoch die Ασκληπίεια zu Epidaurus mit penteterischen Wettkämpsen 18), und die jährlichen Χθόνια der Demeter zu Hermione mit Processionen und Kuhopfern, welche ohne männliche Hülfe von den Priesterinnen allein vollbracht wurden 14); auch eines Wettkampfs im Rudern und Tauchen gedenkt in lezterer Stadt Pausanias am Feste des Διόνυσος Μελάναιγις 15), und im benachbarten Troezen der Σαρώνια der Artemis 16) und der Αυθοβόλια zu Ehren der symbolischen Jungfrauen Damia und Auxesia 17), deren Verehrung sich auch, wenn gleich unter andern mehr an die Neckereien der Demeterfeste erinnernden Formen in Epidaurus und Aegina wiederholt 18) hat, [besouders aber des jährlichen Opferfestes des von Jungfrauen vor allem durch Haarabschneiden und Chorgesänge gefeierten Hippolytus. 19)] Aegina hat mit Argos die Ήραια oder Έχατόμβαια 20), mit Athen das Frühlingsühnfest der Δελφίνια gemein 21), auf dessen Hydrophorie auch mit Wahrscheinlichkeit der anderwärts erwähnte ἀμφορίτης ἀγῶν bezogen wird 22); Näheres ist jedoch davon eben so wenig als von den Alaxaíois 23) und von den jährlichen Mysterien der Hekate überliesert, obgleich diese dort einer vorzüglichen Verehrung genossen haben soll 24); und nur von der sechzehntägigen Feier des Poseidon gewinnen wir das genauere Bild, dass sie mit schweigsamer Abgeschlossenheit begonnen in aphrodisischer Ausgelassenheit endigte, die wahrscheinlich von dem nahen Korinth herüberverpflanzt und mit einem ihr ursprünglich fremden Feste verschmol-

zen worden war. 25) Was Korinth selbst betrifft, so sind sein Hauptfest nächst den [aus der Verbindung national geschiedener Culte, des fremden Melicertes Palaemon und des ionischen Poseidon und anderer ihnen beigesellter Gottheiten und Heroen erwachsenen] Isthmien 26) die Έλλώτια der Athene mit Fackelläufen 27), wozu wir noch die Ευχλεια der Artemis 28) und das Sühnfest der Hoa Axoaía mit Ziegenopfern und [einjähriger] Hierodulie 29), gesellen können; [wie uns aber auch besondere 'Appobioua der Akrokorinth beherrschenden, bewaffneten Aphrodite Urania doppelter Art ausdrücklich bezeugt sind, so galt die Theilnahme von Hetären an den Bittgängen und Opfern für glückliche Erfüllung besonders hoch]. 30) Es folgen in Sicyon Feste der Eumeniden, des Herakles, der hier nicht blos als Heros, sondern auch als wirklicher Gott verehrt ward 31), und des Apollo mit [dem Bittgang der Kinder an dem Fluss Sythas und der Einführung der versöhnten Götter zuerst] in den Tempel der Peitho 32), ausserdem für letzteren auch pythische Spiele mit Werthpreisen 33), die der Sage nach bereits von Adrastus gegründet 34), wahrscheinlich aber erst bei der Ausmerzung der diesem Heros gewidmeten Ehren durch den Tyrannen Klisthenes in ihre geschichtliche Form gebracht worden waren, [so wie derselbe auf den neueingeführten thebanischen Heros Melavinnog die Festopfer des Adrastus, die tragischen Chöre auf den auch sonst in Sikyon zwiesach in einer jährlichen Nachtprocession geehrten Dionysus übertrug. 35) Weiter reiht sich an] Phlius mit dem Feste der Ganymeda oder Hebe 36) und penteterischen Eleusinien in dem benachbarten Celeae, die sich selbst als eine Nachahmung der attischen ankündigten 37); und andererseits Megara [ausser seinen Dionysien und Thesmophorien] 38) mit Spielen des Απόλλων Πυθαεύς 39) und der Heroen Alkathous 40) und Diokles 41), einem Feste der Ino, die hier zuerst ihren göttlichen Namen Leukothea empfangen haben solite 42), und einem andern des Melampus in der Nachbarschaft, der gleichfalls hier mehr als Gott denn als heroischer Seher aufgefasst worden zu sein scheint. 43)

<sup>1)</sup> Schol, Pind. Olymp. VII. 83: τελείται γάο κατά τὸ Αργος τὰ Ηραια, α καὶ Εκατόμβαια καλείται, παρὰ τὸ έκατὸν βοῦς θύεσθαι τῷ Θεῷ:

τὸ δὲ ἔπαθλον ἀσπὶς χαλκῆ, ὁμοὲβιστέφανος ἐκ μυρσίνης: vgl. Pind. Nem. X. 22: αγών τοι χάλκεος δαμον ότουνει ποτί βουθυσίαν Hoas αέθλων τε κρίσιν und Paus. II. 24. 2 mit Böckh expl. Pind. p. 174 und C. Inscr. I, p. 580 und 703, wo namentlich auch die Identität dieser Spiele gegen Corsini diss. agon. p. 105 und de notis Gr. p. Lxxvi vertheidigt ist; auch Krause Hellen. I. 2, S. 701 und Wieseler in Pauly's Realencykl. IV, S. 562. Derselben gedenkt die Münze in Gerhard's archäol. Zeit, 1843, S. 151 und die Inschrift das. 1844, S. 347; auch bezieht sich darauf unstreitig die Geschichte von Kleobis und Biton bei Herod. I. 31, so wie die έορτη καὶ Φυσία παρ' Αργείοις τελουμένη, έν ή δημοσία πάντες ευωχούνται Parthen. narr. c. 13, und die έορτη πανδημος έξω της πόλεως mit der πομπη συν οπλοις των έν ηλικία συχνών Aen. Tactic. c. 17, die τριταία θυσία der Argeier, wohin πάσαι παρ' Ήραν μέλλουσιν παρθενικαί στείχειν in Glanz und Schmuck und Chorreigen anstellen Eur. El. 173 ff. Damit stimmt zugleich die von Paus. II. 17 beschriebene und von Mure in Ann. dell' Inst. 1838, p. 308 fgg. wieder entdeckte [und jetzt durch Ausgrabungen näher bestimmte] Lage des Tempels überein; vgl. Leake Peloponnes. Lond. 1846. 8, p. 288, Curtius Pelop. II, S. 396—99. 570, [jetzt das Heraeon von Argos, Halle 1855]. Ob aber auch die τελετή bei Paus. 11. 38. 2 | mit dem im Cult sicher auch ausgeprägten λόγος απόροητος von dem jährlichen Verjüngungsbad der Hera], wage ich eben so wenig zu entscheiden als die Zeitbestimmung des Festes, an der auch Droysen Gesch. d. Hellenismus I, S. 505 verzweifelt, obgleich die nächste Wahl nur zwischen dem Juli als dem spartanischen Έκατομβεύς und dem October als dem delphischen und bithynischen Hoatos schwankt, s. Monatak. S. 60. Ίερὸς γάμος, s. oben §. 32, not. 15, [welcher in dem Festopfer λέχεονα (Hesych. II, p. 459) und der κλίνη της Hoag im Pronaos zur Anschauung kam.] Ueber den argivischen Heracult im Ganzen vgl. Dionys. Hal. L 21 und Welcker zu Schwenck etym. myth. Andeut. S. 267 fgg. [Die Myrte das Symbol der Verbindung, der ehelichen wie der friedlichen politischen vgl. Bötticher Baumkult S. 450, welcher die Heräen aber gerade übersehen hat, wenn er S. 481 und Arch. Zeit. 1856. S. 175 einfach behauptet, dass die Myrte der Hera so verhasst war, dass sie nie in ihren Tempel zu Samos, also auch nicht zu Argos gebracht werden durste]. Gehören hierher auch Ανθεσφόρια? Poll. IV. 78.

2) 'Λοπὶς ἐξ "Λογους, C. 1. n. 234. 1068. 2810. 3208; vgl. Hesych. I, p. 80: ἀγὰν χαλκείος τὰ ἐν "Λογει Έκατόμβαια, Stat. Theb. IL 257: aereus orbis, und mehr bei Periz. ad Aelian. V. H. III. 24, Spanheim ad Call. lav. Pall. 35, Ignarra pal. Neapol. p. 80, Böttiger Kunstmythol. II, S. 280. Nur fragt es sich, in wie weit man auch die auf den argolischen Schild bezüglichen Sprüchwörter (Zenob. prov. II. 3; Vl. 52, Diogen. I. 92; IV. 84; Plut. L 44 in Parcem. gr. ed. Gott. I, p. 32; 175; 195; 246; 327) oder gar die Λοπὶς genannte Oertlichkeit in Argos (Plut. V. Cleom. c. 17: τὸν περὶ τὴν Λοπίδα τόπον καταλαβών ὑπὲρ τοῦ θεάτρου χαλεπὸν ὅντα καὶ δυςπρόςοδον) mit jenen Spielen verbinden dürfe. [Was die ersteren betrifft, so bezieht sich nur das eine Sprichwort auf den Agon, das andere aber auf das

Tragen von heiligen Schilden in der πομπή von Seiten unbescholtener Knaben, speciell des goldenen Schildes von dem προπομπεύων, daher auch der Name ἀσπὶς für einen λόχος. Ueher den Agon und die Oertlichkeit] Schöm. ad Plut 1. c. p. 228: nomen ei inditum esse dicitur a clypeo, ludis Heracis ibi proposito, quem qui primus per ardua enitens abstulisset, et ipsum et myrteam coronam pro praemio accipichat; dies weist ab Böckh a. a. O. und Creuzer Abbild. z. Symb. 2te Ausg. S. 41 fgg., der dagegen S. 37 auch die [auf Lynkeus und die Danaiden bezügliche, an die Larissa und Lyrkeia zunächst gebundene] πυρσών ξορτή Paus. II. 25. 4 damit in Beziehung bringt, vor allen aber Welcker alte Denkm. III, S. 512—519, [der in einem Vasenbilde die eigentliche Art des Schildstechens treffend erweist].

- 3) Plut. Is. et Os. c. 35: 'Αργείοις δὲ βουγενής Διόνυσος ἐπίκλην ἐστίν ἀνακαλοῦνται δ' αὐτὸν ὑπὸ σαλπίγγων ἐξ ῦδατος ἐμβάλλοντες εἰς τὴν ἄβυσσον ἄρνα τῷ Πυλαόχω: vgl. qu. symp. IV. 6, Poll. IV. 86. Nonn. Dionys. XLVII extr. und Hesych II, p. 1441: 'Ταργίδες αὶ εὐειδεὶς Βάκχαι αἱ 'Αργεῖαι.
- 4) Hesych. II, p. 1177; vgl. Plut. de musica c. 26: Αργείοι δὲ πρὸς τὴν τῶν Σθενείων τῶν καλουμένων παρ' αὐτοῖς πάλην ἐχρῶντο τῷ αὐτῷ τὸν δ' ἀγῶνα τοῦτον ἐπὶ Δαναῷ μὲν τὴν ἀρχὴν τεθῆναί φασιν, ὖστερον δ' ἀνατεθῆναι Διὶ σθενίῳ, und Müller Dor. II, S. 388.
- 5) Oder Αγριάνια, νεκύσια παρ Αργείοις, Hesych. I, p. 67, überhaupt dorisch, s. Monatsk. S. 43 und mehr bei Bergk Beitr. S. 49 fgg. Έπὶ μιᾶ Προίτου θυγατέρων, sagt Hesych. I, p. 64; hängt es vielleicht auch mit der Δαῦλις έορτὴ ἐν Αργει, μίμημα τῆς Προίτου πρὸς Ακρίσιον μάχης, das. I, p. 895 zusammen? [Die Identität der Αγριάνια und bacchischen Αγριώνια uder Νυκτέλια, die bacchische Natur der Protidensage mit Raserei, Kindermord und Geburt des Megaponthes erweist Welcker gr. Götterl. I, S. 443-47, vgl. auch Gerhard gr. Mythol. I, S. 480.]
- 6) Κυνοφόντις, vgl. Conon. narr. 19: μῆνά τε ἀνόμασαν Αρνεῖον, ὅτι ἀρνάσι Λίνος συνανετράφη, καὶ θυσίαν ἄγουσι καὶ ἑορτὴν Αρνίδα, κτείνοντες ἐν ἐκείνη τῆ ἡμέρα καὶ κυνῶν ὅσους ἂν εῦρωσι: vgl. Larcher p. 292, de Witte in Bull. archéol. de l'Ath. français 1855. n. 1, p. 4 und oben  $\S$ . 9, not. 7 und  $\S$ . 47, not. 7; auch  $\S$ . 58, not. 81.
  - 7) Athen. III. 49; vgl. §. 26, not. 3 und Larcher p. 259.
- 8) Birnwerfer, Plut. qu. Gr. c. 51, [ein Erinnerungsfest an die erste und älteste Nahrung des Volks nach argivischer und tirynthischer Sage (Ael. V. H. III. 89) vgl. Bötticher Baumkult S. 496, wie auch das älteste Bild der Hera im Heräon ἐξ ἀχράδος gefertigt ist Paus. II. 17. 5].
- 9) Plut. de musica c. 9; s. unten §. 58, not. 42. [Gehören die Ένδυμάτια etwa zur argivischen Hera, wie die Έκδύσια in Kreta der Leto?]
- 10) Plut. virt. mull. c. 4; Polyaen. strateg. VIII. 83. Im vierten Monate des Jahres, also Januar; vgl. de anno Delph. pag. 22 und über ihre Symbolik Müller Dor. I, S. 178.
  - 11) Paus. II. 24. 2; vgl. Jahn Vasenbilder S. 28.

- 12) Demeter Prosymna und Dionysos Saotes oder Jakohos daselbst in einem heiligen Hain verehrt, Paus. II. 37.3; Liban. Or. 14. 1, p. 427: ὁ τὴν Λέρνην κατέχων Ἰακχος; nach Paus. VIII. 15.4 holten in älterer Zeit die Argiver aus dem Heiligthum der Artemis Πυρωνία das Feuer ές τὰ Λερναία. Mehr bei Buttmann Mythol. II, S. 101, Preller Demeter S. 210, Creuzer Symb. IV, S. 35, [sowie O. Jahn in den Ber. Leipz. Ges. der Wiss. hist. philol. Kl. 1857. S. 277 f., der mit Recht an die Identität des Lokals dieser Mysterien mit dem der Danaidensage, deren Strafe allgemein als Strafe der ἀμύητοι angesehen ward, erinnert].
- 13) Schol. Pind. Nem. III. 145: τίθεται δὲ ἐν Ἐπιδαύρφ ἀγῶν Ἀσκληπιῶς τῶν Ἀσκληπιαδῶν πρῶτον θέντων, μετὰ ταῦτα δὲ Αργείων διὰ πεντετηρίδος τίθεται δὲ ἐν τῷ ἄλσει τοῦ Ἀσκληπιοῦ, ἄγεται δὲ μετὰ ἐννέα ἡμέρας τῶν Ἰσθμίων: vgl. Paus. II. 26. 7 und mehr bei Sprengel Gesch. d. Medicin I, S. 180 fgg. und Larcher p. 271; Gerhard gr. Mythol. I, S. 441 und Sig. Widurski de rebus Epidauriorum. Posen 1854. 4, p. 6—11. [In nächster Beziehung zu dem Tempel der Chthonía steht der des Klymenos und die drei χωρία des Klymenos, Pluton, Acheron mit dem Eingang in den Hades Paus. II. 35. 6]. Üeber die sowohl musischen als gymnischen Spiele aber insbes. Plat. Ion init. und C. I. n. 1068. 1124. 1515. 3208 mit Krause I, 2, S. 702.
- 14) Aelian. H. Anim. XI. 4:  $\mu$ eyístas oὖν ἀκούω βοῦς ὑπὸ τῆς ໂερείας τῆς Δήμητρος ἄγεσθαί τε ἐπὶ τὸν βωμὸν ἐκ τῆς ἀγέλης καὶ θύειν ἑαυτὰς παρέχειν: vgl. Paus. II. 35. 3: κατ ἔτος ώρα θέρους, und C. I. n. 1193 mit Ebert de Cerere Chthonia, Regiom. 1826, Preller Demeter S. 57. 122, Creuzer Symb. IV, S. 240 fgg. 467.
  - 15) Paus. II. 35. 1.
- 16) Paus II. 32. 9; vgl. Spanheim ad Callim. H. Del. 42. [Im Heiligthum der Artemis Saronia an der Küste ist König Saron, der eifrige Jäger, der in dem Saronischen Busen ertrank, bestattet Paus. II. 30. 7. Hatte auch der Untergang des bei den Trözeniern hochverehrten Hippolytus, der ganz in die Nähe gesetzt ward, Bezug zu den Σαρώνια?]
- 17) Paus II. 32: ἐς δὲ τὴν Δαμίαν καὶ Αὐξησίαν καὶ γὰς Τςοιζηνίοις μέτεστιν αὐτῶν οὐ τὸν αὐτὸν λέγουσιν ὅν Ἐπιδαύςιοι καὶ Δίγινῆται λόγον, ἀλὶ ἀφικέσθαι παςθένους ἐκ Κςήτης, στασιασάντων δὲ ὁμοίως τῶν ἐν τῆ πόλει ἀπάντων καὶ ταύτας φασὶν ὑπὸ τῶν ἀντιστασιωτῶν καταλευσθῆναι, καὶ ἑοςτὴν ἄγουσί σφισιν Λιθοβόλια ὀνομάζοντες: vgl. Lobeck Agl. p. 680, der übrigens p. 842 bemerkt, dass man sich nicht verleiten lassen dürfe, auch bei Zenob. prov. IV. 20 jene Namen statt μαία und ἄζησία herzustellen, unter welchen in Trözen Demeter und Persephone [in der bestimmten Beziehung des Suchens und Umherirrens der Mutter] verehrt wurden, [vgl. Paroem. gr. ed. Gott. I, p. 89. Not. crit.]; ja Schwenck in Zeitschr. f. d. Alterth. 1841, S. 664 spricht jenen geradezu die cerealische Natur ab, die für die epidaurisch-äginetischen feststeht; s. Hüllmann de origine Damii, Bonn 1828. 4 oder M. Motty de Fauno et Fauna s. bona dea, Berol.

- 1840. 8, p. 45, Creuzer Symb. IV, S. 325 u. 380, Lenormant in Ann. dell' Inst. archeol. IV, p. 65, Gerhard gr. Mythol. I, S. 441, Philol. VII, p. 48.
- 18) Herod. V. 83: τὸ δὲ ἀπὸ τοῦδε ἀπέστησαν ἀπὸ τῶν Ἐπιδαυρίων καὶ δὴ καὶ τὰ ἀγάλματα ταῦτα τῆς τε Δαμίης καὶ τῆς Αὐξησίης ὑπαιρέονται αὐτῶν καί σφεα ἐκόμισάν τε καὶ ἱδρύσαντο τῆς σφετέρης χώρης ἐς τὴν μεσογαίην . . . . ἱδρυσάμενοι δὲ ἐν τούτῳ τῷ χώρῳ θυσίησί τέ σφεα καὶ χοροὶσι γυναικητοισι κερτόμοισι ἱλάσκοντο . . . κακῶς δὲ ἡγόρευον οἱ χοροὶ ἄνδρα μὲν οὐδένα, τὰς δὲ ἐπιχωρίους γυναίκας ἡσαν δὲ καὶ τοὶσι Ἐπιδαυρίοισι αἱ τοιαῦται ἱρουργίαι, εἰσὶ δέ σφι καὶ ἄρρητοι ἱρουργίαι: vgl. Paus. II. 30. 5: καὶ ἔθυσά σφισι κατὰ τὰ αὐτὰ καθὰ δὴ καὶ Ἑλευσίνι θύειν νομίζουσι, auch Schol. Aristid. p. 216, und mehr bei Larcher p. 308 und Müller Aeginet. p. 170 fgg.
- [19) Paus. Π. 32. 1: Ἰππολύτφ δὲ τέμενός τε ἐπιφανέστατον ἀνεῖται καὶ ναὸς ἐν αὐτῷ. Τροιζηνίοις δὲ ἱερεὺς μέν ἐστιν Ἱππολύτου τὸν χρόνον τοῦ βίου πάντα ἱερώμενος καὶ θυσίαι καθεστήκασιν ἐπέτειοι. Ueber die Sitte des πλόκαμον ἀποκείρεσθαι ε. Paus. a. a. O., Eurip. Hippol. 1417 ff., wo es weiter heisst: ἀεὶ δὲ μουσοποιὸς εἰς σὲ παρθένων ἔσται μέριμνα κοὐκ ἀνώνυμος πεσών ἔρως ὁ Φαίδρας εἰς σὲ σιγηθήσεται. Im Peribolos lag auch das Stadion des Hippolytus; ob hier zu Ehren des göttlichen ἡνίοχος Wettkämpfe statt fanden?]
- 20) Schol. Pind. Pyth. VIII. 113: ὡς καὶ ἐν Αἰγίνη Ἡραίων ἀγομένων κατὰ μίμησιν τοῦ ἐν Ἅργει ἀγῶνος ἄποικοι γὰρ ᾿Αργείων Αἰγινῆται 化 Δίδυμος δέ φησι τὰ Ἐκατόμβαια αὐτὸν νῦν λέγειν ἐπιχώριον ἀγῶνα Αἰγινητῶν διὰ τὴν συγγένειαν: vgl. Müller Aeg. p. 140. 148.
- 21) Schol. Pind. Pyth. VIII. 88: αγεται δὲ ἐν Αἰγινη Δελφίνια ᾿Απόλλωνι: vgl. dens. Nem. V. 81: παρ ᾿Αἰγινήταις Δελφίνιος μεὶς αγεται Δελφινίου ᾿Απόλλωνος ἱερός . . . καθ ΄ ον τελεῖται ᾿Απόλλωνος ἀγων Ὑδροφόρια καλούμενος, mit Müller Aeg. p. 150—152, Preller in Ber. Verh. d. Lpz.
  Ges. d. Wiss. 1854, p. 143 ff. und über die wahrscheinliche Zeitbestimmung
  (April) Dissen-expl. Pind. p. 401.
- 22) Vgl. Schol. Pind. Olymp. VII. 156, Etymol. M. s. v. p. 95 mit Schol. Apoll. Argon. IV. 1766 und mehr bei Müller Aeg. p. 24.
- 28) Vgl. Müller Aeg. p. 18 fgg. und über die Spiele insbes. Schol. Pind. Olymp. VII. 86; XIII. 109: Αλακιδάν τ' εὐερκὲς ἄλσος und Nem. V. 78.
- 24) Paus. II. 30. 2: Φεῶν δὲ Λίγινῆται τιμῶσιν Ἑπάτην μάλιστα καὶ τελετὴν ἄγουσιν ἀνὰ πᾶν ἔτος Ἑκάτης, Όρφέα σφίσι τὸν Θρᾶκα καταστήσασθαι τὴν τελετὴν λέγοντες: vgl. Lucian. Navig. c. 15. Orig. c. Cels. VI, p. 290, und mehr bei Lobeck Agl. p. 242.
- 25) Plut. qu. Gr. 44: τίνες έν Αίγίνη οι μονοφάγοι; των έπι την Τροίαν στρατευσάντων Αίγινητων πολλοι μέν έν ταϊς μάχαις ἀπώλοντο, πιείονες δὲ κατὰ πλοῦν ἀπὸ τοῦ χειμωνος ... ταῦτ' οὖν ἀπομιμούμενοι τῷ Ποσειδωνι θυσίαν ἄγουσι τοὺς καλουμένους Θιάσους, ἐν ἡ καθ' αὐτοὺς ἐφ' ἡμέρας έκκαίδεκα μετὰ σιωπης έστιωνται, δοῦλος δ' οὐ πάρεστιν: εἶτα ποιήσαντες 'Αφροδίσια διαλύουσι τὴν ἑορτήν: vgl. Müller

Aeg. p. 148, der auch das Austreten der Lais έν τῆ τῶν Ποσειδωνίων πανηγύρει bei Athen. XIII. 59 hierher zieht; und jedenfalls lesan wir bei dems. c. 55: ᾿Αρίστιππος δὲ κατ᾽ ἔτος συνδιημέρευεν αὐτῆ ἐν Αλγίνη τοῖς Ποσειδωνίοις, woraus sich auch unter der Voraussetzung, dass Plato Phaed. p. 59 C hierauf anspiele (Müller p. 186), die Zeit des Festes auf den Vorsommer bestimmen liesse.

- 26) Paus. II. 1. 6 1 f., C. I. gr. n. 1104 mit Curtius Pelop. II, S. 540 ff. Verehrte Heroen daselbst Sisyphus und Neleus Paus. II. 2. 2.
- 27) Schol. Pind. Olymp. XIII. 56: Έλλώτια ξοςτη Άθηνᾶς ἐν Κοςίνθφ, ἐν ἥ καὶ ὁ ἀγῶν τελεῖται ὁ καλούμενος λαμπαδοομικὸς κ. τ. λ.: vgl.
  Athen. XV. 22 und Etymol. M. p. 382, die übrigens denselben Namen auch als
  Fest der Europa in Kreta kennen, so dass auch hier der Gedanke an phönicischen Einfluss [(Φοινίκη ἡ ᾿Αθηνᾶ ἐν Κοςίνθφ Τzetz. ad Lycophr. n. 658)]
  nahe liegt. Ueber die Göttin selbst als Mondsymbol s. Creuzer zur Gemmenkunde, Darmst. 1834. 8, S. 58 fgg. 169 fgg., [jetzt bes. Welcker griech. Götterl.
  S. 806 f., der die Ἑλλεσίη, Εἰληνία, Ἑλλωτὶς in Marathon vergleicht und
  auf ἕλλη, εἴλη, σέλας zurückführt].
- 29) Zenob. prov. 1. 279: Κορίνδιοι δυσίαν τελοῦντες Ἡρα ἐνιαύσιον τῆ ὑπὸ Μηδείας ίδρυνθείση καὶ ᾿Ακραία καλουμένη αίγα τῆ δεῷ ἔθυον: vgl. Schol. Eur. Med. 273: μαντευομένοις δὲ αὐτοῖς χρησμοδῆσαι τὸν θεὸν ἱλάσκεσθαι τὸ τῆς Μηδείας τέκνων ἄγος, ὅθεν Κορινθίους μέχρι τῶν καιρῶν τῶν καθ' ἡμᾶς καθ' ἔκαστον ἐνιαυτὸν ἑπτὰ κούρους καὶ ἑπτὰ κούρας τῶν ἐπισημοτάτων ἀνδρῶν ἐπαπενιαυτίζειν τῷ τῆς θεοῦ τεμένει καὶ μετὰ θυσιῶν ἱλάσκεσθαι τὴν ἐκείνων μῆνιν: auch d. Erkl. zu v. 1370: ἐπεὶ σφᾶς τῆδ' ἐγὼ θάψω χερὶ φέρουσ' ἐς Ἡρας τέμενος ᾿Ακραίας θεοῦ γῆ δὲ τῆδε Σισύφου σεμνὴν ἑορτὴν καὶ τέλη προσάψομεν und Larcher p. 252 fgg. [Ueber die Lokalität s. Curtius Pelop. II, S. 538. 593.]
- [80] Athen. XIII. 33: ὅτι δὲ καὶ ᾿Αφοοδίσια ἔδια ἄγουσιν αὐτόθι αἱ ἔταῖραι, Ἦλεξις ἐν Φιλούση φησὶν: ᾿Αφροδίσι ἢγε ταῖς ἑταίραις ἡ πόλις, ἔτερα δὲ χωρίς ἐστι ταῖς ἐλευθέραις. ταῖς ἡμέραις ταὐταις δὲ κωμάζειν ἔθος κτλ. Derselbe berichtet XIII. 32: νόμιμόν ἐστιν ἀρχαῖον ἐν Κορίνθω ὅταν ἡ πόλις εὕχηται περὶ μεγάλων τῆ ᾿Αφροδίτη, συμπαραλαμβάνεσθαι πρὸς τὴν ἱκετείαν τὰς ἑταίρας ὡς πλείστας καὶ ταύτας προσεύχεσθαι τῆ θεῷ καὶ ὕστερον ἐπὶ τοῖς ἱεροὶς παρεῖναι; folgen dazu Beispiele; weiter heisst es: καὶ οἱ ἰδιῶται δὲ κατεύχονται τῆ θεῷ τελεσθέντων, περὶ ὧν ἄν ποιῶνται τὴν δέησιν, ἀπάξειν αὐτῆ τακτὰς ἑταίρας; folgt dann das Skolion des Pindar fr. 99 (87) bei Bergk Lyr. gr. p. 261. Ueber die Bedeutung des Weihrauchs dabei s. oben §. 25. 11; über Aphrodisien überhaupt vgl. Gerhard Mythol. I, S. 407; als Festzeit ist der Frühling wie bei den Aphrodisien überhaupt zu setzen.]
  - 31) Paus. II. 11. 4: σταδίους δὲ προελθοῦσιν εἴκοσι ἔστιν ἄλσος πρίνων καὶ ναὸς θεών, ἃς ᾿Αθηναῖοι Σεμνὰς, Σικυώνιοι δὲ Εὐμενίδας

- ονομάζουσι · κατὰ δὲ ἔτος ἕκαστον ἑορτὴν ἡμέρα μια σφίσιν ἄγουσι θύοντες πρόβατα ἐγκύμονα, μελικράτω δὲ σπονδη καὶ ἐπὶ τῷ βωμῷ τῶν Μοιρῶν δρῶσιν ώδε: vgl. quaestt. Oedipod. p. 123 fgg., Rinck Relig. II, S. 151.
- 32) Paus. II. 10; vgl. oben §. 28, not. 25 mit dem Schlusse: τῆς ἑορτῆς δὲ τὴν προτέραν τῶν ἡμερῶν Ὀνόματα (Ἐναγισμάτων Kayser in Ztschr. t. d. Alt. 1848, p. 506) ὀνομάζοντες, Ἡρακλείαν δὲ καλοῦσι. τὴν ὑστέραν. [Curtius Pelop. II, S. 585 sieht mit Recht hier eine Vereinigung des phönikischen Herakles mit dem griechischen].
- 33) Paus. II. 7. 7: καὶ γὰρ ἐπὶ τὸν Σύθαν ἴασιν οἱ παίδες (ἑπτὰ καὶ ἴσαι παρθένοι) καὶ ἀγαγόντες δὴ τοὺς θεοὺς ἐς τὸ τῆς Πειθοῦς ໂερὸν αὖθις ἀπάγειν ἐς τὸν ναόν φασι τὸν ᾿Απόλλωνος. [Vgl. dazu Curtius Pelop. II, S. 492. Das ἐλάσασθαι des Apollo und der Artemis, die ἐκετεία und das ἀπάγειν der nach Kreta entfernten Götter ist die Hauptsache.]
- 84) Pindar. Nem. IX. 51: ἀργυρέαισι δὲ νωμάτω φιάλαισι βιατὰν ἀμπέλου παὶδ, ᾶς ποθ ἔπποι πτησάμενοι Χρομίω πέμψαν θεμιπλέκτοις ᾶμα Λατοίδα στεφάνοις ἐκ τᾶς ἱερᾶς Σικυῶνος: vgl. Olymp. XIII. 105 und Nem. X. 43 mit d. Schol. und Krause Hellen. II. 2, S. 76, der auch auf die Spuren musischer Wettkämpfe aufmerksam macht.
- 35) Pind. Nem. IX. 9: [ππίων ἄθλων πορυφὰν, ᾶτε Φοίβφ δηκεν Ἄδραστος ἐπ' Ἰσωποῦ ξεέθροις, dann V. 11: ος τότε μὲν βασιλεύων κεὶθι νέαισι θ' ἑορταὶς ἰσχύος τ' ἀνδρῶν ἁμίλλαις ᾶρμασί τε γλαφυροὶς ἄμφαινε πυδαίνων πόλιν, dazu vgl. Böckh ad Schol. Pind. p. 391 und Dissen expl. p. 454.
- 36) Herod. V. 67: ἡρώτον γὰρ ἦν καὶ ἔστι ἐν αὐτῷ τῷ ἀγορῷ τῶν Σικυωνίων ᾿Αδρήστου ἐπαγαγόμενος δὲ ὁ Κλεισθένης τὸν Μελάνιππον (τὸν ᾿Αστακοῦ) τέμενός οἱ ἀπέδεξε ἐν αὐτῷ τῷ πρυτανητῷ καί μιν τδρυσε ἐνθαῦτα ἐν τῷ ἰσχυροτάτῳ. οἱ δὲ Σικυώνιοι ἐώθεσαν μεγαλωστὶ κάρτα τιμᾶν τὸν Ἦλορστον. τά τε δὴ ἄλλα οἱ Σικυώνιοι ἐτίμων τὸν Ἦλορστον, καὶ δὴ πρὸς τὰ πάθεα αὐτοῦ τραγικοῖσι χοροῖσι ἐγέραιρον, τὸν μὲν Διόνυσον οὐ τιμέοντες, τὸν δὲ Ἦλορστον · Κλεισθένης δὲ χοροὺς μὲν τῷ Διονύσῷ ἀπέδωκε, τὴν δὲ ἄλλην θυσίην τῷ Μελανίππῳ: vgl. Thiersch Einl. zu Pindar I, S. 151 fgg., Jacob quaest. Soph. p. 44 fgg., Pinzger dram. satyr. orig. p. 1 fgg. [Ueber Dionysosfeier vgl. Paus. II. 7. 6: ἄλλα δὲ ἀγάλματα ἐν ἀπορρήτῷ Σικυωνίοις ἐστί · ταῦτα μιῷ καθ' ἕκαστον ἔτος νυπτὶ ἐς τὸ Διονύσιον ἐκ τοῦ καλουμένου Κοσμητηρίου κομίζουσι κομίζουσι δὲ μετὰ δάδων τε ἡμμένων καὶ ὕμνων ἐπιχωρίων · ἡγεῖται μὲν οὖν δν Βάκχειον ὀνομάζουσιν ἕπεται δὲ ὁ καλούμενος Λύσιος —; vgl. dazu Curtius Pelop. II. 492 und] Grysar com. Dor. p. 31.
- 37) Paus. II. 13. 8: παρά δὲ Φλιασίοις τῆ θεῷ ταύτη καὶ ἄλλαι τιμαὶ καὶ μέγιστον τὸ ἐς τοὺς οἰκέτας ἐστί δεδώκασι γὰρ δὴ ἄδειαν ἐνταῦθα ἰκετεύουσι, λυθέντες δὲ οἱ δεσμῶται τὰς πέδας πρὸς τὰ ἐν τῷ ἄλσει δένδρα ἀνατιθέασι ἄγεται δὲ καὶ ἑορτή σφισιν ἐπέτειος, ἢν καλοῦσι Κισσοτόμους: Anthol. Pal. XIII. 19, vgl. Panoska in Ann. de l'Inst,

arch. II, p. 148 und Berl. Abhh. 1835, S. 157; auch de Witte catal. Durand n. 316. 324.

- 38) Paus. II. 14. 1; vgl. Preller Demeter S. 132. 148. Hippol. adv. haeres. V. 20, p. 144. Alter Dionysusdienst daselbst neben dem Omphalos des Peloponnes Paus. II. 13. 7; Apoll. Rhod. I. 115, dazu Curtius Pelop. II, S. 471.
- 39) Keil Inscr. Boeot. p. 20; Paus. I. 42.7; 43. 2. 5. Nahe dem Prytaneion der Fels Ανακλήθρα und die Cultussitte der Frauen am Demeterfest, Paus. I. 43. 2.
- 40) Πυθαῆα, C. I. n. 1058. 1429; bei späteren Schriftstellern allerdings auch Πύθια (μιποὰ Philostr. V. Sophist. I. 24. 3), vgl. Schol. Pind. Olymp. VII. 86; XIII. 110, Nem. V. 44. und mehr bei Krause I, 2, S. 741 oder II, 2, S. 66.
- 41) Άλκάθοια, Pind. Isthm. VIII (VII) 67, vgl. Schol. Nem. V. 84 und über die mythische Beziehung [des Pelopiden, Apollo und Artemis besonders verehrenden, den kithäronischen Löwen tödtenden Mauergründers Alkathous] Paus. I. 41. 4; 42. 1. 7, Diod. IV. extr., Virg. Ciris 105 und Villoison in M. de l'A. d. Inscr. XXVII, p. 337, Böckh expl. Pind. p. 176, Welcker ad Theogn. p. 117, Eckermann Melampus S. 161 fgg. [Das Heroon des Alkathous diente als Staatsarchiv Paus. I. 43. 4.]
- 42) Διόκλεια, vgl. die Schol. zu Pind. Ol. XIII. 109, Aristoph. Acharn. 774, und Theocr. XII. 30:

αίεί οί περὶ τύμβον ἀολλέες εἴαρι πρώτφ κοῦροι ἐριδμαίνουσι φιλήματος ἄπρα φέρεσθαι, wonach dieselben vielleicht auch bei Schol. Pind. Nem. III. 145 und C. I. n. 1091 zu verstehen sind; im Allg. aber Larcher p. 256 und Welcker ad Theogn. p. LxxvIII.

- 43) Paus. I. 42. 8.
- 44) Paus. I. 44, 8: ἐν Λίγοσθένοις δὲ Μελάμποδος τοῦ Λμυθάονός ἐστιν Γερὸν καὶ ἀνὴρ οὐ μέγας ἐπειργασμένος τῆ στήλη, καὶ θύουσι τῷ Μελάμποδι καὶ ἀνὰ πᾶν ἔτος ἑορτὴν ἄγουσι · μαντεύεσθαι δὲ οὕτε δι ὀνειράτων αὐτὸν οὕτε ἄλλως λέγουσι: vgl. Welcker Nachtrag z. Tril. S. 198.

## **§.** 53.

[Während das älteste Königthum in Messenien, sowie das dorische Geschlecht der Aepytiden durch reiche, an altpelasgische und überhaupt vordorische Götter- und Hereendienste angeknüpste Festeinrichtungen sich auszeichnet 1), wurden diese durch die spartanische Herrschast lange Zeit gewaltsam unterdrückt. Erst die spätere Wiederherstellung des Staates hat an das Frühere wieder angeknüpst], aber manches auch in die ältere Zeit hineingedichtet, wie dieses z. B. hinsichtlich der [allerdings uralten] Mysterien der

grossen Göttinnen zu Andania sehr wahrscheinlich ist. 2) Hauptsest können die Ίθωμαΐα des Zeus [in dem tempelsosen Heiligthum der Bergveste von Messene] gelten, womit ursprünglich auch ein musischer Wettkampf verbunden war. 3) [Aus alter Zeit stammt das jährliche Königsopfer an den Flussgott Pamisus, der aus Thessalien entnommene Cult des Aesculap und seines heroischen Geschlechtes, der Heroencult der Messene, sowie des Eurytus, vor allem der Dienst des Apollo Korynthus am Meeresufer, sowie des Apollo Káquelog. 4) Erst der Neugründung Messenes gehören die hervortretenden Ehren des Aristomenes. Während der Apollodienst und die jährliche Festfeier des Heros Dryops in Asine von einer durch die Spartaner hier angesiedelten Dryoperkolonie ausgehen ] 5), ist das hohe Alter der Festfeier der Aρτεμις Λιμvaris im denthelitischen Gränzgebiete unbestritten, um so mehr aber war es ihr ausschliesslicher Besitz, der erst durch macedonische und römische Entscheidungen den Messeniern gesichert blieb. 6) Ungleich reicher erscheint Lacedamon nicht nur an dorischen, sondern insbesondere auch an solchen Festen, welche die Spartiaten selbst von der früheren Einwohnerschaft überkommen hatten, obgleich es eben desshalb mitunter ungewiss bleibt, ob ein Fest der Hauptstadt oder wie die Ταινάρια des Poseidon 7), der Cult der Helena mit Menelaus und den Dioskuren in Therapne [der altachäischen Burg von Sparta] 8), des Ares in Geronthrae 9), der Ino bei Epidaurus Limera 10), des Διόνυσος Λαρύσιος bei Gytheum 11), das Achillesfest in Brasiae 12), und die Feste der Artemis Διατύννα 13), Ίσσωρία 14), Καρυᾶτις 15) zunächst der Landschaft angehöre. Und wo selbst die beiden apollinischen Hauptfeste der Hyacinthien und Karneen auf ältere Natursymbolik zurückweisen, die auch durch die Verschmelzung des amykläischen Apoll mit dem dorischen Stammgotte nicht ganz verwischt werden konnte 19), werden kleinere, wie die Συρμαία mit Spielen, welchen ein Honigbackwerk als Preis diente 17), die Έπισκήνια 18), Ήλακάτια 19), Ποομάχια 20), [offenbar der Athene Promachos], die Έλευσίνια 21), und Θεσμοφόρια der Demeter 22), die Καλαοίδια der Artemis 28), die Έργάτια des Herakles 24), die Procession [im Waffenschmuck] der 'Αθηνᾶ Χαλμίοικος 25), die Τιθηνίδια oder das Ammenfest mit der Knabenlustration am Tempel der Apre-

μις Κορυθαλλία 26), ja selbst die wenn auch erst später in Kampfspielen hervortretende Verehrung des Zeùs Ovoávios 27), auch in den Händen der dorischen Eroberer grossentheils als Reste alter Landesreligion zu betrachten sein. Wohl konnten diese, wie z. B. die Geiselung der Epheben am Altare der Artemis Orthia 28), in spartiatischem Geiste behandelt auch eine höhere staatliche Bedeutung annehmen, und so begegnen uns namentlich auch die Karneen später als ein dorisches Stammfest, das mehr als irgend ein anderes zugleich über die Colonien verbreitet 29) in seinen kriegerischen Gebräuchen die Erinnerung des alten Lagerlebens aufrecht hielt 30), und vor allem in Sparta selbst durch seine musischen Wettkämpfe eine Pslanzschule der ererbten Strenge in heiligen Liedern und Tonweisen ward 31); ganz verschwindet jedoch auch bei diesem Feste die Beziehung auf die Jahreszeit des Nachsommers, welcher der von ihm benannte Monat 32) angehört, nicht 35); und in den Hyacinthien des vorhergehenden Monats Hekatombeus 34) ist es fortwährend die Rücksicht auf die verheerenden Wirkungen der Sonnenhitze, welche nicht nur dem Mythus des Festes zu Grunde liegt 35), sondern auch wenigstens dem ersten seiner drei Tage das Gepräge der Trauer mittheilte 36), bis sich dann freilich die neubelebte Hoffnung wieder in allerlei Schauspielen und Aufzügen beider Geschlechter mit festlichen Schmäusen, die selbst die Sclaven nicht vergassen, aussprach 37). Ausserdem lassen die erhaltenen Monatsnamen auf frühzeitige Annahme mancher Feste aus Argolis schliessen 38), so dass als rein spartiatisch vielleicht nur noch [ausser den mit dem Culte des Enyalios und Achill verbundenen Kampfspielen der Epheben am Πλατανιστάς] 39) die Gymnopaedien übrig bleiben 40), welche nach Müllers schöner Bemerkung schon darum ein merkwürdiges Fest ist, weil es fast ganz ohne religiöse Beziehung die reine Freude an der Schönheit des eigenen Daseins, namentlich an der Jugend der Stadt, ausspricht 41); jedenfalls diente hier die sommerliche Jahreszeit 42) nur zur Erhöhung der Festfreude, die in der mannichsachsten Mischung von Chorreigen und gymnastisch-orchestischen Uebungen bestand 43); und wie sich für diese Tage selbst Spartas sonstige Abgeschlossenheit zu gastlicher Aufnahme fremder Besucher milderte 44), so liessen dieselben neben der Strenge apollinischer Musik auch die

heiteren Rhythmen und Weisen des bakchischeu Cultus zu, die wenigstens seit Thaletas von Kreta auch hier Eingang gefunden nnd eine neue Periode des musikalischen Geschmacks begründet hatten. 45) [Bezeichnend für spartanische Institutionen ist endlich der Cult zahlreicher ethisch-allegorischer Gottheiten. 46)]

- [1) Polykaon und die Stiftung der Mysterien in Andania Paus. IV. 1. 4; Melaneus und das Karnasion bei Oichalia Paus. IV. 2. 7; die Asklepiaden in Trikka Paus. IV. 3. 1. Der Aepytide Glaukos: εὐσεβεία δὲ ἐς πλέον προ-έβη, richtet den Dienst des Zeus Ithomatas auch für die Dorier ein, ferner den Dienst des Machaon und der Messene Paus. IV. 3. 6; Isthmius und der Asklepiadencultus Pherae, Sybotas und Verehrung des Pamisus und des Eurytus Paus. IV. 3 extr.; Phintas und die Theilnahme an dem Apollofest zu Delus Paus. IV. 4. 1. Epaminondas und der ἀνοιπισμὸς von Messene durch Epiteles Paus. IV. 26. 5; Einfluss der Bakisorakel Paus. IV. 27. 2; religiöse Feier bei der Gründung Paus. IV. 27. 4.]
- 2) Paus. IV. 33. 5: τὰ δὲ ἐς τὰς Θεὰς τὰς μεγάλας, δοῶσι γὰο καὶ ταύταις ἐν Καρνασίφ τὴν τελετὴν, ἀπόροητα ἔστω μοι δεύτερα γάρ σφισι νέμω σεμνότητος μετά γε Ἐλευσίνια bei Preller Demeter S. 148 [und Curtius Pelop. II, S. 153. 192. Mysteriengründung durch Kaukon von Eleusis für Polykaon, den Vielopferer und Messene in Andania Paus. IV. 1. 4, Ausbildung durch Lykus, den Pandioniden (Paus. IV. 2. 4), endlich Methapus, der Athenienser, τελετῆς δὲ καὶ ὀργίων παντοίων συνθέτης unter Epaminondas (Paus. IV. 1. 5). Im zweiten messenischen Kriege Hülfe aus Eleusis, οἰς πάτριον δρᾶν τὰ ὄργια τῶν μεγάλων θεῶν (Paus. IV. 14. 2. 15. 4). Lykos Eichenhain für das καθαίρειν τοὺς μύστας Paus. IV. 1. 4; χρησμοὶ des Lykos in Ithome vergraben, Paus. IV. 20. 2; Auffindung der Zinntafel mit der τελετὴ τῶν μεγάλων θεῶν Paus. IV. 26. 6.]
- 3) Paus. IV. 33. 3: lequig δè αίφετὸς κατὰ ἔτος ἔκαστον ἔχει τὸ ἄγαλμα ἐπὶ τῆς οἰκίας · ἄγουσι δὲ καὶ ἑορτὴν ἐπέτειον Ἰθωμαῖα, τὸ δὲ ἀρχαῖον καὶ ἀγῶνα ἐτίθεσαν μουσικῆς: auch VII. 24. 4, vgl. Steph. Byz. s. v. [Ursprünglich bildloser Dienst; von Naupaktos erst das Bild des Gottes hingebracht. Ueber die Oertlichkeit der Area (Paus. IV. 7. 6) für Agon und Tanz s. Curtius II, S. 148. Asylrecht des Heiligthums Thuc. I, 103, Paus. IV. 9. 3, Inschriften s. Curtius Pelop. II, S. 149. Έκατομφόνια daselbst ἐκ παλαιοτάτον gebracht Paus. IV. 19. 2.]
- [4) Συβότας δὲ, Τῷ τε ποταμῷ κατεστήσατο τῷ Παμίσῷ κατὰ ἔτος ἔκαστον θύειν τὸν βασιλεύοντα καλ Εὐρύτῷ τῷ Μελανέως ἐναγίζειν ἐν Οἰχαλίᾳ πρὸ τῆς τελετῆς τῶν μεγάλων Θεῶν ἀγομένης ἔτι ἐν ἀνδανίᾳ Paus. IV. 3. 6. Asklepiosheiligthum in Messene Paus IV. 31.8, in Aulon P. IV. 36.5, in Gerenia mit Heroendienst des Machaon P. IV. 3.2; θυσίαι und ἀναθήματα im Heroen des Gorgasus und Nicomachus P. IV. 3.6; 30.2. Heroendienst der Messene P. IV. 3.6; 31.9. Heiligthum des Apollo Κόρυνθος

am Meer, ἀρχαιότατον λόγω τῷ Μεσσηνίων mit Heilkraft P. IV. 34. 4. Dienst des Apollo Κάρνειος im Karnasion P. IV. 33. 5. Stieropfer des Aristomenes P. IV. 32. 5.]

- 5) Paus. IV. 34. 6: ἄγουσι καὶ παρὰ ἔτος αὐτῷ τελετὴν, παίδα τὸν Δρύοπα Απόλλωνος εἶναι λέγοντες; [vgl. Curtius Pelop. II, S. 168. Die Asināer aus Argos vertrieben, im Heer gegen Messene Paus. IV. 8. 1; in Messene angesiedelt Paus. IV. 14. 3; 27. 4].
- 6) Vgl. Tac. Ann. IV. 43 und im Allg. Paus. IV. 4. 2 oder Strabo VIII, p. 372 s. 556: τὸ δ' ἐν Λίμναις τῆς ᾿Αρτέμιδος ἱερὸν, ἐφ' ῷ Μεσσήνιοι περὶ τὰς παρθένους ὑβρίσαι δοποῦσιν τὰς ἀφιγμένας ἐπὶ τὴν θυσίαν, ἐν μεθορίοις ἐστὶ τῆς Λακωνικῆς καὶ τῆς Μεσσηνίας, ὅπου κοινὴν συνετέλουν πανήγυριν καὶ θυσίαν ἀμφότεροι: mit Creuzer Symb. II, S. 583. [Die Lokalität des Heiligthums mit Tempelruinen und Inschriften entdeckt bei dem heutigen Bolimnos. Inschriftlich ἀγωνοθέται θεᾶς λιμνάτιδος s. Ross Reisen und Reiserouten durch Griechenland, Berlin 1841. 8, S. 8. 10. 26; Lebas in Revue archéologique 1844, p. 429; [Curtius Pelop. II, S. 157, Keil Sched. epigr. 1855, p. 18, Welcker griech. Götterl. I, S. 583].
- 7) Hesych. II, p. 1339: Ταινάρια παρὰ Λακεδαιμονίοις έορτη Ποσειδῶνος καὶ ἐν αὐτῆ Ταιναρισταί: vgl. Plut. sept. sapp. conv. c. 17 mit Meurs. misc. Lacon. p. 289, Müller Dor. I, S. 403, Curtius Pelop. II. 325.
- 8) Isocr. enc. Hel. §. 63: ἔτι γὰρ καὶ νῦν ἐν Θεράπναις τῆς Λακωνικῆς θνσίας αὐτοῖς ἀγίας καὶ πατρίας ἀποτελοῦσιν οὐχ ὡς ῆρωσιν ἀλλ' ὡς θεοῖς: [in Sparta selbst auch ein ἐερὸν Ἑλένης (Paus. III. 15. 3), worauf falsch Rinck Rel. d. Hell. II, S. 190 die Ἑλένια bezieht], vgl. Boissonade ad Aen. Gaz. Theophr. p. 244 und Hesych. s. v. Ἑλένια und Θεραπνατίδια, auch T. II, p. 138: κάνναθρα ἀστράβη ἢ ἄμαξα πλέγματα ἔχονσα, ἐφ' ὧν πουπεύονσιν αἱ παρθένοι, ὅταν εἰς τὸ τῆς Ἑλένης ἀπίωσιν, mit Sturz lex. Xenoph. II, p. 651, Preller ad Polemon. p. 133—136. [Ἑορτὴ der Dioskuren im Feldlager gefeiert: angebliche Epiphanie der Dioskuren dabei Paus. IV. 27. 2. Ansprüche der Messenier auf den Dioskurencult (Paus. III. 26. 2) wegen der Geburtsstätte Pephnos bei Thalamae s. Curtius Pelop. II, S. 284]. Ueber diesen Cult im Allg. Meurs. misc. Lacon. p. 296 fgg., Uschold Gesch. d. trojan. Kriegs S. 116 fgg., Creuzer zur Gallerie alter Dramatiker, Darmst. 1839. 8, S. 16 fgg., jetzt bes. Curtius Pelop. II, S. 239 f.
- 9) Paus. III. 22. 5: έορτην δὲ ἄγουσι τῷ θεῷ κατὰ ἔτος, ἐν ἡ γυναιξίν ἐστιν ἀπηγορευμένον εἰσελθεῖν ἐς τὸ ἄλσος: vielleicht auch Porphyr.
  de abstin. II. 55: καὶ Λακεδαιμονίους φησὶν ὁ ᾿Απολλόδωρος τῷ ϶Αρει θύειν ἄνθρωπον. [Ueber Geronthrae s. Curtius Pelop. II, S. 302 f.]
  - 10) Paus. III. 23. 5.
- 11) Paus. III. 22. 2, vgl. oben §. 47, not. 10. [In Bryseae das Innere des Dionysostempels μόναις γυναιξίν ἔστιν ὁρᾶν, γυναϊκες γὰρ δὴ μόναι καὶ τὰ ἐς τὰς δυσίας δρῶσιν ἐν ἀπορρήτφ. Bei den allgemeinen Dionysien in der Stadt und auf dem Lande die Nüchternheit gelobt von Plato Legg. I,

p. 420, dazu Rinck Rel. d. Hell. II, S. 143; die Lokalität bei Curtius Pelop. II, S. 251. 319.]

Paus. III. 24. 4: ἱερὰ δὲ αὐτόθι τὸ μέν ἐστιν ᾿Ασκληπιοῦ, τὸ δὲ Ἦχιλέως, καὶ ἑορτὴν κατὰ ἔτος ἄγουσιν Ἁχιλλεῖ: womit jedoch ein anderes Heiligthum desselben auf dem Taygetus (Paus. III. 20. 8), wo die Epheben vor dem Wettkampfe am πλατανιστὰς (III. 11. 2 und 14. 8) opferten, nicht zu verwechseln ist.

- 13) Paus. III. 24. 6: πρὸς θαλάσση δὲ ἐπὶ ἄκρας ναός ἐστι Δικτύν-νης ἀρτέμιδος καί οἱ κατὰ ἔτος ἕκαστον ἑορτὴν ἄγουσι: vgl. Spanheim ad Call. H. Dian. 197 fgg., Müller Acg. p. 163 fgg., Hoeck Kreta II, S. 158 fgg., Lobeck Aglaoph. p. 1085 ff. Artemis häufig in den Hymnen des Alkman nach Menander in Rhett. gr. IX. p. 136 Walz.
- 14) Hesych. II, p. 77: Ἰσσωρία Ἄρτεμις καὶ έορτη καὶ τόπος ἐν Σπάρτη: vgl. Paus. III. 14. 2: ἐπονομάζουσιν δὲ αὐτην καὶ Λιμναίαν, οὖσαν οὐκ Ἄρτεμιν, Βριτόμαρτιν δὲ την Κρητῶν, auch III. 25. 3 und Steph. Byz. s. v. mit Müller Dor. I, S. 374 und II, S. 50, wonach übrigens dieses Fest auch mit dem von Hesychius II, p. 966 erwähnten ἀγών γυμνικὸς ἐν Πιτάνη ἀγόμενος verbunden sein könnte. [Welcker griech. Götterl. S. 585 erklärt den Namen als "die ihre Zeiten immer gleich einhaltende".]
- 15) Paus. III. 10. 8: χορούς δὲ ἐνταῦθα αί Λακεδαιμονίων παρθένοι κατὰ ἔτος ἱστᾶσι καὶ ἐπιχώριος αὐταῖς καθέστηκεν ὅρχησις: vgl. IV. 16. 6 und Hesych. II, p. 156, auch Diomedes III, p. 488 Putsch. und Lutat. ad Stat. Theb. IV. 225 mit Meurs. misc. Lacon. II. 12, p. 156 fgg., Lobeck Aglaoph. p. 1085, Meineke anal. Alex. p. 360, und über die Karyatiden der griechischen Architektur (Vitruv. I. 1) Lessing verm. Schr. X, S. 366, Hirt in Wolf's Mus. d. Alterth. I, S. 273, Böttiger Amalthea III, S. 137, Stuart u. Revett Alterth. v. Athen übers. v. Wagner I, S. 494, Dor. I, S. 374, Ross Reisen und Reiserouten S. 176. Preller in Ann. dell' Inst. archeol. 1843, p. 896 fgg.
- 16) Paus. III. 13. 2: ὁ δὲ Κάρνειος, ὃν Οἰπέταν ἐπονομάζουσι (C I. n. 1446; Larcher p. 314), τιμὰς εἰχεν ἐν Σπάρτη και πρὶν Ἡρακλείδας κατελθεῖν: vgl. die besondere Betheiligung der Amykläer bei den Hyacinthien Xenoph. Hell. IV. 5. 11 und Strabo VI, p. 426, im Allg. aber Müller Orchom. S. 307 fgg. und Dor. I, S. 353 fgg. [Die wesentliche Verschiedenheit des Apollo Hyakinthos zu Amyklä weisst nach Welcker griech. Götterl. I. S. 472 ff.]
- 17) Hesych. II. p. 137: Συρμαία ἀγών τις ἐν Λακεδαίμονι, ἔπαθλον ἔχων συρμαίαν · ἐστὶ δὲ βρωμάτιον διὰ στέατος καὶ μέλιτος.
- 18) Heaych. I, p. 1384: ἐπίσκηνα? [Ob nicht mit dem Note 30 geschilderten Fest identisch oder ein Theil desselben?]
- 19) Hesych. I, p. 1618:  $\hat{\epsilon}\pi$  ' $H\lambda\alpha\kappa\dot{\alpha}\tau\omega$ ,  $\delta_S$   $\eta\nu$   $\hat{\epsilon}\varrho\dot{\omega}\mu\epsilon\nu\sigma_S$  ' $H\varrho\alpha\kappa\lambda\dot{\epsilon}\sigma\nu_S$ ,  $\tilde{\omega}_S$   $\varphi\eta\sigma\iota$   $\Sigma\omega\sigma\dot{\epsilon}\beta\iota\sigma_S$ : vgl. Müller Dor. I, S. 451.
- 20) Athen. XV. 15: καὶ γὰρ καὶ Λακεδαιμόνιοι καλάμφ στεφανοῦνται ἐν τῆ τῶν Προμαχίων ἑορτῆ, ὧς φησι Σωσίβιος ἐν τοῖς περὶ τῶν ἐν Λακεδαίμονι θυσιῶν γράφων οὕτως ἐν ταύτη συμβαίνει τοὺς μὲν ἀπὸ τῆς χώρας καλάμοις στεφανοῦσθαι ἢ στλεγγίδι, τοὺς δ' ἐκ τῆς ἀγωγῆς

παΐδας ἀστεφανώτους ἀπολουθείν. Vgl. das Terracottarelief mit den vor dem Bild der Athene Promaches tanzenden Jungfraun in Schilfkrone und kurzem Chiton bei Müller Denkm. II. n. 214, Campana opere di plastica t. 4, [obgleich Welcker alte Denk. S. 150 f. eine Beziehung auf troischen Tempelbrauch lieber will.]

- 21) Hesych. I, p. 1173: ἀγών θυμελικός ἀγόμενος Δήμητοι παρά Λάκωσι: vgl. Paus. III. 20. 9 und Preller Demeter S. 72.
- 22) Τριήμερος, Hesych. II, p. 1415; auch ἐπικρῆναι? I, p. 1361. [Sind sie nach Aegila, einem noch nicht fest bestimmten Orte (vgl. Curtius II, S. 324), zu setzen? Vgl. Paus. IV. 17. 1: ἔστι δὲ Λἴγιλα τῆς Λακωνικῆς, ἔνθα ἱερὸν ῖδρυται ἄγιον Δήμητρος · ἐνταῦθα ἐπιστάμενος ὁ ᾿Αριστομένης τὰς γυναϊκας ἀγούσας ἑορτὴν; die Frauen wehren sich μαχαίραις τε, αίς τὰ ἱερεῖα ἔθυον καὶ ὀβελοῖς, αίς τὰ κρέα ἔπειρον ὀπτῶσαι und ταῖς δασί.
- 23) Hesych. II, p. 119: ἀγῶν ἐπιτελούμενος ᾿Αρτέμιδι: vgl. Meurs. misc. Lacon. p. 160. [Oder ist es identisch mit καλαβίδια von καλαβίδες = ἐν τῷ τῆς Δερεατίδος ἱερῷ ᾿Αρτέμιδος ἀδόμενος ὕμνος von καλαβοῦσθαι περισπᾶν τὰ ἰσχία Hes. s. v. καλαβίς? Diese Artemis, von Melicertes verehrt, vgl. Paus. III. 20. 7: οὐ πόρρω Δέριον, ἔνθα ᾿Αρτέμιδος ἄγαλμα ἐν ὑπαίθρω Δερεάτιδος καὶ πηγὴ παρ αὐτῷ, ἣν Ἅνονον ὀνομάζουσι. Vgl. Lobeck Aglaoph. p. 1087, Müller Dorer I, S. 373, 11, Gerhard gr. Mythol. §. 332. 6.]
  - 24) Hesych. I, p. 1418.
  - 25) Polyb. IV. 35.
- 26) Athen. IV. 16: έν δε τῆ πόλει κοπίδας ᾶγουσι καλ τοῖς Τιτηνιδίοις καλουμένοις ύπες των παίδων κομίζουσι γάς αί τιτθαί τα άςς ένα παιδία κατά τὸν καιρὸν τοῦτον είς άγρὸν καὶ πρὸς τὴν Κορυθαλλίαν καλουμένην "Αρτεμιν . . . Ούουσι δε καὶ τοὺς γαλαθηνοὺς όρθαγορίσκους καλ παρατιθέασιν έν τῆ θοίνη τοὺς ἰπνίτας ἄρτους; vgl. Hesych. II, p. 323: πορυθαλλίστριαι αί χορεύουσαι τῆ Κορυθαλλία θεᾶ, und p. 387: πυριττοί οί έχοντες τὰ ξύλινα πρόσωπα καὶ έορτάζοντες τῆ Koουθαλλία γελοιασταί, mit Creuzer Symb. II, S. 561, wo insbes. auch die Sage bei Plut. qu. symp. III. 9, welche Korythalia (Κουφοθάλεια?) zur Amme Apolls macht, und die Bedeutung desselben Wortes als δάφνη έστεμμένη oder είφεσιώνη berührt ist; s. Etym. M. p. 276.28; 303.32; 531.53, Müller Dor. 1, 8. 330 [und Bötticher Baumkult S. 393 ff. Eine Korythalistria mit Korb, Backwerk und Maske der Artemis Korythalia nahend findet Panofka in dem Vasenbild (Tischbein Vas. d'Hamilt. II, 59) s. Archäol. Anz. 1856. n. 90, S. 209, vgl. auch dens. in Antikenschau, 1850. n. 14. 15. Ueber die Lokalität am Dikynnaion s. Curtius Pelop. II, S. 244.]
- 27) Vgl. Herod. VI. 56 und über Οὐράνια als Kampfspiele C. I. n. 1241. 58. 76. 1420. 21. 24, [Vischer Inscr. Spart. part. ined. octo, Bas., p. 15]; auch musisch, n. 1719 u. s. w.
- 28) Oder Όρθωσία Pind. Ol. III. 30; überhaupt Paus. III. 16. 7 ff.; Lucian. Anach. 38; Suid. s. v. Αυκούργος, dazu oben §. 27, not. 14 und St. A. §. 26,

- not. 7; auch Spanheim ad Callim. H. Del. 321, Fabric. ad S. Empir. p. 279, Böttiger Kunstmythol. I, S. 403, Plut. V. Arist. 17 und über die βωμονίκας (C. I. n. 1364) insbes. Servius ad Aeneid. II. 116, Rinck Rel. d. Hell. II, S. 220 f., [Welcker griech. Götterl. S. 584 f., Curtius Pelop. II, S. 237], nebst der Auslegung der bekannten Berliner Bronze bei Thiersch Epochen d. bild. Kunst S. 172. Jungfrauentänze daselbst vgl. Plut. V. Thes. 31: ήλθον μὲν εἰς Σπάρτην ἀμφότεροι καὶ τὴν κόρην ἐν ἱερῷ Αρτέμιδος Ὀρθίας χορεύουσαν ἀρπάσαντες ἔφυγον.
- 29) Paus. III. 13. 3: Καρνείον δὲ Απόλλωνα Δωριεῦσι τοῖς πᾶσι σέβεσθαι καθέστηκε; vgl. Schol. Theocr. V. 83 und mehr bei Spanheim ad Callim H. Apoll. 71, du Theil in M. de l'A. d. J. t. XXXIX, p. 185, Bōckh nett. crit. ad Pindar. p. 477 und expl. p. 289.
- 30) Athen. IV. 19: Δημήτριος δε ο Σκήψιος έν τῷ πρώτφ τοῦ Τρωϊκοῦ διακόσμου την των Καρνείων φησίν έορτην παρά Λακεδαιμονίοις μίμημα είναι στρατιωτικής άγωγής τόπους μέν γάρ είναι έννέα τῷ άριθμῷ, σκιάδες δὲ οὖτοι καλοῦνται σκηναὶς ἔχοντες παραπλήσιόν τι (also eine Art von Laubhüttensest) καλ έννέα καθ' ξκαστον ανδρες δειπνούσι, πάντα τε άπο προστάγματος κηρύσσεται. Εζει δε εκάστη σκιάς φρατρίας τρείς και γίνεται ή των Καρνείων έορτη έπι ήμέρας έννέα: [hierauf passt auch durchaus die Schilderung der nonides ausserhalb der Stadt von Polemo bei Athen. IV. 16, das σκηνάς ποιούνται παρά τὸν θεὸν (τὴν θέαν conj. Preller ad Polem. p. 136 ohne Noth), έν δὲ ταύταις στιβάδας έξ ύλης ntl., vor allen aber auch das θύουσι δ' έν ταὶς κοπίσιν αίγας, αίλο δ' ovder legeior, denn dies letztere kommt dem von dem Geschlecht der Alγείδαι verbreiteten Widder- oder Ziegengott Karneios (πάρα αξέ ημερος πολυρρήνιος ὑπὸ Γορτυνίων Hesych. s. v., dazu Welcker griech. Götterl. I, S. 471) vollständig zu, nicht aber dem Hyakinthos, auf den Rinck Rel. d. Hell. II, S. 191 und vorher Preller ad Polem. p. 138 die nonides beziehen]. Ueber Festbesorgen vgl. Hesych. II. 151: Καρνεάται οί άγαμοι, κεκληρωμένοι δέ έπι την του Καρνείου λειτουργίαν πέντε δε άφ' εκάστης (φυλης?) έπι τετραετίαν έλειτούργουν? insbes. aber auch I, p. 47: άγητης έν τοῖς Καρνείοις ὁ ιερωμένος τῆς θεοῦ, καὶ ἡ έορτὴ Αγητορία, mit Theopomp bei Schol. Theocr. V. 83: ὅτι τὸν αὐτὸν καὶ Δία καὶ Ἡγήτορα καλοῦσιν Αρyείοι, διὰ τὸ Κάρνον ἡγήσασθαι τοῦ στρατοῦ, und mehr über diesen akarnanischen Seher und Wogwoiser der Herakliden bei Schol. Pind. Pyth. V. 106 mit Eckermann Melampus S. 134-136. Ueber das Fest vgl. Rinck, Relig. d. Hell. II, S. 139-141. Das Καρνείον in Sparta selbst Paus. III. 13. 3 u. 4.
- 31) Seit Ol. XXVI nach Sosibius bei Athen. XIV. 37 und Euseb. Chron. I, p. 135 Armen., vielleicht aber auch schon etwas früher, insofern Terpander den ersten Sieg darin erlangt haben sollte, dessen Blüthe nach Hellanikus bei Clem. Alex. stromatt. I, p. 333 und Plut. de musica c. 4 eher vor Ol. XX fällt, vgl. antiqu. Lacc. p. 71 fgg.; und jedenfalls ist hier Hellanikus der beste Zeuge, dessen Verzeichniss der Karneoniken schon frühe urkundlichen Werth erlangt

hatte; vgl. Meurs. misc. Lacon. Il. 10, Müller Dorier II, S. 317, Sturz ad Hellan. fgm. p. 86, Plehn Lesbiaca p. 141 fgg.

- 32) Καρνείος ίερομηνία Δωριεύσι, Thuc. V. 54; vgl. Herod. VII. 206 mit Boeckh im Berl. Sommerkataloge 1816, und noch bestimmter Plut. V. Nic. c. 28, wonach er jedenfalls in Syrakus ganz dem attischen Μεταγειτνιών, folglich unserm August entsprach: s. Monatak. S. 65. Das Fest fiel nach Plut. qu. symp. VIII. 1 auf den siebenten des Monats, erstreckt sich aber mindestens bis zur Mitte desselben, wohin namentlich auch Eur. Alcest. 455 den musischen Agon setzt. Auf ländliche Gebräuche, die der beginnenden Weinlese entsprechen, deuten die σταφυλοδρόμοι bei Hesych. II, p. 1260: τινὲς τῶν Καρνεατῶν παρορμῶντες τοὺς ἐπὶ τρύγη?
- 33) Welcker in Hecker's medic. Ann. 1832, Mai S. 28 erklärt  $K\alpha\rho\nu\epsilon io\varsigma$  geradezu als den Vernichtenden, von  $\kappa\epsilon i\rho\epsilon\nu$ , woher auch  $K\eta\rho$ : oder darf man ihn als Widdergott (Schwenck Mythol. S. 117) mit dem argivischen  $A\rho\nu\epsilon io\varsigma$  (§. 52, not. 6) vergleichen? s. Abhh. d. Gött. Gesellsch. d. Wiss. II, S. 213 fg. [Oder ist er der Speerbaumgott von  $\kappa\rho\alpha\nu\epsilon i\alpha$ , der Cornelle, dem Holz der Lanzenschäfte, wie sie im Apollohain am Ida wuchs (Pauš. III. 13.3; Palaeph. 37) 37), ähnlich dem Mars Quirinus vgl. Bötticher Baumkult S. 132. 133?]
- 34) Hesych. I, p. 1126: Έκατομβεὺς μὴν παρὰ Λακεδαιμονίοις, ἐν ῷ τὰ Τακίνθια: vgl. Dodwell de cyclis p. 338 oder Manso Sparta III. 2, S. 201, und über die jährliche Wiederkehr des Festes Thucyd. V. 25 und Ovid. met. X. 218. [Vierzigtägige σπονδαὶ mit Messene für die Feier derselben Paus. IV. 19. 3. Dass die grosse Feier κατ' ἐνιαυτὸν war, wie die Dionysien in Athen, zeigt Thuc. V. 23.]
- 35) Vgl. Apollod. I. 3. 3 und mehr bei Heyne antiqu. Aufs. I, S. 77 fgg., Manso Sparta I. 2, S. 203 fgg., Welcker kl. Schr. I, S. 24 fgg., Schwenck in Welcker's Rh. Mus. VI, S. 539 fgg., Preller Demeter S. 253 fgg., Forchhammer Hellenika, Ann. dell' Inst. archeol. 1830 tav. l'agg. M., Rinck Relig. d. Hellen. II, S. 190 ff., der sie zu einem Frühlingsfest macht. [Apollo und Hyakinthos als belebender und tödtender Jahresgott verehrt, wie in Delphi Apoll und Bacchus. Darauf wird von Gerhard gr. Mythol. §. 304. 1; 313. 1 c. und Welcker gr. Götterl. S. 473 der als τετράωτος wirklich verehrte (ίδρύσαντο Zenob. I. 54 in Paroem. gr. I, p. 22) Apollo κουρίδιος bezogen, über den vgl. Hesych. s. v. κουρίδιον und κυνακίας, Liban. ed. Reisk. p. 340.]
- 36) Didymus bei Athen. IV. 17: Πολυκράτης ἐν τοὶς Λακωνικοῖς ἱστορεὶ, ὅτι τὴν μὲν τῶν Ὑακινθίων θυσίαν οἱ Λάκωνες ἐκὶ τρεὶς ἡμέρας συντελοῦσι, καὶ διὰ τὸ πένθος τὸ γενόμενον περὶ τὸν Ὑάκινθον οὕτε στεφανοῦνται ἐκὶ τοῖς δείπνοις οὕτε ἄρτον εἰςφέρουσιν, ἀλλὰ πέμματα καὶ τὰ τούτοις ἀκόλουθα διδόασι καὶ τὸν εἰς τὸν θεὸν παιᾶνα οὐκ ἄδουσιν οὐδ ἄλλο τι τοιοῦτον εἰςάγουσιν οὐδὲν, καθάπερ ἐν ταὶς ἄλλαις θυσίαις ποιοῦσιν, ἀλλὰ μετ εὐταξίας πολλῆς δειπνήσαντες ἀπέρτονται; vgl. Paus. III. 19. 3: καὶ Ὑακινθίοις πρὸ τῆς τοῦ ᾿Απόλλωνος θυσίας ἐς τοῦτον Ὑακίνθφ τὸν βωμὸν διὰ θύρας χαλκῆς ἐναγίζουσιν.

- 87) Didymus fährt fort: τη δε μέση των τριών ήμερων γίνεται θέα ποικίλη καὶ πανήγυρις άξιόλογος καὶ μεγάλη παιδές τε γάρ κιθαρίζουσιν έν χιτώσιν ανεζωσμένοι και πρὸς αὐλὸν ἄδοντες πάσας ᾶμα τῷ πλήκτρω τας χορδας έπιτρέχοντες έν ρύθμω μεν αναπαίστω μετ' όξέος δε τόνου τον θεον άδουσιν. άλλοι δ' έφ' εππων κεκοσμημένοι το θέατρον διεξέργονται γοροί τε νεανίσκων παμπληθείς είς έργονται καὶ τῶν ἐπιχωρίων τινά ποιημάτων άδουσιν, ορχησταί τε έν τούτοις άνωμεμιγμένοι την κίνησιν άρχαϊκήν ύπὸ τὸν αὐλὸν καὶ τήν φόλην ποιουνται· τῶν δὲ παρθένων αί μεν επί κανάθοων καμαρωτών ξυλίνων άρματων (s. not. 6) φέρονται πολυτελώς κατεσκευασμένων, αί δ' έφ' άμίλλαις άρμάτων [(έξ άμίλλης έφ' άρμ. Preller ad Polem. p. 135) | έζευγμένων πομπεύουσιν, απασα δ' έν κινήσει και χαρά της θεωρίας ή πόλις καθέστηκεν ιερειά τε παμπληθή θύουσι την ημέραν ταύτην, καὶ δειπνίζουσιν οί πολίται πάντας τους γνωρίμους και τους δούλους τους ίδίους, ούδεις δ' ἀπολείπει την θυσίαν, άλλα κενουσθαι συμβαίνει την πόλιν προς την θέαν; vgl. Eurip. Helen. 1469 und Theodoret. cur. Gr. aff. VIII, p. 908: Τακίνθια δε οί Σπαρτιάται εορτήν μεγίστην και δημοθοινίαν ενόμιζον: auch Aristoteles bei Macrob. Saturn. I. 18: apud Lacedaemonios etiam in sacris, quae Apollini celebrant, Hyacinthia vocantes, hedera coronantur, und wahrscheinlich Plut. amat. narr. c. 5: τινὰ πάνδημον έορτην, έν ή γυναίκες αμα παρθένοις και οίκείοις και νηπίοις έωρταζον, αι δε των έν τέλει καθ' έαυτας εν ανδοώνι μεγάλω διεπαννύχιζον: ja vielleicht selbst das Gewand, welches nach Paus. III. 16 die spartanischen Frauen jährlich dem amykläischen Apoll webten, s. §. 18, not. 10. [Theilnahme der verbündeten Staaten, so Athens Thuc. V. 23. Rinck Rel. d. Hell. II, S. 141 vergleicht Hyakinthien und Karneen wenig passend mit den kleinen und grossen Panathenäen.]
- 38) So die Hekatombäen Strabo VIII. 4.11, p. 362 und Lebas inser. Gr. I, p. 161, wobei übrigens den Heräen neben dem Monate Έκατομβεύς noch ein besonderer Ἡράσιος (Hesych. I, p. 1650) entspricht; ferner das Fest, dem der Γεράστιος bei Thucyd. IV. 119 seinen Namen dankt, und das nach Athen. XIV. 44 aus Trözen stammen könnte; vgl. Monatsk. S. 51. [Bückh Mondeyelen S. 87 aber erweist die Stellung desselben hinter dem Artemisios.] Auch Φλιάσιος (Steph. Byz. s. v. Φλιούς: ἐν ῷ τοὺς τῆς γῆς καφποὺς ἀκμάζειν συμβέβηκε könnte auf Phlius deuten, wo jedenfalls Hipponax bei Tzetzes in Iliad. 83. 28. den Hermes kennt, von dessen Beinamen Hesych. II, p. 1514 auch jenen Monat abzuleiten scheint; und Artemisien im Frühjahr (dem Elaphebolion entsprechend, Thuc. V. 19) waren gewiss ein allgemeines griechisches Fest, vgl. Monatsk. S. 47.
- 39) Paus. III. 11. 7: ἑορτη δὲ εἴ τις ἄλλη καὶ αί γυμνοπαιδίαι διὰ σπουδης Λακεδαιμονίοις εἰσίν: nicht mit der γυμνοπαιδεία oder Nacktheit der Uebungen zu verwechseln, die älteren Ursprungs war (St. A. §. 22, not. 3), während das Fest der Gymnopaedien nach Eusebius erst um Ol. XXVIII eingesührt ward, vgl. antiqu. Lacc. p. 84 fgg.
  - [40] Paus. III. 11. 2: Βιδιαίοις τοίς μέν τούς έπλ τῷ Πλατανιστά

καλουμένω καὶ ἄλλους τῶν ἐφήβων τιθέναι καθέστηκεν; bes. Paus. III. 14.8. Danach wird auf Lykurg die Stiftung dieses Kampfes zweier τάξεις auf dem umflossenen Platz, mit Hand, Fuss und Zähnen zurückgeführt; neben ihm ist Herakles der Schutzheros des Kampfes; zuvor geht ein nächtliches Hunde-opfer dem Enyalios im Phoebaeum, dem Sitz des Dioskurendienstes (Paus. III. 20.1) mit Verloosung der Stellung, sowie für den einzelnen das oben Note 12 erwähnte Achillesopfer.]

- 41) Dor. II, S. 338.
- 42) Die Zeitbestimmung folgt schon aus Plat. legg. I, p. 633 C: ἔτι δὲ κᾶν ταῖς γυμνοπαιδίαις δειναλ καρτερήσεις παρ' ἡμῖν γίγνονται τῆ τοῦ πνίγους δώμη διαμαχομένων, und noch deutlicher aus dem Verhältnisse zur Schlacht bei Leuktra nach Xenoph. Hell. VI. 4. 16 und Plut. V. Ages. c. 29, ohne dass man jedoch darum mit dem Grammatiker in Bekk. anecdd. p. 234 die Karneen hereinmengen dürfte; vgl. Göller ad Thucyd. V. 82.
- 43) Lucian. salt. c. 12: καὶ αί γυνοπαιδίαι αὐτοῖς ὁμοίως ὄρχησίς Écti: vgl. Meursii Orchestra in Gronov. Thes. T. VIII, p. 1246 und Einzelnes mehr bei Ruhnk. ad Tim. lex. p. 73 und Creuzer comm. Herod. p. 230; insbes. Hesych. I, p. 866: ενιοι μεν εορτήν φασι Σπαρτιατικήν, εν ή τούς έφήβους κύκλφ περιθείν τὸν ἐν ᾿Αμυκλαίφ βωμὸν τύπτοντας ἀλλήλων τὰ νῶτα, ταῦτα δέ ἐστι ψευδῆ: ἐν γὰρ ἀγορῷ ἑορτάζουσι, πληγαὶ δὲ οὐ γίνονται, αλλά πρόςοδοι χορών γεγυμνωμένων, und was Athen. XIV. 80 über die δρχησις γυμνοπαιδική und XV. 22 über die dabei üblichen στέφανοι θυρεατικοί sagt, obgleich diese Beziehung, welche auch die Festlieder auf den Sieg bei Thyrea (Her. I. 82) genommen haben sollen (Suidas I, p. 502), nicht berechtigt mit Ulrici hell. Dichtk. II, S. 214 und Bode II. 1, S. 57 die ganze Einrichtung erst nach 546 a. Chr. entstehen zu lassen; seierten dieselben doch nach Etym. M. p. 243 auch die Helden der Thermopylen! Besser Krause Hellen. I. 2, S. 828 fgg. [Rinck Rel. d. Hell. II, S. 254 trennt das thyreatische Fest ganz von den Gymnopädien]. Leichenfeier für Leonidas und Pausanias jährlich mit  $\lambda \dot{o} \gamma o \iota$  und einem für Spartiaten allein zugänglichen  $\dot{\alpha} \gamma \dot{o} \nu$  in Sparta Paus. III. 14. 1.
- 44) Xenoph. M. S. I. 2. 61: Λίχας μεν γάρ ταῖς γυμνοπαιδίαις τοὺς ἐπιδημοῦντας ἐν Λακεδαίμονι ξένους ἐδείπνιζε. Plut. V. Cimon. c. 10.
- 45) Plut. de musica c. 9: ή μεν οῦν πρώτη κατάστασις τῶν περὶ τὴν μουσικὴν ἐν τῆ Σπάρτη Τερπάνδρου καταστήσαντος γεγένηται τῆς δευτέρας δὲ Θαλήτας ὁ Γορτύνιος καὶ Ξενόδαμος ὁ Κυθήριος καὶ Ξενόκριτος ὁ Λοκρὸς καὶ Πολύμνηστος ὁ Κολοφώνιος καὶ Σακάδας ὁ Λογεῖος μάλιστα αἰτίαν ἔχουσιν ἡγεμόνες γενέσθαι τούτων γὰρ εἰςηγησαμένων τὰ περὶ τὰς γυμνοπαιδίας τὰς ἐν Λακεδαίμονι λέγεται κατασταθῆναι τὰπερὶ τὰς ἀποδείξεις τὰς ἐν Λοκαδία τῶν τε ἐν Λογει τὰ Ενδυμάτια καλούμενα: vgl. Athen. ΧΙΥ. 30: τρόπος δ' αὐτῆς (γυμνοπαιδικῆς) οῖ τε ἀσχοφορικοὶ καὶ οἱ βακχικοὶ, ὧστε καὶ τὴν ὅρχησιν ταύτην εἰς τὸν Διόνυσον ἀναφέρεσθαι und Schol. Pind. Pyth. II. 127 mit Müller Gesch, d. griech. Lit. I, S. 285 und Gryser com. Dor. p. 28.

[46) Plut. V. Cleom. 9: ἐστὶ δὲ Λακεδαιμονίοις οὐ Φόβου μόνον ἀλλὰ καὶ Θανάτου καὶ Γέλωτος καὶ τοιούτων ἄλλων παθημάτων ἱερά. τιμῶσι δὲ τὸν Φόβον οὐχ ἡγούμενοι βλαβερὸν, ἀλλὰ τὴν πολιτείαν μάλιστα συνέχεσθαι φόβφ νομίζοντες. Bild der Aido nahe der Stadt Paus. III. 20. 10, Curtius Pelop. II, S. 255.]

## §. 54.

Auch in Attika lassen sich unter der grossen Anzahl von Festen, deren dieses Land in seiner Blüthezeit mehr als irgend ein anderer griechischer Staat besass 1), verschiedene Bestandtheile verfolgen, je nachdem dieselben der ganzen Bevölkerung ursprünglich eigen, oder aus dem Cultus einzelner Orte auf die Gesammtheit übergegangen, oder nach dem Beispiele anderer Völker von Aussen angenommen waren; und namentlich sind auch abgesehen von späterer Einbürgerung ungriechischer Religionen?) schon in den Abweichungen der attischen Monate von dem gemeinschaftlichen ionischen Kalender fremde, zumal dorische Einflüsse sichtbar 3); doch folgt daraus allerdings noch kein solches Uebergewicht der letzteren, wodurch die angestammten Cultusgebräuche in den Hintergrund gedrängt worden wären, in deren fortwährender Heiligkeit sich vielmehr eben so sehr der autochthonische Charakter als die Pietät des attischen Volkes beurkundet 4). hat gleich der erste Monat nach der Sommersonnenwende, welche den Gränzpunkt des attischen Jahres bildet 5), seinen Namen zwar von den apollinischen Hekatombäen 6), die sowohl dem Worte als der Gottheit nach an gleichzeitigen spartanischen Cultus erinnern; daneben aber bestanden nicht nur die Κρόνια, nach welchen derselbe ursprünglich Kronion geheissen haben soll 7), fort 8), sondern was dem Monate eigentlich seine gottesdienstliche Bedeutung für Athen gab, war die Erinnerung an die politische Verschmelzung des ganzen Landes durch Theseus, welcher zuerst am 16ten die Συνοικέσια<sup>9</sup>), dann aber hauptsächlich die Panathenäen <sup>10</sup>) schon in ibrer jährlichen Wiederholung 11) und mehr noch in der grossartigen Feier gewidmet waren, die alle vier Jahre die ganze Bevölkerung im Dienste der Schutzgöttin Athene vereinigte 12). Insbesondere knüpfte sich dieser an das reiche Safrangewand, das attische Frauen zur Bekleidung des alterthümlichen Bildes der

Göttin gewebt hatten 18), und das am 28sten Tage dieses Monats 14) [wenigstens in jüngster Zeit] in Form eines Segels an einem Rollschiffe aufgehängt in festlichem Aufzuge nach dem Tempel auf der Burg gebracht wurde 15). Dem ganzen Feste weisen die Nachrichten des Alterthums vier Tage an 16), die folglich mit dem 25sten begonnen und [neben den Einleitungsopfern und den den Schluss bildenden grossen Hekatombenopfern auf der Akropolis und den daran sich schliessenden, das ganze Volk in Ausschüssen seiner Demen umfassenden Opfermahlzeiten 17) namentlich auch die Wettkämpfe umfasst haben müssen, deren [Leitung den zehn aus den Phylen gewählten Athlotheten anheimfiel 18, deren Preise [ausser dem Olivenkranz] in Thongefässen mit heiligem Oele bestehend 19), uns noch in mannichfachen Exemplaren erhalten sind 20). Dass auch dramatische Werke an den Panathenäen zur Schau gestellt worden seyen, ist zwar ein Irrthum 21), den vielleicht das gleichmässige Vorkommen der Choregie für cyklische Chöre, Pyrrhichisten und ähnliche Aufführungen bei dieser Gelegenheit veranlasst hat 22); wohl aber vereinigen sie nicht nur die wesentlichsten Gattungen gymnischer und hippischer Spiele, welche Griechenland überhaupt kannte 23), sondern bieten auch schon seit Pisistratus rhapsodischen Vortrag der homerischen Gedichte 24) und seit Perikles musische Wettkämpfe dar, für welche dieser das Odeum erbaut haben soll 25); endlich wurden auch dem natursymbolischen Charakter der Göttin entsprechende Fackelläufe [in der zum Fest gehörigen  $\pi \alpha \nu \nu \nu \chi l_S$ ] gehalten. Die Krone des Ganzen blieb inzwischen der erwähnte Aufzug<sup>27</sup>), an welchem auch Freigelassene und Schutzverwandte mit ihren Frauen und Töchtern insofern Theil nahmen, als jene den Markt mit Eichenlaub schmücken 28), diese theils Näpfe und Krüge zum Gebrauche des Opfers, theils den bürgerlichen Frauen und Jungfrauen Schirme und Sessel nachtragen mussten 29); dagegen war es für edle Bürgertöchter selbst eine Auszeichnung, Körbe mit Opfergeräthe auf den Köpfen [?] zu tragen 30), und in ähnlicher Art folgten die schönsten Greise der Procession mit Oelzweigen in den Händen<sup>31</sup>), während die übrige Bürgerschaft unter ihren Vorstehern 32) und die Jugend im Waffenschmucke 33) zu Ross und zu Fuss die ganze Macht und Herrlichkeit des Staats an den Tag legte 34).

- 1) Kenoph. rep. Ath. III. 8: ἄγουσι μὲν ἐορτὰς διπλασίους ἢ οἱ ἄλλοι: vgl. die Schriftsteller περὶ τῶν ᾿Αθήνησιν ἑορτῶν bei Bergk com. Att.
  reliqu. p. 90 und die Zusammenstellungen von Corsini fast. Att. II, p. 285—
  386, Clinton fast. Hell. II, p. 324 fgg., Rinck Rel. d. Hell. II, S. 422 ff.
- 2) Vgl. oben §. 10, not. 10—12 und die Bendidien unten §. 61, not. 1; auch Ammon C. I. n. 157 mit §. 40, not. 27, Isis nach Böckh n. 481, [dazu über Isisdienst in Hellas, bes. Athen s. Sauppe Praef. ad hymn. in Isidem, Turici 1842. 4, Keil onomatolog. p. 5, W. Dindorf praef. ad Eurip. Alcest. p. 9, Preller Ber. der Leipz. Ges. d. W. Phil. hist. Kl. 1854. S. 196 ff.]; Nephthys und Osiris n. 523 u. s. w.; phönikischer Poseidon im Phaleron s. Dinarch. b. Dion. Halic. de Din. p. 633.
- 3) Der ionische Kalender lässt sich namentlich aus den erhaltenen Resten des cyzicenischen (C. Inscr. II, p. 914—924) mit Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit so gestalten: Ταυρεών, Βουφονιών, Βοηδρομιών, Κυανεψιών, Απατουριών, Ποσειδεών, Αηναιών, Ανθεστηριών, Αρτεμισιών, Καλαμαιών, Θαργηλιών, Ιππιών, womit zum grösseren Theile auch Bergk Beitr. 2. Monatsk. S. 29—48 übereinstimmt, nur dass dieser Ταυρεών und Ίππιών gleichsetzt, dafür aber nach Βουφονιών aus dem attischen Kalender Μεταγειτνιών einschiebt und aus demselben Μουνυχιών für Καλαμαιών substituirt, wozu ich bis jetzt keinen Grund sehe; vgl. Monatsk. S. 23 und 32.
- 4) Vgl. Isocr. Paneg. §. 38: τοὺς ὑπὸ πάντων ὁμολογουμένους καὶ πρώτους γενομένους καὶ πρὸς τὰς τέχνας εὐφυεστάτους, καὶ πρὸς τὰ τῶν θεῶν εὐσεβέστατα διακειμένους; [Lys. in Nicom. 18: καίτοι περὶ εὐσεβείας χρὴ ἀλλ' ἐκ τῶν γεγενημένων σκοπεὶν; οἱ τοίνυν πρόγονοι τὰ ἐκ τῶν κύρβεων θύοντες μεγίστην καὶ εὐδαιμονεστάτην τῶν Ἑλληνίδων τὴν πόλιν παρέδοσαν, ῶστε ἄξιον ἡμὶν τὰς αὐτὰς ἐκείνοις θυσίας ποιεῖσθαι καὶ εἰ μηδὲν δι' ἄλλο, τῆς τύχης ἕνεκα τῆς ἐξ ἐκείνων τῶν ἱερῶν γεγενημένης]; Paus. I. 17. 1: τούτοις δὲ οὐ μόνον καθέστηκεν ἀλλὰ καὶ ἐς θεοὺς εὐσεβεὶν ἄλλων πλέον; und mehr St. A. §. 113, not. 7.
- 5) Vgl. St. A. §. 127, not. 5 und J. B. Weigl de anno Attico, Regensb. 1825. 4. Erst um Saec. II p. Chr. (Ideler I, S. 361; Monatsk. S. 33) macht auch Athen den Anfang mit der Herbstnachtgleiche, und demzufolge den Boedwomion zum ersten Monate, wofür jetzt bei Ross Demen von Attika S. 31 ein Beispiel vorliegt; vorher könnte man höchstens die Wintersonnenwende voranstellen, vgl. Böckh C. Inscr. II, p. 309.
- 6) Bekk. Anecdd. p. 247: Έκατομβαιών μὴν τῶν Αθηναίων ὁ ποῶτος ώνομάσθη δὲ οὖτως, ἐπειδὴ [ερός ἐστι τοῦ Απόλλωνος ὁ δὲ Απόλλων ῆλιος εἶναι δοκεῖ, ὁ δὲ ῆλιος τούτω τῷ μηνὶ μέγαν ποιεῖ τὸν δρόμον: τgl. Aristot. hist. anim. V. 11.
- 7) Vgl. Plut. V. Thes. c. 12 oder Etym. M. p. 321: Έπατομβαιών μήν έστι πας 'Αθηναίοις Κρονιών πρώτον καλυύμενος άπὸ τῆς γενομένης τῷ Κρόνῷ θυσίας, Ἐκατομβαιών δὲ ἀνόμασται διὰ τὰς τοῦ 'Απόλλωνος θυσίας κ. τ. λ., auch Hesych. s. v. Κρόνια II, p. 353. Die Opfer gehören dem Delphinion an, wo die Residenz des Aegeus Plut. V. Thes. 12.

- 8) Am 12ten des Monats, vgl. Demosth. Timocr. §. 26 und mehr bei Spalding in Abhh. d. Berl. Akad. 1804—11, S. 78 fgg., Buttmann Mythol. II, S. 52 fgg., Heffter in Alig. Schulz. 1833, S. 227, Bergk com. Att. reliq. p. 195, [Welcker griech. Götterl. I, S. 156 f.: Hauptzug war die Gleichheit von Herr und Diener.] An Menschenoper ist aber hier, wie Stephani Minotauros S. 28 meint, nicht zu denken. Bei späteren Schriftstellern, wie Plutareh (adv. Epicur. c. 16) und Lucian (Gall. 14), ist es allerdings schwer die Verwechselung mit den römischen Saturnalien zu vermeiden; doch muss es auch in Athens früherer Zeit ein Fest der Lust gewesen seyn; vgl. Machon bei Athen. XIII. 44 und Accius bei Macreb. Saturn. I. 7.
- 9) Oder συνοίπια, vgl. Thuc. II. 15 und Larcher p. 186, der nur Pfutarchs (V. Thes. c. 24) μετοίπια mit Recht verwirft; auch J. B. H. Meyer de Theseo Athenarum conditore, Osnabr. 1845. 4. Mit den Panathenäen, wie Hüllmann Anf. d. griech. Gesch. S. 144 und ligen de tribub. Att. p. 65 gethan, darf dieses Fest nicht verwechselt werden; wohl aber gehört dazu die auch C. I. n. 157 erwähnte θυσία τῆ Εἰρήνη, vgl. Schol. Aristoph. Pac. 1010: ἐν γὰς τῆ τῶν Συνοιπεσίων ἑοςτῆ οἱ μέν φασιν Εἰρήνη θυσίαν τελεϊσθαι, ής ὁ βωμὸς οὐχ αίματοῦται. [Vgl. dazu Droysen in Schmidt Ztschr. f. Geschichtsw., 1847. VIII, S. 313, Rinck Rel. d. Hell. II, S. 227 f., Bötticher Baumkult S. 476, Curtius gr. Gesch. I, S. 247. Falsch die in Cornelius Nepos (Timoth. 2) gegebene Nachricht, dass erst seit des Timotheus Sieg bei Leukas (Ol. 101, 2) der Eirene in Athen Altäre gestiftet sein. Der erste Eintritt des Theseus in die Stadt wird auf den 8. Kronion gesetzt, Plut. Thes. 12. Die Bedeutung der Hestiasis der Bürgerschaft dabei erhellt aus dem Ertrag des δερματικόν, s. Inschrift bei Böckh Staath. II, S. 180 f.]
- 10) Paus. VIII. 2: τούτω γὰς τῷ ἀγῶνι ᾿Αθήναια ὅνομα ἦν, Παναθήναια δὲ κληθῆναί φασιν ἐκλ Θησέως, ὅτι ὑπὸ ᾿Αθηναίων ἐτέθη συνειλεγμένων εἰς μίαν ἀκάντων πόλιν: vgl. Harpocr. p. 228 und St. A. §. 93,
  not. 12. Wenn Chron. Par. ep. 10 und Apollod. IH. 14. 6, sowie Schol. Aristic.
  Panath. p. 329 c. sehon Erichthonius als Stifter nennen, so kann dieses nur
  auf das Einzelfest der Phyle Athenais gehen, wie andererseits in der Kaiserzeit
  gelehrte Affectation auch für das Gesammtfest den Namen ᾿Αθήναια herstellt,
  Athen. XIII. 12. [Mythische Veranlassung ist für Erichthonius der φόνος τοῦ ᾿Αστερίου τοῦ γίγαντος s. Schol. Arist. a. a. O., der entsprechend Athene als
  Gigantensiegerin geseiert ward. Bedeutung des Pisistratus für den Athenekult, für die Erneuerung, cyklische Bestimmung und Erweiterung der Panathenien s. Schol. Arist. Panathen. p. 229 C, dazu Curtius gr. Gesch. I, S. 299 ff.]
- 11) Kleine Panathenäen, s. oben § 46, not. 18 und Harpoer. p. 228: διττὰ Παναθήναια ήγετο Αθήνησι, τὰ μὲν καθ' ἔκαστον ἐνιαυτὸν, τὰ δὲ διὰ πεντετηρίδος, ἄπερ καὶ μεγάλα ἐκάλουν. [Ueber die unterscheidende Bezeichnung Παναθήναια oder τὰ Π. τὰ κατ' ἐνιαυτὸν, selten τὰ Π. τὰ μικρὰ für die kleinen, τὰ Π. τὰ μεγάλα, später erst τὰ μεγάλα Π. für die grossen s. Beeckh Staatsh. d. Ath. II, S. 762.] Sonderbar ist die trieterische Wiederkehr im Arg. Dem. Mid. p. 510 und þei Lutat. ad Stat. Theb: X. 56;

doch verdient sie wohl eben so wenige Beachtung als Proclus ad Plat. Tim. p. 9, der das kleinere Fest in den Thargelion verlegt, obgleich diesem nicht nur Meursius, sondern noch Clinton F. Hell. II, p. 338, Vater in Jahn's Archiv IX, S. 221, Bötticher Tektonik II, S. 164, K. v. Paucker das attische Palladion, Mitau 1849, S. 19 ff., Rinck Rel. d. Hell. II, S. 230 beistimmen; dass beiden Festen wenigstens der gleiche Monat gebühre, haben schon Petit legg. Att. p. 18 und Böckh Staatsh. I, S. 614. II, S. 8 L 45 f. 123. 134. 621, sowie in Berl. Monatsber. 1855, S. 207 angedeutet und O. Müller im Cambr. philol. Mus. II, p. 227 fgg. aus Eurip. Herael. 777, Demosth. Timocr. §. 26, C. I. n. 157 bündig nachgewiesen. Erst in der Kaiserzeit erscheint das Ganze als ein Frühlingsfest, vgl. Himer. Orat. III, p. 426; auch Virgil. Ciris 21? [Ueber die Feier der kleinen Panathenäen giebt jetzt die wichtige Inschrift bei Rangabé Ant. Hellen. II, p. 439 ff. n. 814 genaue Auskunft. Danach sind die legoποιοί οί κατ' ένιαυτον die διοικούντες; vorausgeht ein Opfer der Athena Hygicia und auf dem Arcopag, wobei κρεανομίαι an die μάντεις, die neun Archonten, Schatzmeister der Athena, die εεροποιοί, die στρατηγοί, ταξίαργοι, πομπείς und die άρφηφόροι (nach wahrscheinlicher Ergänzung) stattfanden; dem folgt die παννυχίς ώς καλλ στη, dann die πομπή auf die Akropolis αμα τω ηλίω ανίσχοντι und das Opfer der Hekatombe Kiihe auf dem grossen Athenealtar mit Ausnahme der schönsten, auf dem der Athene Nike zu opfernden und die πρεανομία an die Athenäer nach den Demen, die eine bestimmte Zahl Männer stellen. Auch Agonotheten für die kleinen Panathenäen kennt Böckh in der Inschrift C. J. n. 144 s. Staatsh. II, S. 30. Rinck's Annahme (Rel. d. Hell. II, S. 232) von der Feier der kleinen Panathenäen im Piraus im Monat Thargelion, die sich stützt auf Schol. Plat. Rep. p. 395, wird dadurch gänzlich widerlegt.]

- 12) Schol. Aristoph. Nubb. 385: τὰ δὲ Παναθήναια ἑοφτήν πας 'Αθηναίοις εἶναι μεγίστην παρὰ πάντων ἄδεται: vgl. Meursii Panathenaea L. B. 1619. 4 oder in Gronov. Thes. T. VII, p. 83=108, C. Hoffmann Panathenaikos, Cassel 1835. 8, H. A. Müller Panathenaica, Bonn 1837. 8, O. Müller in hall. Encykl. Sect. III. B. 10. S. 85—87, Meier in hall. Encykl. Sect. III, B. 10, S. 277 fgg., [Petersen Feste der Pallas Athene S. 16—20, Rinck Relig. d. Hell., Preller Mythol. I; S. 139 f., Duncker Gesch. des Alterth. IV, S. 344 ff.]
- 13) Schol. Aristoph. Av. 827: τη 'Αθηνά πολιάδι οὖση πέπλος ἐγίνετο παμποίκιλος, δν ἀνέφερον ἐν τῆ πομπῆ τῶν Παναθηναίων; Virg. Ciris. 21 ff.: sed magno intexens peplo, qualis Erechtheis olim portatur Athenis, debita cum castae solvuntur vota Minervae, tardaque confecto redeunt Quinquatria lustro —; felix ille dies, felix et dicitur annus, felices qui talem annum videre diemque —; V. 84: tale deae velum solemni in tempore portant. Also kein παραπέτασμα, wie Leake Topogr. v. Athen übers. v. Sauppe 8. 420 fgg. will, vgl. Böttiger kl. Schr. III, S. 455, und über das Bild der Poliss Gerhard in Abhh. d. Berl. Akad. 1842, S. 413; über die Verfertigung des Peplus aber und das Verhältniss der ἀρρηφόροι (Etym. M. p. 149 und unten §. 61) und ἐργαστίναι (Hesych. I, p. 1418) Schol. Eur, Hecub, 463: οὐ μό-

νον δε αί παρθένοι υφαινον άλλα καλ γυναίκες τέλειοι, mit Müller in hall. Encykl. III. 10, S. 84 fgg., Bötticher Tektonik II, S. 199 f. 205. und über die von Helikon und Akesas erfundene (Athen. II. 30; Zenob. prov. I. 56; vgl. Völkel archäol. Nachlass S. 118), Gigantomachien (Procl. ad Plat. Tim. p. 26; Virg. Ciris v. 29-34, we ver allen Typho genannt ist) und andere Götterkämpfe (Plat. Euthyphr. p. 6B; Plut. V. Demetr. c. 31; auch Boreas und Orithyia nach Nonn. Dion. XXXIX. 189) vorstellende, auch die Abbildung verdienter Männer aufnehmende Stickerei [in Bezug auf den Dresdener Pallastorso] vgl. Creuzer Symb. III, S. 471 fgg. und Böckh trag. Gr. princ. p. 198 fgg. Ob auch an den kleinen Panathenäen ein Peplus dargebracht ward, was Müller und Hoffmann läugnen, Böckh und Meier nach Diodor. XX. 46 und Schol. Aristoph. Equ. 568 behaupten, mag dahinstehen, [wird aber nach dem obigen Erweis der πομπή nur wahrscheinlicher]; dass derselbe aber auf keinen Fall, wie Schol. Plat. republ. p. 395 aus Proclus ad Tim. p. 26 missverständlich geschlossen hat, den Kampf der Athener und Atlantiner darstellte, habe ich bereits Gesch. d. platon. Philos. I, S. 704 bemerkt. [Wenn Bötticher Tektonik II, S. 205 den veränderlichen, auf Pracht berechneten Charakter des Peplos der grossen Panathenäen gegen den heiligen, unveränderlichen des jährlichen hervorhebt, so stützt sich dies zunächst nur auf seine Verbindung der kleinen Panathenäen mit den Plynterien und Kallynterien, ist doch auch er durch diese Hypothese zur Verlegung der kleinen Panathenäen in den Piräus verführt worden (II. S. 239)].

- 14) Proclus ad Tim. p. 9: Έκατομβαιῶνος τοίτη ἀπιόντος, was auch in den Jahren, wo dieser Monat hohl war, wenigstens nach Proclus Theorie (§. 45, not. 11) keinen andern Tag bezeichnen kann. Dodwell's Rechnung (Ann. Thucyd. p. 681), welcher nach Thuc. V. 47 den 20sten Scirophorion als den Tag des Festes bezeichnet hatte, ist schon von Corsini II, p. 360 beseitigt; [Rinck's Versuch dieselben auf den 13. bis 16. Hekatombäon zu setzen (Rel. d. Hell. II, S. 234) ist durchaus verfehlt]. Schwieriger ist die Entscheidung über den Tag der kleinen Panathenäen, die Corsini auf den 14ten, Hoffmann und H. A. Müller auf den 17ten Hekatombäon ansetzen, die jedoch auch wohl mit Meier auf den 28sten als die heilige τοίτη der Athene zu legen sind, vgl. oben §. 44, not. 5.
- 15) Schol. Aristoph. Equ. 566; ἰδία παρὰ τοῖς ᾿Αθηναίοις πέπλος τὸ ἄρμενον τῆς παναθηναϊκῆς νεὰς, ῆν οἱ ᾿Αθηναῖοι κατασκενάζουσι τῆ θεῷ διὰ τετραετηρίδος, ῆς καὶ τὴν πομπὴν ἀπὸ τοῦ Κεραμεικοῦ (vom Λεωκόριον, Thuc. I. 20) ποιοῦσι μέχρι τοῦ Ἐλευσινίου: vgl. Paus. I. 29 und Kayser ad Philostr. V. Soph. II. 1. 5, [sowie Bötticher Tektonik der Hellenen II. 205. 239. Mit Recht weist A. Müller in hall. Encykl. a. a. O. S. 86. Not. 36 auf die Zeit des Herodes Atticus, als die Zeit hin, aus der die Berichte von diesem Schiffe stammen, während ursprünglich nur an ein ἀναφέρειν in der Pompe, an ein κομίζειν auf einem Wagen zu denken ist und die obige Stelle des Schol. Aristoph. weist auch darauf hin, dass dieses Schiff nur bis zum Eleusinion sich bewegte]. Ueber den Weg der Procession aber O.

Müller in ball. Encykl. I. 6, 8. 235 und hinter Stuart u. Revett übersetzt von Wagner II, S. 695.

- 16) Schol. Aristid. p. 98 und 196, wobei Meier S. 179 auch Schol. Eur. Hecub. 465 berichtigt und H. A. Müller widerlegt, der zwölf Tage vom 17ten bis 28sten annimmt.
- 17) Vgl. schon Homer. Il. Π. 550: ἔνθα δέ μιν ταύφοισι καὶ ἀφνειοῖς ἐλάονται κοῦφοι ᾿Αθηναίων, die Note 11 besprochene Inschrift bei Rangabé Ant. Hell. II, n. 874 und C. I. n. 146 für die Beschaffung der Hekatombe, sowie die πολύθυτος τιμὰ bei Eur. Heracl. 777. Der Opferschmaus vgl. Aristoph. Nub. 885: ζωμοῦ Παναθηναίοις ἐμπλησθείς und Schol. mit Rangabé II. n. 785 b, woraus die Sendung von Ochsen als Geschenk von Seiten der attischen Colonien erhellt, vgl. Böckh Staatsh. II, S. 9. Panathenäische ποτήφια sehr groß, τὰ μὲν δίχοα τὰ δὲ καὶ μείζονα Posidon. bei Athen. XI. p. 495. Die Παννυχίς auf der Burg selbst als Bestandtheil der Festausgaben s. Rangabé a. a. O. und die Jungfrauntänze derselben Eur. Heracl. 782 ff.]
- [18) 'Αθλοθέται s. Poll. VIII. 93: ἀθλοθ. δέκα μέν είσιν είς κατὰ φυλήν δοκιμασθέντες δὲ ἄρχουσι τέσσαρα ἔτη είς κατὰ φυλήν ἐπὶ τῷ διαθεῖναι τὰ Παναθήναια τόν τε μουσικὸν καὶ τὸν γυμνικὸν καὶ τὴν ἱπποδρομίαν; dazu C. I. n. 147. 'Αγωνοθέτης erwähnt Luc. Nigrin. 14. Vgl. überhaupt Meier a. a. O. S. 286, Böckh Staatsh. II, S. 9, Rangabé Ant. Heli. II. n. 812. Für die gesetzmässige Abhaltung wachen die zehn aus der Bürgerschaft erlesenen ἐπιμεληταὶ, Demosth. Philipp. I. 50. 8.]
- 19) Schol. Aristoph. Nubb. 1005: αί leçαl ἐλαῖαι τῆς ᾿Αθηνᾶς ἐν τῆ ἀπροπόλει (richtiger in der Akademie; Meurs, lectt. Att. IV. 6; Burmann Jup. fulgur. p. 180; [der heilige Oelbaum daselbst ist erst ein Absenker desjenigen auf der Akropolis, ein φυτὸν ἐλαίας δεύτερον λεγόμενον φανῆναι s. Stark in Ber. Leipz. Ges. d. W. hist. phil. Kl. 1856. S. 90 f.]) μορίαι ἐκαλοῦντο, ἐξ ῶν τὸ ἔλαιον τῶν Παναθηναίων · κέραμον γὰρ ἐλαίον ἔλαβον οἱ νικῶντες: vgl. Pind. Nem. X. 25, Simonid. in Anthol. Pal. XIII. 19, Lucian. Anach. c. 9 und über die Frage, ob das Oel oder das Gefäss die Hauptsache, Thiersch in Abhh. d. Bayer. Akad. 1844, philol. Cl. B. IV, S. 66 gegen Bröndsted in den Transactions of the R. soc. of liter. II, 1, p. 112 und Kramer über den Styl und die Herkunft der gemalten Thongefässe, Berlin 1837. 8, S. 88, sowie O. Jahn Beschreib. d. Vasensammi. zu München. Münch. 1864. S. Cl f., der aber die Benutzung gleich geschmückter Gefässe für den vom athenischen Staat geführten Handelsverkehr mit diesem erlesenen Oele dabei geltend macht.
- 20) Τῶν ᾿Αθήνηθεν ἄθλων: vgl. Böckh C. Inscr. I, p. 49 und im Berl. Winterkataloge 1881—32, Gerh. in Ann. dell' Inst. archeol. 1830, T. II, p. 215 und etrusk. kampan. Vasenb. Berlin 1843. fol. S. 3 fgg., H. A. Müller in hall. Encykl. III. 10, S. 294—802, und was sonst oben §. 30, not. 1 citirt ist.
- 21) Vgl. Diog. L. III. 56: olov exervol tetoasi doauasiv nyweltovto Liovoslois, Annalois, Navadnyalois, Xútoois, we to tetastov ne sactuoino, und dagegen Barthélemy in M. de l'A. d. Inscr. XXXIX, p. 172, Böckh trag. Gr. princ. p. 201 und Berl. Abhh. 1816, S. 99, und was Fritzsche

1

de Lenaels S. 56 weiter anführt, wonach Zastra de Aristoph. Eccles. tempore et consilio, Vratisl. 1886. 8, p. 19 fgg. [und Rinck Rel. d. Hell. II, S. 288] das Missverständniss nicht wieder empfehlen durften.

- 22) Vgl. Xenoph. rep. Ath. III. 4 und Lysias de mun. acc. §. 1—5, wo dieselbe namentlich auch für das kleinere Fest erwähnt ist; inschriftlich in Έφημ. ἀρχαιολ. 1839. n. 186, bei Jahn Vasensamml. S. CII. Not. 787; im Allg. aber St. A. §. 161, not. 2 und Bode hell. Dichtk. III. 1, S. 119 fgg. [Die Pyrrhiche von Athene selbst nach dem Gigantensieg getanzt, Plato Legg. VII, p. 796 b, Dion. Halic. A. Rom. VII. 72; die Flöte ihre Begleitung mit dem νόμος πολυκέφαλος der Athene Pind. Pyth. XII. 7 f. mit Böckh ad l. c., vgl. Müller in hall. Encykl. III. 10. S. 108. 87, Meier a. a. O. S. 286.]
- 23) [Die hippischen sind die ältesten, der mythischen Thatsache: αφ' ου 'Εριχθόνιος Παναθηναίοις τοῖς πρώτοις γενομένοις ἄρμα ἔζευξε καὶ τὸν άγῶνα ἐδείκνυε Marm. Par. 217 entsprechend; das Lokal derselben ἐν Ἐχελιδῶν, in der sumpfigen Ebene nach dem Piräus zu s. Steph. Byz. Εχελίδαι, Etym. M. 340. 53, Hesych. s. v. Evershoov, dazu Leake Demen S. 27.] Die gymnischen freilich nach Eusebius erst seit Ol. LIH. 3; doch gingen sie nachmals den hippischen voraus, vgl. Xenopb. Symp. I. 2 und im Allg. die theils im C. I. n. 1590. 91, theils in Ann. dell' Inst. archeol. 1829, T. I, p. 155 fgg. und im archäol. Intell. Bl. 1835, S. 19 und 27 edirten Inschriften, welche von H. A. Müller p. 77 fgg. und Meier S. 282 mit höchster Wahrscheinlichkeit hierher gezogen worden sind; vgl. auch Bergk in Ztschr. f. Alt. 1855, S. 151; über die gymnischen insbes. aber Ambrosch in Ann. dell' Inst. archeol. 1883, T. V, p. 64-89. Besonders dem Fest eigenthümlich unter der grossen Fülle hippischer Agonen der Kampf der ἀποβάται vgl. Plut. Phoc. 20: Φώπο δὲ τῷ νίῷ βουλομένω άγωνίσασθαι Παναθηναίοις άποβάτην έφηκεν —; detu s. Meiet a. a. O. S. 282. Die gymnischen Spiele, sowie die πυρρίχαι für παίδες, άγέresou und ανθοες Suid. s. v. Παναθήναια, dazu Meier a. a. O. S. 283. 84. Note 68. Die Annahme eigener Wettfahrten zur See an den kleinen Pahathenken bei Bötticher Tektonik II, S. 239 beruht auf falscher Auslegung von Lys. anol. dwood. 5.]
- 24) Lycurg. c. Leocr. §. 102: οῦτω γὰο ὑπέλαβον ὑμῶν οἱ πατέρες σπουδαῖον εἶναι ποιητὴν, ῶςτε νόμον ἔθεντο καθ' ἐκάστην πεντετηρίδα τῶν Παναθηναίων μόνου τῶν ἄλλων ποιητῶν ὁαψωδεῖεθαι τὰ ἔπη: vgl. Plat. Hipparch. p. 228 B, Aelian. V. H. VIII. 2 mit Wolf prolegg. Hom. p. cxlin ígg., Nitzsch indag. per Odyss. interpol. p. 28 ígg. und de Pisistrato Homericorum carminum instauratore, Kil. 1839. Å, Kreuser hemer. Rhapsoden S. 13 ígg., Düntzer in Zeitschr. ſ. d. Alt. 1837, S. 268 ígg., Vater in hall. Bncykl. III. 15, S. 63 ígg., und was eben §. 29, not. 27 citirt ist. Ueber sonstige Vorträge (des Choerilos Schlacht bei Salamis s. Suid. s. v. Χοιφίλος, Meier a. a. O. S. 285, Nitzsch de hist. Hom. p. 160, des Herodot? Baehr II, p. 659; des Isokrates Panegyrikus? Prellet Demeter S. 71) vgl. Meier S. 287.
- 25) Plut. V. Pericl. c. 13: φιλοτιμούμενος δ' ὁ Περικλής τότε πρώτον έψηφίσατο μουσικής άγῶνα τοὶς Παναθηναίοις ἄγεσθαι καὶ διέταξεν

αὐτὸς ἀθλοθέτης (St. A. §. 150, not. 3; Krause Hellen. II. I, S. 128) αίρεθεις, καθότι χρη τοὺς ἀγωνιζομένους αὐλεὶν η ἄδειν η κιθαρίζειν: vgl. Plut. de musica c. 8, der ή τῶν Παναθηναίων γραφη ή περὶ τοῦ μουσικοῦ ἀγῶνος anführt, ferner die συναυλία bei Poll. IV. 83 und über die Zeitbestimmung Schol. Aristoph. Nubb. 971, wo jedoch Meier S. 285 statt ἐπὶ Καλλίου vielmehr Καλλιμάχου ἄρχοντος (Ol. LXXXIII. 8) vorschlägt.

- 26) Schol. Aristoph. Ran. 1087; vgl. Haase in hall. Encykl. III. 9, S. 402 fgg., Stephani im Ind. Dorpat. 1850. p. 6 und mehr oben §. 30, not. 31. Der Lauf begann vom Altar des Eros c. 7, 1, Hermias ad Plat. Phaedr. p. 78.
- 27) Πομπή παναθηναϊκή, vgl. Meier S. 288 fgg. und H. A. Müller p. 99 fgg., insbes. nach Anleitung des Frieses vom Parthenon, worüber im Allg. O. Müller in Ann. dell' Inst. archeol. 1829, T. I, p. 221 fgg. und hinter Stuart und Revett II, S. 667 fgg. mit Nachträgen im Kunstblatt 1835 N. 76, 1836 N 60, 1840 N. 49. [Bötticher in Ztschr. f. d. Bauw. v. Erbkam 1852. S. 194—210; 498— 520; 1853, S. 35-44, 127-142, 269-283, Arch. Anz. 1854. n. 62. 63 bestreitet diese strenge Beziehung des Frieses und sieht an ihm die Vorexercitien zur Aufführung der attischen Staatspompen überhaupt; Petersen dagegen, der die sacrale Bedeutung der Pompe mit Recht betont, will den Bezug auf die Panathenäen sogar ganz läugnen und findet eine Verbindung von zwei Festzügen, Plynterien und Arrephorien und des Kampfes an angeblich in Athen gefeierten Ilieia s. Feste der Athene und Fries des Parthenon, Hamb. 1855, Ztschr. f. d. Alterth. 1846. n. 73-75; 1857. n. 25 ff.; Arch. Zeit. 1855. n. 74. Trotz alledem halten wir mit Overbeck in Ztschr. f. d. Alterth. 1857. n. 1. 2 und Vischer Erinner. S. 165 ff. an dem Bezuge des Frieses zur Panathenäenpompe entschieden fest; abgesehen von all den innern Unwahrscheinlichkeiten, z. B. einer doppelten Zeusdarstellung auf einer Seite sind die Panathenäen das einzige zum Parthenon in nothwendiger Beziehung stehende Fest.]
- 28) Bekk. anecdd. p. 242: τὸ τοὺς ἀπελευθερωθέντας δούλους καὶ ἄλλους βαρβάρους κλάδους δρυὸς Εκαστον διὰ τῆς ἀγορᾶς ἐν τῆ τῶν Παναθηναίων ἑορτῆ φέρειν. [Bötticher Baumk. S. 450 f. macht zuerst darauf aufmerksam, dass die Bekränzung der vollberechtigten Theilnehmer der Pompe in Myrte bestand mit Ausnahme der Thallophoren, ebenso wie die Archonten den Myrtenkranz trugen und dass dieser Schmuck der im Culte der Peitho und Aphrodite Pandemos ausgesprochenen Stiftung des Volksstaates galt.]
- 29) Aelian. V. Hist. VI. 1: τὰς γοῦν παρθένους τῶν μετοίκων σκιαδηφορεῖν ἐν ταῖς πομπαῖς ἡνάγκαζον ταῖς ἑαυτῶν κόραις, τὰς δὲ γυναῖκας ταῖς γυναιξὶ, τοὺς δὲ ἄνδρας σκαφηφορεῖν: vgl. Poll. III. 55 mit St.

  Α. §. 115, not. 10 und über die dort auch erwähnten διφροφόροι, αῖ ταῖς κανηφόροις εἴποντο δίφρους ἐπιφερόμεναι, Hesych. I, p. 1011 oder Etym. M.
  p. 279.
- 30) Harpocr. p. 161, Bekk. Anecdd. p. 270, Hesych. II, p. 136: ἐν ταῖς πομπαῖς αἱ ἐν ἀξιώματι παρθένοι ἐκανηφόρουν, ωςπερ καὶ ἐν τοῖς Παναθηναίοις οὐ πάσαις δὲ ἐφεῖτο κανηφορεῖν: vgl. Thuc. VI. 56, wo auch die Schwester des Harmodius beordert wird: ηκειν κανοῦν οἴσουσαν ἐν

πομπή τινί, dann aber zurückgewiesen wird, diese πομπή ausdrücklich von den grossen Panathenäen unterschieden ist, und mehr bei Visconti Mém. sur les sculptures du Parthenon p. 48 fgg. und Böttiger kl. Schr. III, S. 282 fgg. [Petersen bestreitet völlig die Bezeichnung Kanephoren für irgend Jungfraun des Zuges auf dem Fries s. Feste der Pall. Ath. 1855. 4. S. 24 ff., Ztschr. f. Alt. 1857. n. 26. Aber es hat πανηφόροι eine ganz enge und eine weitere Bedeutung; in jener sind es die zwei die verdeckten ίερα auf dem Haupte tragenden Jungfraun, wie sie Polyklet (Cic. Verr. IV. 4) gebildet und wie sie auf dem Friese bei der Priesterin erscheinen, in dieser ist es aber die grosse Zahl der auserlesenen Jungfraun, die überhaupt τὰ πρὸς τὴν θυσίαν bringen, und eine Pompe bilden, deren Zahl sehr gross war. Oder haben die hundert Kanephoren, für die der Redner Lykurg goldenen Schmuck, zunächst Kränze anschafft (Volksbeschluss hint. d. Vit. X. Oratt., Paus. I. 29. 16, Böckh Staatsh. I, S. 289. 571) alle im Zuge verdeckte ίερα auf dem Haupte getragen?]

- 31) Xenoph. Symp. IV. 17: θαλλοφόρους γάρ τῆ Αθηνῷ τοὺς καλοὺς γέφοντας έκλέγονται: [daher Stob. Serm. CXV. 26]; vgl. Schol. Aristoph. Vesp. 544, namentlich auch dessen Bemerkung: ὁ μέντοι Δικαίαρχος ἐν τῷ Παναθηναϊκῷ οὐκ οἶδα έξ ὅτου ποτὲ καὶ τὰς γραῦς ἐν τοὶς Παναθηναίοις ύπείληφε θαλλοφορείν, πολλών άλλήλοις όμολογούντων περί του μόνους τους πρεσβύτας θαλλοφορείν κ. τ. λ., [dazu vgl. Bötticher Baumk. S. 404. 432, der die yégovtes als Ackerverwalter hierbei bezeichnet, gestützt auf die Worte des Scholiasten: οί γέροντες γὰρ τὰ τοιαῦτα ἐν ἀγρῷ οἰκονομοῦσιν.] Eher könnte man mit Schneider ad Xenoph, M. Socr. III. 3. 12 und Siebelis ad Philoch. p. 25 den εὐανδοίας άγων hierher ziehen, welchen Harpocr. p. 130 und Bekk. anecdd. p. 267 den Panathenäen, letzterer mit dem Zusatze: ov ποινωνείν οὐκ ἐξην τοῖς ξένοις zuweisen; doch auch dieser Annahme hat Meier de Andoc. adv. Alcib. V. 12, p. 117 gewichtige Gründe entgegengesetzt und jenen als eine besondere Liturgie aufgefasst. [Bückh Staatsh. I, S. 597. Not. 9 fügt das inschriftliche Zeugniss für die ενανδρία, als wirklichen Agon aus Έφημ. άρχαιολ. n. 136 hinzu.]
- 32) Den Demarchen nach Schol. Aristoph. Nubb. 32: ούτοι δὲ τὴν πομπὴν τῶν Παναθηναίων ἐκόσμουν.
- 33) Thucyd. VI. 58: μετὰ γὰρ ἀσπίδος καὶ δόρατος εἰώθεσαν τὰς προπομπὰς ποιείν.
- 34) Vgl. §. 31, not. 12 und über die [später fast hauptsächliche] Thätigkeit der Strategen, Taxiarchen und Hipparchen bei dieser Gelegenheit Xenoph. Mag. Equ. 3. 1, Dem. Mid. § 171 und Phil. I. §. 26: τὰς πομπὰς πέμπουστιν ὑμῖν μετὰ τῶν ἱεροποιῶν, auch Athen. IV. 64 und m. Abh. de equitt. Att. p. 19, [sowie Petersen in Ztschr. f. Alterth. 1857. n. 25, S. 196].

## **§**. 55.

Auch das Fest des Απόλλων Μεταγείτνιος, von welchem der zweite attische Monat benannt ist 1), dürfte statt des örtlichen

[an zwei Demen in Athen selbst geknüpften] Ursprungs, den ihm die Alten beilegen 2), einen fremden gehabt haben, wie sich denn derselbe Name in dorischer Form auch auf der Insel Kos findet 3); Näheres wissen wir jedoch darüber eben so wenig, als über die Βοηδρόμια des folgenden Monats, obgleich auch diese sich weit über die Gränze, welche ihnen die gemeine Sage steckt 4), hinaus verfolgen lassen<sup>5</sup>), während das Hauptfest des Boedromion vielmehr die bei aller auswärtigen Anerkennung doch ächt und rein attischen Έλευσίνια der Demeter sind. 6) Freilich schwebt auch über diese noch manches Dunkel, selbst hinsichtlich der Aeusserlichkeiten ihrer Gebräuche und deren Vertheilung auf die einzelnen Tage 7); für das Ganze können wir inzwischen mindestens einen zwölftägigen Zeitraum annehmen 8), der spätestens am 16ten beginnend<sup>9</sup>) in der grossen Procession, welche am 20ten<sup>10</sup>) den Iakchus als Festgenossen der sin ihren Symbolen aus Eleusis nach der Hauptstadt gebrachten] grossen Göttinnen 11) auf der heiligen Strasse von Athen nach Eleusis führte 12), seinen Höhepunct erreichte; und auch im Einzelnen bieten sich immerhin übersichtliche Abschnitte dar, sobald man nur die Vorgänge vor und nach der Ankunft in Eleusis, und hier wieder die geheimen öffentlichen oder panegyrischen Gebräuche richtig scheidet. erste Theil der heiligen Handlung begann offenbar in Athen mit der Verkündigung, welche Unreine und Barbaren von der Theilnahme ausschloss 13); auch die Reinigung der Einzuweihenden mit Meerwasser, die man auf den 16ten zu setzen pflegt, scheint noch in die Umgebung der Hauptstadt zu fallen 14), und noch unbedenklicher wird man dem Eleusinium dieser 15) die Opfer des 17ten und 18ten 16) mit allen den sonstigen Vorbereitungen zuweisen, deren es bedurste, um bereits als Mitglied der Festgemeinde den Iakchus zu begleiten 17); das Fest der Ἐπιδαύρια, wo etwa Verspätete nachträglich geweiht wurden, kann ohnehin nur hier gefeiert sein 18); und hierauf erst folgten in Eleusis selbst die eigentlichen Mysterien in der oben §. 32 angedeuteten, Weise, wozu daselbst ein besonderes geräumiges Gebäude errichtet war 19), obgleich auch sie wenigstens später als der wachsende Zudrang nicht alle gleichzeitig zuzulassen erlaubte, gewiss wieder mehre Tage in Anspruch nahmen. 20). Die hauptsächlichsten Leiter derselben waren vier Beamte, der Hierophant<sup>21</sup>), der Daduch oder Fackelträger 22), der Herold 23), und der Altarist 24), welche als Mitglieder der beiden altpriesterlichen Geschlechter der Eumolpiden und Keryken, die unter der Aussicht des Archon Königs diesem Cultus vorstanden 25), zugleich mit der Priesterinn der grossen Göttinnen 26) und zahlreicher Dienerschaft 27) nicht nur die einzelnen Besucher weiheten, sondern namentlich auch zu der mimischorchestischen Darstellung der Schicksale der Demeter und ihrer Tochter mitwirkten, die zweiselsohne ein Hauptgegenstand der mystischen Feier war 28); doch sind auch die Eingeweiheten dabei nicht als müssige Zuschauer zu denken, sondern nahmen gleichfalls an den Irren und Schrecknissen der Sage persönlichen Antheil, bis ihnen endlich nach langer Finsterniss das leuchtende Bild überirdischer Herrlichkeit mit heiligen Gesängen und Erscheinungen aufging 29); und auch abgesehen von diesem Schauspiele, das als höchster Grad der Weihe erst bei wiederholtem Besuche erlangt ward 30), beging die ganze Festgemeinde das Andenken der suchenden Göttin mit Fackelläufen 31) und sonstiger Nachtfeier, deren Schauer nur durch ihre bakchisch-orgiastische Beimischung auf der andern Seite auch einen Vorgeschmack der den Geweiheten verheissenen Seligkeit erhielten. 32) Jedenfalls aber gehört auch diese noch ganz der symbolischen Richtung des Festes an, dessen Theilhaber sich selbst gleichsam an die Stelle der Göttin versetzen sollten, die in der Trauer um die geraubte Tochter neun Tage lang gefastet hatte 33), bis es der Personification des festlichen Muthwillens, Jambe oder Baubo 34), gelang, sie zum Genusse des Mischtrankes zu bewegen, der desshalb fortwährend als heiliges Getränk der Mysten diente 35); und wenn diese auch durch Demeters eigenes Beispiel berechtigt schienen mit dem Einbruche der Nacht Speise zu nehmen 36), ja sich bis zu trunkener Lust sür die Entbehrungen des Tages zu entschädigen, so blieb doch auch dabei jene Nachtseier an sich ein wesentliches Moment für den geheimnissvollen Zauber, den die Eleusinien vor jedem andern attischen Cultus ausübten 37); erst wenn sie vorbei war, begann das gewöhnliche Volksfest 38) mit seinen Opferschmäussen und Wettkämpfen, deren Sieger ein Gestiss mit heiliger Gerste lohnte 39), und nur am Schlusse des Ganzen klingt in den Plemochoen oder

Sühnungslibationen für die Götter beider Welten noch einmal der mystische Grundton nach. 40)

- 1) Harpocr. p. 197: Μεταγειτνιών δεύτερος μην παρ' Άθηναίοις, έν δὲ τούτω Απόλλωνι Μεταγειτνίω θύουσι. Auch Μεταγειτονιών, Ross Demen S. 31.
- 2) Vgl. Schol. Thucyd. II. 15 und namentlich Plut. de exil. c. 6: άρα οὖν ξένοι καὶ ἀπόλιδές εἰσιν ᾿Αθηναὶοι οἱ μεταστάντες ἐκ Μελίτης εἰς Διομίδα, ὅπου καὶ μῆνα Μεταγειτνιῶνα καὶ θυσίαν ἐπώνυμον ἄγουσι τοῦ μετοικισμοῦ τὰ Μεταγείτνια; vgl. Meurs. lectt. Att. I. 10 und Curtius Wegebau S. 20.
  - 3) Metayeltvvos, Ross inscr. Gr. III, p. 52.
- 4) Etym. M. p. 202: ὅτι πολέμου συστάντος Λθηναίοις καὶ Ἐλευσινίοις, συμμαχήσαντος Ἰωνος κατὰ συγγένειαν, ἐνίκησαν οι ᾿Λθηναῖοι. ἀπὸ οῦν τῆς τοῦ στρατεύματος βοῆς τῆς ἐπὶ τῷ ἄστει δραμούσης ὅ τε ᾿Λπόλλων Βοηδρόμιος ἐκλήθη καὶ ἡ θυσία καὶ ὁ μὴν, καὶ τὰ Βοηδρόμια ἐτελεῖτο ἑορτή: [auch die Hülfeleistung des Xuthos gegen die Chalkodontiden aus Euböa (Eurip. Ion. 59 ff.) wird hierher bezogen. Eine andere Version, die jedenfalls in dem Feste selbst auch einen Anhaltepunkt fand, schliesst sich an die Amazonenschlacht des Theseus an der Pnyx und dem Musenhügel vgl. Plut. Thes. c. 27: τέλος δὲ Θησεὺς κατά τι λόγιον τῷ Φόβῷ σφαγιασάμενος συνῆψεν αὐταῖς. ἡ μὲν οῦν μάχη Βοηδρομιῶνος ἐγένετο μηνὸς, ἐῷ ἡ τὰ Βοηδρόμια μέχρι νῦν ᾿Λθηναῖοι θύουσιν. Die örtliche Mischung dieser und der Chalkodontidensage in den Grabdenkmälern am Piräischen Thor ausgesprochen]. Vgl. Spanheim ad Callim. H. Apoll. 69, Müller Dor. 1, S. 245, Rinck Relig. II, S. 78.
- 5) Απόλλων Βοηδοόμιος auch in Theben, [in naher Beziehung zu dem Sieg der Thebaner über die Orchomenier] Paus. IX. 17. 2; der Monat selbst aber einerseits in Priene, Lampsakus, Olbia, andererseits als Βαδρόμιος in Sicilien, und als Βοαθόος sogar in Delphi, wenn er auch hier einer andern Jahreszeit entspricht; vgl. de anno Delphico p. 15 fgg.
- 6) Daher auch der Monat selbst bisweilen μυστήρια, wie Galen. de valet. tuenda IV. 8; vgl. Monatsk. S. 19 und über ihr Verhältniss zu der Hauptstadt Paus. I. 38. 3: καταλύονται δὲ ἐπὶ τοἰςδε τὸν πόλεμον, ὡς Ἐλευσινίους ἐς τὰ ἄλλα Αθηναίων κατηκόους ὄντας ἰδία τελεῖν τὴν τελετὴν, τὰ δὲ ἱερὰ τοῖν θεοῖν Ευμολπος καὶ αὶ θυγατέρες δρῶσιν αἱ Κελεοῦ: über ihre Heiligkeit aber dens. X. 31. 4: οἱ γὰρ ἀρχαιότεροι τῶν Ἑλλήνων τελετὴν τὴν Ἐλευσινίαν πάντων, ὁπόσα ἐς εὐσέβειαν ῆκει, τοσούτω ἦγον ἐντιμοτέραν, ὅσω καὶ θεοὺς ἐπίπροσθεν ἡρώων, und mehr bei Bach de mysteriis Eleusiniis, Lips. 1735. 8 und Nitzsch de Eleusiniorum ratione publica, Kil. 1842. 4., demselben de Eleusiniorum actione et argumento. 1846.
- 7) Vgl. Jo. Meursii Eleusinia, L. B. 1619. 4 und in Gronov. Thes. T. VII, p. 153 fgg., Ste-Croix sur les mystères du paganisme, 2ème edit. I, p. 292 fgg., Haupt in Seebode's Archiv 1825, B. II, S. 250 fgg., Creuzer Symb. IV, S. 33 fgg.

- 382 fgg. 436 fgg., und was oben §. 32, not. 4 weiter citirt ist; insbes. aber die freilich auch in vielen Einzelheiten abweichenden Darstellungen von Müller in hall. Encykl. Sect. I, B. 33, S. 268—293, oder kl. Schr. II, S. 242—311 und Preller in Zeitschr. f. d. Alterth. 1835, S 1001—1009 und in Pauly's Realencykl. III, 83—109, [danach Nägelsbach nachhom. Theol. S. 399—401; ferner Bougainville in M. de l'A. d. I. XXI. p. 83 ff., Winiewsky de Eleusiniis Atheniens., Münster'scher Lectionskatal. 1849; Rinck Relig. II, S. 331—896; Guigniaut Mémoires sur les mystères de Cérès et de Proserpine et sur les mystères de la Grèce en général in M. d. A. d. I. et B. L. t. XXI, seconde partie, 1856; Preller Mythol. I, S. 488; Duncker Gesch. d. Alt. IV, S. 283 ff.]
- 8) Allerdings nehmen Meursius und Müller nur neun, Fritzsche de Aristoph. carm. myst. p. 8 nach Analogie des sicilischen Festes bei Diodor. V. 4 höchstens zehn Tage (μυστηφιώτιδες ἡμέφαι Keil Sched. epigr. p. 53, Rangabé Ant. Hell. II. n. 813) an; inzwischen ist Preller's Rechnung vom 15sten bis 26sten durch Meier zu Ross Demen von Attika S. x nach einer neuentdeckten Urkunde selbst noch dahin erweitert worden, dass das Ende jedenfalls erst am 27sten fiel, während der Anfang schon am 14ten seyn konnte. Rinck Rel II, S. 396 setzt sie vom 15ten bis zum 21sten Tage des Monats.
- 9) Plut. V. Alex. c. 31: ἡ μὲν οὖν σελήνη Βοηδοομιῶνος ἐξέλιπε περὶ τὴν τῶν ᾿Αθήνησιν ἀρχήν: vgl. dess. V. Phoc. c. 6 und Polyaen. Strateg. III. 11. 2, dazu Rinck Rel. II, S. 350.
- 10) Plut. V. Camill. c. 19: περὶ αὐτὴν τὴν εἰκάδα τοῦ Βοηδρομιῶνος, ἡ τὸν μυστικὸν Ἰακχον ἐξάγουσι: vgl. Andocid. myster. 121: ταῖς εἰκάσι μυστηρίοις τούτοις; Plut. V. Phoc. c. 28: εἰκάσι μυστηρίων ὄντων ἡ τὸν Ἰακχον ἐξ ἄστεος Ἐλευσῖνάδε πέμπουσιν und mehr bei Bähr ad V. Alcib. c. 34 und Herod. VIII. 65, wo zugleich die jährliche Wiederholung dieser Feier bezeugt ist; auch Aristid. Eleusin. I, p. 420 mit van Dale diss. antiqu. ill. p. 601 fgg. und Bougainville in M. de l'A. d. Inscr. XXI, p. 100 [und Böckh Mondeyclen S. 73 fgg.].
- 11) Strado X, p. 717: "Ιακχόν τε καὶ τὸν Διόνυσον καλοῦσι καὶ τὸν ἀρχηγέτην τῶν μυστηρίων τῆς Δήμητρος δαίμονα, δενδροφορίαι δὲ καὶ χορείαι καὶ τελεταὶ κοιναί είσι τῶν δεῶν τούτων: vgl. Schol. Aristoph. Ran. 326 mit Fritzsche l. c. p. 19 ígg. und mehr bei Lobeck Agl. p. 821, Preller Demeter S. 389 ígg., Creuzer Symb. IV, S. 95, Stuhr Relig. syst. S. 424 ígg., Jahn archäol. Auís. S. 73, Braun in Ann. dell' Inst. archeol. 1842, T. XIV, p. 21 ígg., insbes. auch Hesych. II, p 5: "Ιακχον τὸν Διόνυσον: ἢμίαν ἡμέραν τῶν μυστηρίων, ἐν ἡ τὸν "Ιακχον ἐξάγουσι: καὶ ἡ φοδὴ, ἢν οἱ μεμυημένοι ἄδουσι κ. τ. λ. Εἰπ Ἰακχεῖον in Athen erwähnt Plut. Arist. 27, Alciphr. III. 59, C. I. n. 481, dazu Rinck II, S. 387, der mit Recht dies als speciellen Punkt des ἐξάγειν bezeichnet.
- 12) Vgl. Schol. Aristoph. Ran. v. 399: ὁδεύουσιν ἀπὸ τοῦ Κεραμεικοῦ εἰς Ἐλευσῖνα προπέμποντες τὸν Διόνυσον, und über die Myrtenkränze der Mysten dens. 830, Fritzsche de carmine mystico p. 32, Jahn Telephos p. 89, Roulez Mélanges P. III. Tav. 4. p. 2, [dazu Bötticher Baumkult S. 451, 153 f.

über die Trauerbedeutung der Myrte.]; über die heilige Strasse aber Leake in Transact. of the R. soc. of liter. 1829, T. I, P. 2, p. 207 fgg. und Preiler de via sacra Eleusinia disp. I und II, Dorpat 1841. 4 mit Westermann in Ztschr. f. d. Alterth. 1843, S. 665 fgg., auch die Reisen von Fiedler I, S. 70 fgg., Stephani S. 78 fgg., Ross Königsreisen II, S. 90 f., Vischer Erinner. aus Griechenl. S. 92-102. Bemerkenswerth sind dabei namentlich die Flussübergänge, wo sich an die Peuvol (Hesych. II, p. 1107) neue Abwaschungen der Mysten ob noch bei der πομπή?], an die Brücke über den Cephissus die γεφυρισμοί oder Neckereien und Verhöhnungen knüpsten, die Ste-Croix I, p. 333 und Andere ohne Grund erst mit der Rückkehr, Rinck II, S. 382 mit dem Hinweg von Eleusis verbinden, vgl. Strabo IX, p. 400 s. 613 und Hesych. I, p. 824 mit Fritzsche l. c. p. 87 und Meier de Aristoph. Ran. comment. II. 4. Hal. 1851. p 3 ff. Wichtiger Stationspunkt die iega ovnj. der erste von Demeter geschaffene Feigenbaum (ότε πρώτον ὁπώρας καρπὸν ἔφηνεν) mit dem Grabe des Phytalos, des Aufnehmers der Demeter Paus. 1. 37. 2, dazu Bötticher Baumk. S. 438; hier ruht man mit den in die Stadt gebrachten ιερά der Demeter Philostr. V. Soph. II. 20.] Dass auch Frauen zu Wagen mitfuhren, zeigt Aristoph. Plut. 1015 und Demosth. Mid. §. 158; später soll jedoch nach Vitt. X. orat. p. 842 der Redner Lykurg ein Verbot dagegen bewirkt haben, obgleich die Theilnahme der Frauen an den Mysterien selbst fortwährend dieselbe blieb, vgl. Lobeck Agl. p. 18 und 28, |und Rinck II, S. 356 f. Derselbe identificirt die Jakchosprocession mit der lampadum dies und macht sie zu einem nächtlichen Fackelzug (II, S. 388 f.); dass sie am Tage von Athen aus ihren Anfang nahm, ergeben Stellen wie Plut. V. Alcib. 34 auf das deutlichste, wohl aber erfolgte nach den mannigfachen Opfern und Gebräuchen unterwegs die Ankunft in Eleusis und vor allem die χορείαι an der Quelle Kallichoros (Paus. I. 38. 6), die mit dem Zuge verbunden sind, bei Fackelschein, daher der Chor in Eurip. Ion. V. 1078: αίσχύνομαι τὸν πολύυμνον θεόν, εί παρά καλλιχόροισι παγαίς λαμπάδα θεωρον (l. θεωρος) είκάδων οψεται, nämlich der Fremdling Ion; wichtig, wie daselbst die Theilnahme des Himmels und der Gewässer an diesem Tage zu Ehren der Kora und Demeter ausgesprochen ist.]

- 13) Πρόρρησις τοῦ ἱεροφάντου καὶ δαδούχου ἐν τἢ ποικίλη στός Schol. Aristoph. Ran. 369, vgl. Isocr. Paneg. §. 157: Εὐμολπίδαι δὲ καὶ Κήρυκες ἐν τἢ τελετἢ τῶν μυστηρίων... καὶ τοὶς ἄλλοις βαρβάροις εἴργεσθαι τῶν ἱερῶν ὥςπερ τοὶς ἀνδροφόνοις προαγορεύουσι, mit Lobeck Agl. p. 15 fgg. und mehr oben §. 32, not. 9 und 19; insbes. aber auch Liban. decl. Corinth. T. IV, p. 856: οὕτοι γὰρ τὰ τ΄ ἄλλα καθαροῖς εἶναι τοῖς μύσταις ἐν κοινῷ προαγορεύουσιν, οἰον τὰς χείρας, τὴν ψυχὴν, τὴν φωνὴν Ἑλληνας εἶναι, καὶ ἰδία πάλιν τὸ σίτου καὶ τὸ μὴ σίτου δὲ ἐγεύσω; οὐ καθαρὸς πάρει καὶ πολλὴ τούτων τοῖς μυσταγωγοὶς ἐπιμέλεια. [Der Name des ersten Tages ἀγυρμὸς Hesych. s. v.].
- 14) Aλαδε μύσται, Heeych. I, p. 216 nach der Emendation von Meursius c. 28; vgl. Schol. Aeschin. Ctesiph. §. 180, Meineke Com. gr. IV, p. 224 und wegen der Oertlichkeit (Pirieus) Plut. Phoc. 28, woraus auch Westermann

- a. a. O. S. 667 richtig gegen Preller schliesst, dass die Mysten sich nicht schon damals nach Eleusis begeben hätten. [Rinck II, S. 379 versetzt diesen Akt an die Küste bei Eleusis, wie er überhaupt Eleusis von vornherein zum Mittelpunkt des Ganzen macht; jedoch beweist die Stelle bei Herod. VIII. 65 nichts dafür, da der mysterienkundige Beschauer eine Bewegung der eleusinischen Staubwelke und Stimme ebensogut nach dem Peloponnes als nach der See zu für möglich hält, ja an jene zuerst denkt].
- 15) Lysias adv. Andoc. p. 4: ὑπὲρ ἡμῶν καὶ θυσιάσει καὶ εὐχὰς εὖξεται κατὰ τὰ πάτρια τὰ μὲν ἐν τῷ ἐνθάδε Ἐλευσινίῳ, τὰ δὲ ἐν τῷ Ἐλευσινί ἱερῷ: vgl. C. I. n. 71 und mehr bei Valck. ad Herod. IX. 27 und Müller in hall. Encykl. I. 6, S. 235, insbes. aber jetzt auch Leake in Transact. of the soc. of liter. III. 1, p. 193—201 oder Westermann in Zeitschr. f. d. Alt. 1841, S. 1157, wonach auch die Topogr. Athens S. 214 jetzt eine andere Lage als die erste Ausgabe S. 187 annimmt.
- 16) C. I. n. 523: Βοηδορμιῶνος ζί Δήμητρι Κόρη δέλφακα ἀνυπερθέτως, ηί τρυγητὸν Διονύσφ καὶ τοῖς ἄλλοις Θεοῖς, vgl. Müller S. 279 und 291 und über das Schweinopfer im Allg. §. 26, not. 5, Bullet. Napol. 1865. III, p. 77, Rinck Relig. II, S. 386; was ist aber von der Seebarbe (τρίγλη, mullus) zu halten, die nach Plut. solert. anim. c. 35 und Aelian. H. anim. IX. 51 ἐκ τῶν ἐν Ἐλευσῖνι μυουμένων τιμὰς εἶχε, und nach Athen. VII. 126 wirklich geopfert worden wäre? [Thre Beziehung zur Hekate in Athen auch sonst bezeugt.]
- 17) Dahin wohl namentlich die καθάφσεις άπορφητότεραι, wie sie Olympiodor bei Fischer ad Plat. Phaed, p. 289 der eigentlichen Weihe vorausgehen lässt, und worauf auch Suidas s. v. Aids modion sich bezieht, [wenn er den dadovzec év Elevaivi dasselbe den Füssen der zu Reinigenden unterbreiten lässt, vgl. Preller ad Polem. p. 141], sowie der ύδρανος ὁ άγνιστης των Ελευ-Givior Hesych, s. v., [wozu uns Rinck II, S. 362 einen förmlichen Taufakt aus Vasenbildern mit Frauenbädern nachweist (!!)]; ferner die ovozaosis, worunter ich die Anmeldung und Empfehlung des Einzuweihenden durch ihre  $\mu v$ σταγωγούς (§. 32, not. 22) bei den heiligen Beamten verstehe, und die bei Theon Smyrn. arithmet. p. 18 sofort auf den καθαρμός folgende παράδοσις τῆς τελετής (das. not. 24), die διαθήμη (Dio Chrysost. XVII, p. 464, dazu O. Müller Kl. Schr. II, S. 286), also mit einem Worte alles, was Hermias ad Plat. Phaedrum p. 156 als τελετή oder προπαρασκευή der μύησις und έποπτεία sten Grad vorausschickt, was aber selbst wohl mitunter schon μύησις im weiteren Sinne genannt worden seyn mag, vgl. Lobeck Agl. p. 35 fgg. und Preller S. 105. Müller S. 280 lässt zwar die neuen Mysten bereits vor dem 20sten nach Eleusis gehen und nur die alten mit dem lackchus nachfolgen; dafür spricht aber nichts, und eher möchten für jene Vorbereitungszeit die nöthigen Heiligthümer von Eleusis nach der Stadt gebracht worden seyn, um dann mit dem lakehus zurückzukehren; vgl. Philostr. V. Sophist. II. 20: övoμα μεν τῷ προαστείφ ίερὰ συκή, τὰ δὲ Ἐλευσινόθεν ίερὰ, ἐπειδὰν ές αστυ αγωσι», έκει άναπαύουσι»; [vgl. dazu Rinck II, 8 388 f.].

- 18) Vgl. oben §. 46, not. 12 und die freilich dunkle Hauptstelle Philostr. V. Apollon. IV. 18: ην μὲν δη Ἐπιδανρίων ήμέρα, τὰ δὲ Ἐπιδανρία μετὰ πρόςρησίν τε καὶ ἱερεῖα δεῦρο μυεὶν Ἀθηναίοις πάτριον ἐπὶ θυσία δευτέρα τουτὶ δὲ ἐνόμισαν Ἀσκληπιοῦ ἕνεκα, ὅτι δη ἐμύησαν αὐτὸν ῆκοντα Ἐπιδαυρόθεν όψὲ μυστηρίων, aus deren Verfolge jedoch wenigstens soviel hervorgeht, dass die Hauptweihe noch nicht vorüber war und der Hierophant sich noch in Athen aufhielt, so dass dasselbe jedenfalls besser mit Preller auf den 19ten als mit Meursius und Müller auf die Zeit nach dem 20sten gesetzt wird, wo überall keine Feier mehr in der Hauptstadt statt gehabt zu haben scheint. Kanephoren? Schöll Mittheil. S. 89.
- 19) Ο μυστικός σηκός, ου κατεσκεύασεν Ικτίνος, ὅχλον θεατροῦ δέξασθαι δυνάμενον, Strabo IX, p. 605; auch τελεστήριον oder ἀνάκτορον, [oder ἀνακτόρειον (Hippol. adv. haer. V. 8, p. 115)], wofern diese Namen nicht vielmehr zwei verschiedene Theile des Gebäudes, jener das Schiff [oder die unter dem σηκός sich erstreckende Krypta, τὸ κάτω τέμενος], dieser das Allerheiligste bezeichnen, vgl. Valck. ad Herod. IX. 65, Silv. de Sacy zu Ste-Croix I, p. 129, Lobeck Agl. S. 59, über den Bau selbst aber Plut. V. Pericl. c. 13 und die aus den heutigen [wesentlich römischen] Resten gewonnenen Ergebnisse in Unedited antiq. of Attica ch. I—V und Transactions of the soc. of lit. I. 2, p. 223 fgg., Westermann die Demen von Attika, Braunschw. 1840. 8, S. 154 fgg. und Ross Königsreisen II, S. 100.
- 20) Liban. apol. Demosth. T. IV, p. 292: καλὸν δ' ως περ καὶ μυστηρίων μετασχόντα ἀπελθεῖν, καὶ τελεσθέντα τὰ τοῦ δήμου μυστήρια παρέχειν μετ' αὐτὸν ἄλλοις τισὶν εἰς τὴν τελετὴν παρεῖναι: vgl. Preller S. 106, der darauf auch den Plural per initiorum dies bei Liv. XXXI. 14 bezieht, und nur darin irrt, dass er diese Zeit bis zum Schlusse des ganzen Festes ausdehnt, s. unten not. 38.
- 21) Diog. L. VII. 186: ὁ ἱεροφάντης τοὶς ἀμυήτοις λέγει: vgl. C. I. n. 401: δς τελετὰς ἀνέφηνε καὶ ὅργια πάννυχα μύσταις Εὐμόλπου προχέων ἱμερόεσσαν ὅπα, und über seine στολή, οῖαν περ ἔχων δεικνύει τὰ ἱερὰ, Plut. V. Alcib. c. 22 mit Arrian diss. Epict. III. 21. 16: οὐκ ἐσθῆτα ἔχεις, ἢν δεῖ τὸν ἱεροφάντην, οὐ στρόφιον οἶον δεῖ, οὐ φωνὴν, οὐχ ἡλικίαν, οὐχ ῆγνευκας, ὡς ἐκεῖνος, worin zugleich die Bezugnahme auf sein Alter, seine Stimme (Philostr. V. Soph. II. 20: ἐπετράπη καὶ τὰς ἐξ ἀνακτόρων φωνὰς ἤδη γηράσκων), und auf die mit seiner Würde verbundene Enthaltsamkeit liegt, [vgl. auch Hippol. adv. haer. V. 8]; seine Lebenslänglichkeit II. 14. 1; vgl. oben §. 34, not. 9, und mehr bei Taylor lectt. Lysiac p. 277 und Ste-Croix I, p. 220. Bemerkenswerth ist endlich auch für ihn wie für die übrigen Beamten die Verschweigung ihrer profanen Namen selbst in amtlichen Urkunden, vgl. Lucian. Lexiph. c. 10: ὅτι ἐξ οὖπερ ὡσιώθησαν, ἀνώννιροί τε εἰσὶ καὶ οὐκέτι ὀνομαστοὶ, ὡς ᾶν ἱερώνυμοι ἤδη γεγενημένοι, auch Eunap. p. 90 Comm. und Meier zu Ross Demen S. 46.
- 22) Eustath. ad Iliad. I. 275: διαφέρει ὁ δάδας έχων άπλως καὶ ὁ έν τοὶς κατ Ἐλευσίνα μυστηρίοις δάδουχος: vgl. Suidas s. v. Διὸς κώδιον;

χρώνται δ' αὐτοὶς καὶ ὁ δαδοῦχος ἐν Ἐλευσῖνι καὶ ἄλλοι τινὲς πρὸς τοὺς καθαρμοὺς ὑποστορνύντες αὐτὰ τοὶς ποσὶ τῶν ἐναγῶν, und seine στολὴ Plut. V. Aristid. c. 5 mit Olearius ad Philostr. p. 335, [und Visite des tombeaux de Thèbes par un dadouque d'Eleusis sous Constantin in Journ. d. Sav. 1844. p. 48—55 mit Letronne Inscript. de l'Egypte. 1848. T. II, p. 278 ff. und C. I. III, p. 386 ff.]

- 23) 'Ιεροκήρυξ (Pseudodemosth. adv. Neaer. §. 78) oder ὁ τῶν μυστῶν κήρυξ, vgl. Xenoph. Hell. II. 4. 20 und Poll. VIII. 103, auch Athen. XIV. 79:
  οίδε γὰρ μαγείρων καὶ βουτύπων ἐπεῖχον τάξιν, und mehr bei Zeibich de
  cerycibus mysticis, Vitemb. 1752. 4 und Ostermann de praeconibus p. 57 fgg.
- 24) 'O ἐπὶ βωμῷ, Euseb. praep. evang. III. 12, C. I. n. 71. 184. 192—94, Ross Demen S. 39; doch wird dieser im Ganzen seltener als die drei andern erwähnt, die z. B. Plut. V. Alcib. c. 22 und Arrian. l. c. §. 13, [sowie Rangabé Ant. Hell. II. n. 1255] allein vorkommen; vgl. Bougainville a. a. O. p. 94 fgg. Mit welchem Rechte sagt aber Fritzsche l. c. p. 40: ut daduchus Iacchi, sie hierophanta Cereris, ceryx autem Proserpinae sacerdotes? Rinck Rel. II, S. 346 will ihn von den drei andern geschieden und als Vorsteher der εξουποιοί betrachtet wissen; dies letztere unzulässig.
- 25) Aristid. Eleusin. I, p. 417: Εύμολπίδαι δε και Κήρυκες είς Ποσειδώ και Έρμην άναφέροντες οί μέν ίεροφάντας οί δε δαδούχους παρείχον: vgl. Aristot. bei Harpocr. p. 118: δ δε βασιλεύς πρώτον μεν τών μυστηρίων έπιμελείται μετά των έπιμελητων, ους ο δημος έχειροτόνει. τέσσαρες δ' ήσαν, δύο μεν έξ Αθηναίων απάντων, είς δε έξ Εύμολπιδών και είς έκ Κηρύκων; [inschriftlich μυστηρίων έπιμελεται Rangabé Ant. Hell. II. n. 795; ein ίεροῦ ἐπιμελητής a. a. O. n. 813.] und mehr bei Ste-Croix I, p. 213-226 mit Meier de gentil. Att. p. 40 fgg. und Bossler de gentibus et families sacerdotalibus p. 19-44, auch über die  $E \dot{v} \dot{\sigma} \dot{\alpha} \nu \epsilon \mu o \iota$ , deren διαδικασία πρός Κήρυκας ύπέρ του κανώς Dionys. Hal. de Dinarcho p. 658 erwähnt, und Koonovidas, die nach Paus. I. 38.1 und Bekk. Anecdd. p. 273 gleichtalls in Beziehung auf Eleusis gestanden haben müssen, ohne dass jedoch Näheres darüber vorläge. Ueber die Eumolpiden s. insbes. Lobeck Agl. p. 205 -214; ob auch die  $K\eta\varrho\upsilon\kappa\varepsilon\varsigma$  dazu gehörten, war schon im Alterthume streitig, vgl. Paus. I. 38. 3: τελευτήσαντος δε Ευμόλπου Κήρυξ νεώτερος λείπεται των παίδων, ον αύτοι Κήρυκες θυγατρός Κέπροπος Αγλαύρου και 'Ερμού παϊδα είναι λέγουσιν άλλ' ούκ Εύμόλπου, und dafür Arnob. V. 25: Eumolpus, a quo gens fluit Eumolpidarum et qui postea floruerunt caduceatores hierophantae atque praecones, dagegen aber Poll. VIII. 108 (απὸ Κήουπος τοῦ Έρμοῦ καὶ Πανδρόσου τῆς Κέκροπος, vgl. Schol. Iliad. I. 334) und die meisten classischen Zeugen, wie Thucyd. VIII. 53, Aeschin. Ctesiph. §. 18, lsocr. Paneg. §. 157, die jene beiden Geschlechter stets coordiniren, während die δαδούχοι unter die Κήρυκες subsumirt werden, z. B. Andoc. de myst. §. 127, wo der erbliche Inhaber jener Würde, Kallias des Hipponikus Sohn (Böckh Staatsh. I, S. 680 f.; Clavier in M. de l'Inst. 1821, T. III, p. 129 -165, Herbst ad Xenoph. Hell. VI. 3. 6) sich auch wieder direct von Tripto-

lemus ab, und jedenfalls war sein Zweig nicht nur der Berechtigung (Andoc. § 116: ω Καλλία πάντων άνθρώπων άνοσιώτατε, ος έξηγεὶ Κηρύκων, ων ούχ οσιόν σοι έξηγεὶσθαι), sondern auch dem Stamme nach so getrennt, dass, als er erlosch, aus einem ganz andern Demetercultus das Geschlecht der Lykomiden an seine Stelle trat, vgl. Müller S. 276 und oben §. 34, not. 19. [Duncker Gesch. IV, S. 283 scheidet daher vollständig die Geschlechter der Keryken und Daduchen.] Für den έπὶ βωμφ erscheint erst in der Römerzeit eine Familie Memmius, die übrigens, wie Böckh C. Inscr. I, p. 447 vermuthet, auch zu den Κήρυκες gehörte.

- 26) Aus dem Geschlechte der Φιλλειδαι: vgl. Phot. lex. p. 648: ἐκ δὲ τούτων ἡ ἱέρεια τῆς Δήμητρος καὶ Κόρης ἡ μυοῦσα τοὺς μύστας ἐν Ἐλευσὶνι, und mehr bei Bossler p. 26 und Ussing inscr. ined. p. 64; ob auch die ἱεροφάντις Plut. V. Sull. c. 13? vgl. Creuzer Symb. IV, S. 384. [Von ἱεροφάντιδες und ἄλλαι ἱέρειαι der Demeter neben dem ἱεροφάντης und δαδοῦχος spricht Schol. Soph. Oed. Col. 683; προφάντιδες statt ihrer erwähnt Poll. 1. 14; μέλισσαι hiessen αἱ τῆς Δήμητρος μύστιδες Hesych. s. v.; überhaupt vgl. Rinck Rel. II, S. 348. Ob ὁ ἀφ' Ἐστίας παὶς oder ὁ ἱερὸς παὶς und ἡ ἀφ' Ἑστίας, die als μυηθέντες ἀφ' Εστίας auch bezeichnet sind und zu den Θεαὶ μεγάλαι in Beziehung stehen, bei den Eleusinien Functionen hatten, wie Rinck II, S. 836 meint, unbestimmbar.]
- 27) Poll. I. 85: langaywyds ydo nal novootodgos tis nal daeioiths nal dae totav at langaywyds ydo nal novootodgos tis nal daeioiths nal dae totav ai langaywyds als dynisths ted Elevairlwr Hesych. II, p. 1444, [überhaupt die andlovedoi] und was Ste-Croix I, p. 287 fgg. weiter aufführt, obgleich dieser auch hier wie durchgehends die Elevainien von andern Geheimkulten nicht sorgfältig geschieden hat
- 28) Clem. Alex. protrept, p. 9: Δηκό δὲ καὶ Κόρη δράμα ήδη έγεπέσθην μυστικόν, και την πλάνην και την άρπαγην και το πένθος αυταίν Elevois δωδουχεί: vgl. Procl. ad Plat. remp. p. 384: ἐπεὶ παὶ Κόρης καὶ Δήμητρος και αύτης της μεγίστης θεᾶς ίδρους τινας έν απορρήτοις θρήνους αί τελεταλ παραθιδόασι, und Gregor. Naz. XXXIX, p. 626 D: ού Κόρη τις παρ' ψμίν άρπάζεται η Δημήτης πλανάται... οίδεν Έλευσίς ταύτα καλ οί τῶν σιωπωμένων ἔποπται; über die Betheiligung des Priesters [und der Priesterin] an diesen Scenen aber Tertullian ad nation. II. 7: cur rapitur sacerdos Cereris, si non tale Ceres passa est? Hekate wird hereingebracht von v. Köppen die dreigestaltete Hekate und ihre Rolle in d. Mysterien, Wien 1823. 4, insbes. p. 17 nach Claudian de rapt. Proserpinae I. 15 sq. Jedenfalls charakteristisch, wenn auch einer andern Symbolik angehörig ist die Stelle Euseb. praep. evang. III. 12: έν δε τοίς κατ Έλευσϊνα μυστηρίοις ὁ μέν ίεροφάντης είς είπόνα τοῦ δημιουργοῦ ένσκευάζεται, δαδούχος δὲ είς την Ήλίου, και ὁ μεν έπι βωμώ είς την Σελήνην, ὁ δε ίεροφάντης Ερμοῦ. Dagegen dem dort zu Grunde liegenden Mythus gehört es an, was Hippol. adv. haer. V, p. 115 berichtet: — Αθηναίοι μυούντες Έλευσίνια καὶ έπιδεικνύντες τοίς έποπτεύουσι τὸ μέγα καὶ θαυμαστόν καὶ τελειότατον ξποπτικόν έπει μυστήφιον, έν σιωπή τεθερισμένον στάχυν. ὁ δὲ στάχυς

οδτός έστι καλ παρά 'Αθηναίοις ὁ παρά τοῦ άχαρακτηρίστου φωστήρ τέλειος μέγας, καθάπες αύτος ο ίεςοφάντης — νυκτός έν Έλευσινι ύπο πολλώ πυρί τελών τὰ μεγάλα καὶ ἄρρητα μυστήρια βοώ καὶ κέκραγε λέγων, ίερον έτεκε πότνια κούρον Βριμώ Βριμόν, τουτέστιν Ισχυρά Ισχυρόν. Ob und welche ίερολ γάμοι und sonstige Scenen der oben §. 32, not. 19 angedeuteten grobsinnlichen Natur dabei vorkamen, können wir nach Lobeck's richtiger Bemerkung bei der Parteilichkeit der Zeugen und der mannichfachen Confusion mit Thesmophorien und andern Culten nicht mehr sicher entscheiden; bei den Kirchenvätern galt es inzwischen auch für Eleusis als ausgemacht; so z. B. Asterius enc. martyr. p. 193 B: ούπ ἐκεῖ τὸ καταβάσιον τὸ σκοτεινόν και αί σεμναι τοῦ ιεροφάντου πρός την ιέρειαν συντυχίαι μόνου πρός μόνην; ούχ αί λαμπάδες σβέννυνται καλ ὁ πολύς καλ άναρίθμητος δημος την σωτηρίαν αὐτῶν νομίζονται τὰ ἐν τῷ σκότῷ παρὰ των δύο πραττόμενα; auf solche Scenen weisen auch die dramatischen γάμοι des als Daduch und Hierophant sich gerirenden Alexander bei Luc. Alex. c. 39 und mehr bei Ste-Croix I, p. 363 fgg.

29) Synesius orat. p. 48: 'Αριστοτέλης άξιοι τους τετελεσμένους ού μαθείν τι δείν άλλα παθείν καὶ διατεθήναι: vgl. Themist, bei Stobäus Serm. CXX. 28, p. 466: πλάναι τὰ πρώτα και περιδρομαί κοπώδεις και διὰ σκότους τινὸς ὖποπται πορείαι καὶ ἀτέλεστοι, εἶτα πρὸ τοῦ τέλους αύτοῦ τὰ δεινὰ πάντα, φρίκη καὶ τρόμος καὶ ίδρως καὶ δάμβος έκ δὲ τούτου φώς τι θαυμάσιον απήντησε καλ τόποι καθαρολ καλ λειμώνες έδέξαντο, φωνάς καλ χορείας καλ σεμνότητας άκουσμάτων ίερων καλ φαντασμάτων άγίων έχοντες, έν αίς ο παντελής ήδη καλ μεμυημένος έλεύθερος γεγονώς και άφετος περιιών έστεφανωμένος όργιάζει και σύνεστιν . δσίοις καλ καθαφοίς άνδράσι: auch Plut. de facie lunae c. 28, Dio Chrysost. XII, p. 202, Themist. orat. XX, p. 235, und mehr bei Ste-Croix I, p. 342 fgg. und Lobeck Agl. p. 58 fgg., dem jedoch wohl Niemand beipflichten wird, wenn er p. 119 sagt: nulla causa esse potest, cur illa μυστικά θεάματα non animi potius quam corporis oculis percepta dicamus! S. dagegen Proclus Plat. theol. III. 18 oder in Alcib. I, p. 61:  $\tilde{\omega}_S \pi \epsilon \varrho$  ov  $\dot{\epsilon} \nu$   $\tau \alpha i_S$   $\dot{\alpha} \gamma \iota \omega \tau \dot{\alpha} \tau \alpha \iota_S$   $\tau \tilde{\omega} \nu$   $\tau \epsilon \lambda \epsilon$ τών προηγούνται των δρωμένων καταπλήξεις τινές, αί μεν διά των λεγομένων αί δε διά των δεικνυμένων ύποκατακλίνουσαι τῷ θεῷ τὴν ψυχην π. τ. λ. und über τὸ ἐν Ἐλευσὶνι πύο Preller S. 107. Αὐτοψία das Schauen des göttlichen Lichtes s. Psell. schol. orac. Zor., dazu Rinck Rel. II, S. 360.

30) Vgl. §. 32, not. 18 und näher Harpocr. p. 124: οἱ μυηθέντες ἐν Ἐλευσὶνι ἐν τῆ δευτέρα μυήσει ἐποπτεύειν λέγονται: auch Seneca quaest. nat. VII. 31 servat Eleusis quod ostendat revisentibus, was mit den kleineren Mysterien von Agrä (§. 58, not. 25) nichts gemein hat und nach Heffter's richtiger Bemerkung Allg. Schulz. 1832, S. 1193 von Lobeck p. 31 fgg. nicht hätte übersehen werden sollen; so wenig man auch mit Tertullian adv. Valent. c. 1 einen fünfjährigen Zeitraum statt des einjährigen anzunehmen braucht, den Plutarch V. Demetr. c. 26 und Schol. Aristoph. Ran. 745 zwischen μύησις und ἐπόπτεια setzen; vgl. Harduin, ad Themist. p. 410 fgg. und Petit legg. Att. p. 30 und Rinck II, S. 351 f.

- 31) Stat. Silv. IV. 8. 50: tuque Actaea Ceres, cursu cui semper anhelo votivam taciti quassamus lampada mystae: vgl. Lactant. institt. I. 21. 24 und mehr bei Meursius c. 26, der dieselben aber ganz willkürlich auf den 19ten ansetzt. Besser verbindet Rinck II, S. 387 die λαμπάς mit der Jakchosprocession.
- 32) Παννυχίς, s. oben §. 31, not. 6—8 und hierher insbes. Aristoph. Ran. 326—462 mit Fritzsche de carmine Aristophanis mystico, Rostoch. 1840. 8; über den gemischten Charakter des Festes aber Aristid. Eleusin. p. 415: ταὐτὸ φρικωδέστατόν τε καὶ φαιδρότατον, wenn auch Plutarch adv. Epicur. c. 21 die Lichtseite hervorhebt: οὖτε γὰρ διατριβαὶ τῶν ἐν ἱεροῖς οὖτε καιροὶ τῶν ἑορτασμῶν οὖτε πράξεις οὖτε ὄψεις εὐφραίνουσιν ἕτεραι μάλλον ὧν ὁρῶμεν ἢ δρῶμεν αὐτοὶ περὶ θεῶν, ὀργιάζοντες ἢ χορεύοντες ἢ θνσίαις παρόντες ἢ τελεταῖς: vgl. Creuzer Symbol. IV. 2. p. 461, Nitzsch l. c. p. 22 und die mit den Mysterien überhaupt verknüpften Hoffnungen §. 32, not. 12.
- 38) Hom. H. Cer. 47 fgg.; Ovid. Metam. X. 435, vgl. Spanheim ad Callim. H. Cer. 6 fgg.
- 84) Vgl. das. v. 202 fgg. und Schol. Nicand. Alexiph. 130 mit §. 29, not. 3; über Baubo aber insbes. Clem. Alex. protrept. p. 18 mit Lobeck Agl. p. 818—827 und Millingen in Ann. dell' Inst. archeol. 1843, T. XV, p. 72—79.
- 35) Κυκεών, Polei mit Mehl und Wasser, s. Voss ad H. Cer. 206 und mehr bei Hildebr. ad Arnob. V. 25; übrigens nicht mit andern gleichnamigen Getränken zu verwechseln, die auch den hier verkannten Wein nicht ausschlossen; vgl. Preller Demeter S. 98, Nitzsch z. Odyss. III, S. 14, Naeke opusce. II, p. 144. [Bezieht sich auf das Gefäss dieses Getränks Hesych. II, p. 330: κοτυλίσκος πρατηρίσκος, ῷ χρῶνται οἱ μύσται?]
- 36) Vgl. Callim. H. Cer. 8 und namentlich Ovid. Fast. IV. 535: quae quia principio posuit jejunia nostis, tempus habent mystae sidera visa cibi, was gewiss nicht allein, wie Preller S. 100 will, auf den letzten, sondern wie bei dem türkischen Ramadan auf jeden der neun Tage geht, über welche wir jedenfalls nur so mit jenem das Fasten ausdehnen können.
- 87) Cio. legg. II. 14: quid ergo aget lacchus Eumolpidaeque nostri et augusta illa mysteria, si quidem sacra nocturna tollimus? vgl. Eurip. Ion 1077 und den Missbrauch bei Clem. Alex. protrept. p. 14: τοῖς μυουμένοις ἡ ໂερὰ τῆς ἀκρασίας νύξ ἐστι λαλουμένη, καὶ τὸ πῦρ ἐλέγχει τὰ πάθη δαδουχούμενον.
- 38) Plut. qu. symp. II. 2: ἐν Ἐλευσῖνι μετὰ τὰ μυστήρια τῆς πανηγύρεως ἀμμαζούσης είστιώμεθα κ. τ. λ.
- 39) Dahin vielleicht schon die βαλλητύς, πανήγυρις (Athen. IX. 71) oder έορτη (Hesych. I, p. 686) έπλ Δημοφώντι τῷ Κελεοῦ ἀγομένη, worauf sich allerdings V. 265 f. in Hom. hymn. in Cer. zu beziehen scheinen, vgl. Preller Demeter S. 109, Stuhr a. a. O. S. 410, Creuzer Symbol. IV, p. 412, Petersen geh. Gottesd. S. 37, Göttling de loco hymni in Cer. im Ind. lectt. 1853, p. 6 und Philol. VII, p. 48, Rinck Rel. II, S. 394; ausserdem aber er-

wähnt Artemidor Oneirocrit. I. 8 jährliche Stierkämpse έν 'Αττική παρά ταις θεαίς έν Έλευσίνι, und auch sonstige Wettspiele kommen unter dem Namen Elevoiνια vor, welche kein Grund ist mit Müller S. 282 einige Monate früher auf ein besonderes Aerndtefest zu verlegen; vgl. Aristid. I, p. 417: άγῶνα δὲ γυμνικόν γενέσθαι πρώτον έν Ελευσίνι της Αττικής καλ τό άθλον είναι τοῦ καρποῦ τοῦ φανθέντος, mit Schol. Pind. Olymp. IX. 150, Gell. N. A. XV. 20 (Euripides kämpft und siegt Eleusinio — certamine), auch C. I. n. 271 und 1068. Die Preisvasen bei Panofka Vasi di premio illustrati, Firenze 1826, sowie im archäol. Intell. Bl. 1833, S. 110 und Rathgeber in hall. Encykl. III. 3, S. 124. [Inschrift bei Rangabé Ant. Hell. II, n. 998 (Pankration der Männer). Zu θυσίας και μυστήρια fügt και — άγωνας σταδιακούς τε και σκηνιnove, also auch dramatische Aufführungen, eine Inschrift aus macedonischer Zeit, die zugleich die Errichtung eines somog und rémevog für die ovvodog Διονυσιαμή mit Opfer, σπουδαί, συγχύσεις und παιανές, die Verlängerung der Festzeit für sie um zwei Tage durch den Epimeleten des leçov erweist s. Rangabé Ant. Hell. II. n. 813. Auch die öffentliche Bekränzung verdienter Manner erfolgt dabei, so des Demetrius Phalereus nach Rangabé Ant. Hell. t. II, n. 1079, so des Ethnarch und Hohenpriesters Hyrcanus Jos. Ant. XIV. 8. 5. Die an und für sich nicht unwahrscheinliche Vermuthung von Rinck II, 8.352, die Agonen seien penteterisch, die  $\tau \varepsilon \lambda \varepsilon \tau \eta$  jährlich gewesen, wird durch obige Zeugnisse wenigstens für jüngere Zeit widerlegt; ganz grundlos ist aber seine Behauptung (II, S. 387), am Jakchostage seien Tragodien in Athen aufgeführt.]

40) Athen. XI. 93: πλημοχοή σκεύος κεραμεούν βεμβικώδες έδραϊον ήσυχη, ο κοτυλίσκον ένιοι προςαγορεύουσι.. χρώνται δε αύτφ έν Έλευσενι τη τελευταία των μυστηρίων ήμέρα, ην και άπ' αύτου προςαγοφεύουσι πλημοχόας εν ή δύο πλημοχόας πληφώσαντες την μέν πφός άνατολάς την δε πρός δύσιν άνιστάμενοι άνατρέπουσιν, έπιλέγοντες δησιν μυστικήν: vgl. Poll. X. 74; Hesych. II, p. 979 und mehr bei Fritzsche quaestt. Aristoph. p. 149, Ussing de nom. vasor. p. 168, Rinck II, S. 392, über die mystische Formel aber vielleicht Proclus ad Plat. Timaeum p. 293: zis de τούτους βλέποντες καὶ έν τοις Έλευσινίοις ίεροις είς μέν τὸν ούρανὸν αναβλέποντες έβόων υξε (Lobeck υε), καταβλέψαντες δε είς την γησ τοπυίε (Lobeck πύε), auch Hippol. confut. haeres. V. 7: τὸ μέγα καὶ ἄρρητον ŽΕλευσινίων μυστήφιον κύε, wenn man nicht zu dem berüchtigten ἐπιφώνημα τετελεσμένοις πογή ομπαή aus Hesych. II, p. 290 oder έπιτελείωμα Psell. ed. Boisson. p. 107 greifen will, dem freilich Lobeck p. 775 fgg. jede Beziehung auf die Mysterien abspricht; vgl. Ste-Croix I, p. 386, Creuzer Symb. IV, p. 399 und Rinck Rel. II, S. 375. Wichtiger ist übrigens die Frage, ob die Plemochoen wirklich den Schluss des ganzen Festes oder nur der mystischen Feier gemacht haben; wenn jedoch die Rathsitzung im Eleusinium, nach welcher Meier (s. not. 8) den Schluss des Ganzen bestimmt hat, nach Andoc. myster. §. 111 τη ύστεραία των μυστηρίων statt hatte, so wird man auch Athenaus Worte bis auf Weiteres auf diesen deuten können.

## §. 56.

Ausser den Eleusinien fielen in den Boedromion auch [die Nιχητήρια zur Feier des Sieges der Athene über Poseidon am 2ten 1)], das allgemeine Todtensest oder die Γενέσια am 5ten 2) und die grossen Dankfeste für den Sieg bei Marathon am 6ten 3), [dem später auch die Siegesseier von Platäa am 3ten oder 4ten vorausging] und für die Wiederherstellung der Demokratie durch Thrasybul am 12ten des Monats 4), deren ersteres sich namentlich durch [Festzug und] das Opfer von fünfhundert Ziegen für [die in Agrä bereits seit alter Zeit an jenem Tage geseierte] Artemis Agrotera auszeichnet 5); ungleich bedeutender sind jedoch schon die beiden ersten Feste des folgenden Monats Pyanepsion, von welchen das eine, dem dieser Monat selbst seinen Namen dankte, am 7ten dem Apoll 6), das andere, die Oschophorien, dem Dionysus geheiligt?), beide aber wesentlich Aerndtefeste und zur Darbringung der Erstlinge des Feldes bestimmt waren. Selbst der Name der Pyanepsien erinnert an die gekochten Hülsenfrüchte, wie sie auch sonst der Gottheit als Erstlingsopfer geweiht wurden 8); insbesondere aber ward an diesem Feste die είρεσιώνη, ein mit allerlei Erträgnissen des Herbstes behangener Oelzweig unter Begleitung volksmässiger Lieder umhergetragen und sowohl vor dem Tempel des Festgottes als vor den eigenen Häusern aufgehängt 9); und in ähnlicher Art hatte man auch an den Oschophorien Weinranken mit Trauben, die theils von zwei weiblich gekleideten Knaben einer Procession vorausgetragen 10), theils von auserlesenen Epheben aller Stämme im Wettlaufe aus dem Tempel des Dionysus in den der Athene Sciras im Phalerum gebracht wurden, wofür der Sieger ein aus den fünf hauptsächlichsten Jahresproducten gemischtes Getränk erhielt [und mit dem Festchor einen zouog feierte] 11). Gleichzeitig scheinen übrigens auch Mütter und Kinder in demselben Athenetempel eingeschlossen besondere Gebräuche vorgenommen zu haben, die vorzugsweise Σκίρα hiessen 12) und sich auf ihre eigene Fruchtbarkeit bezogen haben Daran schlossen sich dann vom 9ten bis 13ten Pyanepsion 13) die ähnlichen Weiberseste der thesmophorischen Demeter, zuerst die Στήνια mit den gewöhnlichen Neckereien dieses

Cultus 14), dann die Θεσμοφόρια zu Halimus am Vorgebirge Kolias, wohin sich die Frauen zu diesem Ende in Procession begaben 15), und hierauf das dreitägige Hauptfest in Athen selbst 16), dessen erster Tag der gemeinschaftlichen Rückkehr 17), der zweite dem strengen Fasten gewidmet war, das auch hier den Geist zum Danke für die Wohlthaten der Göttin vorbereiten sollte 18), um derentwillen sie am dritten mit Opfern und Tänzen als Καλλιγένεια oder Mutter schöner Kinder und damit zugleich als Beschützerinn des Ackerbaues und des Ehestandes geseiert ward 19). Denn hierin lag wesentlich der Begriff dieses Cultus und trotz mancherlei späterer Vermischung 20) sein Gegensatz zu dem eleusinischen 21), dessen Symbolik die wechselnden Gestalten des menschlichen Lebens mit den Schicksalen der Saat verglich, während die Thesmophorien den Ackerbau als Bild der ehelichen Fortpflanzung 22) und mit dieser gemeinschaftlich als Grundlage der bürgerlichen Gesellschaft auffassten 23); und wenn daher auch diese Feier bisweilen zu den Mysterien gerechnet wird, so gilt dieses doch vielmehr der ausschliesslichen Theilnahme des weiblichen Geschlechtes 24), das sich namentlich auch zur Verehrung der weiblichen Natur selbst 25) in einem besonders dazu bestimmten Gebäude versammelte 26), und aus dessen Mitte dann auch die Vorsteherinnen dieses Dienstes durch Wahl oder Reihewechsel hervorgingen 27). Schwieriger ist die Frage, wie sich die drei heiligen Pflugfeste, welche die Athener jährlich geseiert haben sollen, zu den geschilderten Culten und ihrem Monate verhielten 28); dagegen gehört diesem, wenn auch in ungewisser Zeitlage 29), das ursprünglich drei- später viertägige 30) Geschlechterfest der Απατούρια an, an welchem nach Opfern und Belustigungen der Familienglieder insbesondere auch die neuen Aufnahmen in die Phratrien stattfanden 31); und am letzten Monatstage begegnet uns endlich noch das Schmiedefest Xalxeia, das ursprünglich sogar ein allgemeines Volksfest gewesen sein soll 32) und jedensalls auch später in seiner Beziehung auf Athene Ergane wesentlich in den Cultus der Schutz- und Burggöttinn eingriff 33).

<sup>[1)</sup> Procl. comment. in Tim. p. 53: ἔτι τοίνυν τῆς Ἀθηνᾶς τὰ Νικητήρια ἀνύμνηται καὶ ἑορτὴν ποιοῦνται ταύτην ὡς καὶ Ποσειδῶνος ὑπὸ τῆς Ἀθηνᾶς νενικημένου; damit verbindet mit Recht Rinck Rel. II, S. 68

Plut. Quaest. conv. IX. 6: (es ist die Rede von der mehrfachen Besiegung und Versöhnung des Poseidon, zuletzt seiner Aussühnung mit Athene im Tempel der Polias gewesen) — ἐκεῖνο δέ σε λέληθεν, ὅτι καὶ τὴν δευτέραν τοῦ Βοη-δρομιῶνος ἡμέραν ἐξαιροῦμεν οὐ πρὸς τὴν σελήνην, ἀλλ ὅτι ταύτη δοκοῦσιν ἐρίσαι περὶ τῆς χώρας οἱ Θεοὶ.

- 2) Bekk. anecdd. p. 86: οὖσης τε ἑορτῆς δημοτελοῦς ᾿Αθήναις Βοηδρομιῶνος πέμπτης Γενέσια καλουμένης, καθότι φησὶ Φιλόχορος καὶ
  Σόλων ἐν τοῖς ἄξοσι: vgl. das. p. 231: ἑορτὴ παρὰ Ἦθηναίοις πενθήμερος (πένθιμος? Lobeck ad Phrynich. p. 104), οἱ δὲ τὰ Νεκύσια, Lex. Seguer. p. 86, und mehr oben §. 48, not. 9; über die dort damit zusammengestellten Νεμέσεια aber insbes. Harpocr. p. 206 mit Creuzer Symb. II, S. 463
  und III, S. 513, sowie Rinck Rel. II, S. 457. [Wesentlich der Bedeutung nach
  dasselbe Fest, als die Feralia oder Parentalia der Römer.]
- 3) Plut. glor. Ath. c. 7: ἔπτη μὲν ἱσταμένου Βοηδοομιῶνος ἐσέτι νῦν τὴν ἐν Μαραθῶνι νίπην ἡ πόλις ἑορτάζει: vgl. V. Camill. c. 19, Ael. V. H. II. 25, der aber fälschlich vom 6. Thargelion spricht, und mehr bei Fréret in M. de l'A. d. Inscr. XVIII, p. 134 fgg. und Böckh im Berl. Sommerkataloge 1816, die freilich die Zeitbestimmung für den Schlachttag selbst nicht zugeben; doch s. Monatsk. S. 27. [Böckh Mondcycl. d. Hell. S. 64—68 erweist ausführlich auch gegen Hermann a. a. O. die Trennung des Schlachttages an einem Vollmond von Ol. 72. 3 und des mit einem älteren Fest der Artemis Agrotera verbundenen Siegesfeste zu Agrä am darauf folgenden 6. Boedromion auch die Siegesfeier der platäischen Schlacht ward am 3. oder 4. Boedromion dazugelegt.]
- 4) Χαριστήρια έλευθερίας εν έκείνη γάρ οι άπὸ Φυλης κατηλθον Plut. ibid.
- 5) Plut. malign. Her. c. 26: οὐδὲ τὴν πρὸς Αγρας πομπὴν ἱστόρηκας, ἣν πέμπουσιν ἔτι νῦν τῆ ἔκτη χαριστήρια τῆς νίκης ἑορτάζοντες . . εὐξαμένους γάρ φασι τοὺς Αθηναίους τῆ Αγροτέρα θύσειν χιμάρους, ὅσους αν τῶν βαρβάρων καταβάλωσιν, εἶτα μετὰ τὴν μάχην ἀναρίθμου πλήθους τῶν νεκρῶν ἀναφανέντος, παραιτεὶσθαι ψηφίσματι τὴν θεὸν, ὅπως καθ΄ ἔκαστον ἐνιαυτὸν ἀποθύωσι πεντακοσίας τῶν χιμάρων: vgl. Xenoph. Anab. III. 2. 12, Aelian. V. hist. II. 25, Schol. Aristoph. Equ. 660. Das Opfer bringt der Polemarch Poll. VIII. 91.
- 6) Plut. V. Thes. c. 22: Φάψας δὲ τὸν πατέρα τῷ ᾿Απόλλωνι τὴν εὐχὴν ἀπεδίδου τῷ ἑβδόμῃ τοῦ Πυανεψιῶνος μηνὸς ἱσταμένου, ταύτῃ γὰρ
  ἀνέβησαν εἰς ἄστυ σωθέντες: vgl. die Lexikogr. und C. I. n. 523: Πυανεψιῶνος ᾿Απόλλωνι καὶ ᾿Αρτέμιδι ζ πόπανον χοινικιαῖον ὀρθόνφαλον καὶ
  καθήμενον δωδεκόνφαλον? S. auch §. 60. not. 7 mit Höck Kreta II, S. 112 ff.
  Ueber das Fest vgl. Rinck Rel. II, S. 77. 820.
- 7) Plut. ibid. c. 23: ἄγουσι δὲ καὶ τὴν τῶν Ὠσχοφορίων ἑορτὴν Θησέως καταστήσαντος οὐ γὰρ ἀπάσας αὐτὸν ἐξαγαγεῖν τὰς λαχούσας τότε παρθένους, ἀλλὰ τῶν συνήθων νεανίσκων δύο ... ἐμβαλεῖν εἰς τὸν τῶν παρθένων ἀριθμὸν καὶ διαλαθεῖν ᾶπαντας ἐπεὶ δὲ ἐπανῆλθεν, αὐτόν τε πομπεῦσαι καὶ τοὺς νεανίσκους οῦτως ἀμπεχομένους, ὡς

νον άμπεζονται τους ασχους φέροντες, φέρουσι δε Διονύσφ και Αριάδνη γαριζόμενοι δια τον μύθον, η μαλλον ότι συγκομιζομένης όπωρας έπανηλθον: vgl. Meursii Theseus p. 61 fgg., Hoeck Kreta II, S. 109 fgg., Gail culte de Bacchus p. 235 fgg., Engel quaest. Naxiae p. 44 fgg., und über die Wortform Pott etymol. Forsch. I, S. 223, wonach vielleicht die Schreibart όσχοφόρια besser ist; über den bacchischen Charakter des Festes aber insbes. Athen. XIV. 30 und die Zusammenstellung mit den Lenäen Alciphr. I. 4. Die Zeit hat Corsini F. Att. II, p. 354 freilich nur annäherungsweise den Pyanepsien gleichgesetzt; inzwischen geht sie mit höchster Wahrscheinlichkeit nicht nur aus der Traubenreife, sondern auch aus der mythischen Verknüpfung mit Aegeus Tode bei Plut. c. 22 hervor: οί δε σύν πλαυθμώ και θορύβω σπεύδοντες ανέβαινον είς την πόλιν, όθεν και νῦν ἐν τοις 'Ωσχοφορίοις στεφανούσθαι μεν ού τον κήρυκα λέγουσιν άλλα το κηρύκειον, έπιφανείν δὲ ταῖς σπονδαῖς ἐλέλευ ἰού ἰού: und ihre Identität mit den Σπίροις setzt sie jedenfalls auch mit den nahen Thesmophorien in Zusammenhang, vgl. Gerhard Vasenb. I, S. 137 und unten not. 11 und 13. Paucker Palladion S. 62 erklärt Pyanepsien und Oschophorien geradezu für dasselbe Fest.

- 8) Vgl. oben §. 24, not. 19 und die mythische Beziehung bei Plut. c. 22: ἡ μὲν οὖν ξψησις τῶν ὀσπρίων λέγεται γενέσθαι διὰ τὸ σωθέντας αὐτοὺς εἰς ταὐτὸ συμμίξαι τὰ περιόντα τῶν σιτίων καὶ μίαν χύτραν κοινὴν ἑψήσαντας συνεστιαθῆναι: über die Etymologie aber (πύανος = πύαμος) Poll. VI. 61 und Eustath. ad Iliad. II. 552. Uebrigens auch nicht bloss athenisch; vgl. den cyzicenischen Κυανεψιών C. I. n. 3662 und Lykurgus bei Phot. lex. p. 471: καὶ ἡμεῖς Πυανοψίαν ταύτην τὴν ἑορτὴν καλοῦμεν, οἱ δὲ ἄλλοι Ἑλληνες Πανοψίαν, ὅτι πάντες εἶδον τοὺς καρποὺς τῷ ὅψει, wonach Bergk Beitr. z. Monatsk. S. 65 fgg. selbst den dorisch-äolischen Πάναμος auf diesen Namen zurückführt.
- 9) Plut. V. Thes. c. 22: την δε είρεσιώνην έκφερουσι κλάδον έλαίας έρίφ μεν άνεστεμμένον, ώς περ τότε την ίκετηρίαν, παντοδαπών δε άνά-πλεων καταργμάτων διὰ τὸ ληξαι την άφορίαν, ἐπάδοντες.

είρεσιώνη σύπα φέρει και πίονας ἄρτους και μέλι έν ποτύλη και Ελαιον ἀναψήσασθαι και κύλικ' εὔζωρον, ὡς ἆν μεθύουσα καθεύδη:

vgl. Eustath. ad Iliad. XXII. 495: τοῦτον ἐκφέρει παῖς ἀμφιθαλής καὶ τίθησι πρὸ θυρῶν Ἀπόλλωνος ἐν τοῖς Πυανεψίοις: auch Suidas s. v. εἰρεσιώνη und διακόνιον, sowie Clem. Alexandr. Strom. IV, p. 348 und über die Privathäuser Schol. Aristoph. Equ. 729; im Allg. aber C. D. Ilgen Εἰρεσιώνη Homeri et alia poesis mendicorum Graecorum specimina, Lips. 1792. 4 oder Opuscc. I, p. 129—184 und das Progr. von C. Th. Anton: comparatur mos recens hieme expulsa aestatêm cantu salutandi cum similibus veterum moribus, P. II, Gorlic. 1840. 4, p. 11 fgg. [und Bötticher Baumkult S. 393—397.]

10) Procli Chrestom. bei Phot. bibl. c. 239, p. 322: ἀσχοφορικὰ μέλη πας ᾿Αθηναίοις ἦδετο, τοῦ χοροῦ δὲ δύο νεανίαι κατὰ γυναίκας ἐστο-λισμένοι κλῆμα ἀμπέλου κομίζοντες μεστὸν εὐθαλῶν βοτρύων τῆς ἑορ-

τῆς καθηγοῦντο ... ἡν δὲ ἡ παραπομπὴ ἐκ τοῦ Διονυσιακοῦ ἱεροῦ εἰς τὸ τῆς ᾿Αθηνᾶς τῆς Σκιράδος τέμενος, εἴπετο δὲ τοῖς νεανίαις ὁ χορὸς καὶ ἦδε τὰ μέλη: vgl. Alciphr. III. 1 und Hesych. II, p. 1599: ἀσχοφόριον τόπος ᾿Αθήνησι Φαληροῖ, ἔνθα τὸ τῆς ᾿Αθηνᾶς ἱερόν: wie Paus. I. 1. 4. ausdrücklich sagt: ἐνταῦθα καὶ Σκιράδος ᾿Αθηνᾶς ναός ἐστι, und I.36. 8, wo die Gründung τῆς Σκιράδος — ᾿Αθηνᾶς ἐπὶ Φαλήρω τὸ ἀρχαῖον ἱεροὸν auf den dodonäischen Seher Σκίρος zurückgeführt wird, sonst auf den salaminischen Heros des Namens (Strabo IX. 1. 9; Plut. V. Thes. c. 17). Sicher nicht einTempel ᾿Αρτέμιδος wie Etym. M. p. 824; Bekk. anecdd. p. 318. [Phaleron ist der alte Hafenplatz von Athen; Theseus ist von da nach Kreta abgefahren Paus. I. 1. 2; dort πρὸς τῷ τοῦ Σκίρον ἱερῷ sind die Heroa des Steuermannes und πρωρεὺς des Theseus Plut. V. Thes. c. 17, dort die Altäre der Kinder des Theseus und des Androgeos des Minossohnes Paus. a. a. O. Die verrufene Oertlichkeit Σκίρον bei Alciphr. III, 1. 25 ist in Athen selbst.]

- 11) Proclus: ἐξ ἐκάστης δὲ φυλῆς ἔφηβοι (εὐγενεῖς setzt Hesychius hinzu; Schol. Nicand. Alex. 109 ἀμφιθαλεῖς) διημιλιῶντο ποὸς ἀλλήλους δρόμφ, καὶ τούτων ὁ πρότερος ἐγεύετο ἐκ τῆς πενταπλῆς λεγομένης φιάλης, ῆ συνεκιρυᾶτο ἐλαίφ καὶ οἴνφ καὶ μέλιτι καὶ τυρῶ καὶ ἀλφίτοις: vgl. Athen. XI. 62: καὶ ὁ νικήσας λαμβάνει κύλικα τὴν λεγομένην πενταπλόαν καὶ κωμάζει μετὰ χοροῦ. Dieser nennt das Fest geradezu Σκίρα, ohne dass man es darum, wie zu Polyān. III. 10. 4 von Sievers Gesch. Griech. S. 226 und Rehdantz Iphicr. Chabr. Timoth. p. 88, auch noch von Rinck Rel. II, S. 62 geschehen ist, mit den Scirophorien des Juni verwechseln dürfte, s. Müller in hall. Encykl. III. 10, S. 88, Gerhard in Abhh. d. Berl. Akad. 1842, S. 424, [und Minervenidole. Berl. 1844, p. 14, Petersen Feste der Pallas Athene S. 19 fl.] und v. Paucker d. att. Palladion. Mitau 1849. 8, p. 22 ff.
- 12) Vgl. Aristoph. Thesmoph. 834, Eccles. 18, Polyan. III. 10. 4 und die δειπνοφορία bei Hesych. I, p. 907 und Harpocr. p. 74: ὅτι αί τῶν παταπεκλειμένων παίδων μητέρες είς έπεμπον καθ' ήμέραν αύτοζε τροφήν είς τὸ τῆς Αθηνᾶς Γερὸν, ἐν ις διητώντο, και αὐται συνήσαν ἀσκαζόμεναι τους ξαυτών, was Müller a. a. O. S. 84 um so weniger auf die Arrhephoren an den Scirophorien beziehen durste, als es sowohl Philochorus in Bekk. anecdd. p. 239 als Plut. V. Thes. c. 23 ausdrücklich mit der Fahrt nach Kreta in Verbindung setzen; die Cekropstöchter, welchen diese Speisen nara twa pvotinou loyou dargebracht wurden, konnten auch mit dem Culte ent Entopo varknüpft seyn, wie Schol. Ar. Thesmoph. 834 und Steph. Byz. s. v. Zulgos ausdrücklich als eine Erklärung der Σπίρα hinstellen: ὅτι ἐπὶ Σπίρφ τη Αθηνά θύεται. Eben dahin gehört, was Philochorus bei Phot. s. v. τροπηλίς lehrt: έν δε τοις Σπίροις τη έρρτη ήσθιον σπόροδα ένεκα του απέχεσθαι άφροδισίων, ως αν μη μύρων αποπνέσιεν, und aller Wahrscheinlichkeit nach auch das Würfelspiel, das Etym. M. p. 717 und Eustath. ad Odyss. I, 107 im Tempel der Exicas kennen, vgl. J. Christie inquiry into the ancient greek game, London 1801. 4, p. 111 fgg., und Becker Charikles II, S. 806 f., obgleich ich dieses weder mit Creuzer Symb. III, S. 395 auf planetarische Symbolik,

noch mit Gerhard etrusk. Vasen S. 28 auf ein Loosorakel, sondern einfach auf die  $\varepsilon v \partial v \mu l \alpha$  und  $\pi \alpha \varrho \eta \gamma \varrho \varrho l \alpha$  beziehe, derenthalben nach Plutarch den Kindern dort auch Mährchen erzählt wurden. [Würfelspiel an den Quinquatrien in Rom (Suet. Oct. 71)].

- 13) S. Preller in Zeitschr. f. d. Alterth. 1885, N. 98, wo diese ganze Chronologie zuerst urkundlich und übersichtlich regulirt ist, insbes. nach Phot. lex. p. 87 und Schol. Aristoph. Thesmoph. 80: δεκάτη ἐν Αλιμοῦντι Θεσμοφόρια ἄγεται, ῶςτε τρίτην μὲν ἀπὸ δεκάτης δωδεκάτην εἶναι, μέσην δὲ μὴ συναριθμουμένης τῆς δεκάτης... ἑνδεκάτη Πυανεψιῶνος ἄνοδος, δωδεκάτη νηστεία, ἐν ἡ σχολὴν ἄγουσαι ὑπόκεινται αί γυναίκες ἐκκλησιάζουσαι περὶ Εὐριπίδου τριςκαιδεκάτη Καλλιγένεια κ. τ. λ. [Rinck Rel. II, S. 123—129 stellt wieder diese ganze Ordnung in Abrede, indem er drei Tage wesentlich als zum Fest gehörig betrachtet, aber speciell für Athen den ersten Tag, die Θεσμοφόρια, in zwei, einen Zug nach Eleusis und Rückkehr zertheilt.]
- 14) Schol. The smoph. 834: ἀμφότεραι έορται γυναικών, τὰ μὲν Στήνια πρὸ δυείν τών Θεσμοφορίων Πυανεψιώνος ἐνάτη, τὰ δὲ Σκίρα λέγεσθαί φασί τινες τὰ γινόμενα ίερὰ ἐν τῆ ἑορτῆ ταύτη Δήμητρι και Κόρη, οἱ δὲ ὅτι ἐπὶ Σκίρφ θύεται τῆ Αθηνᾶ: vgl. Phot. lex. p. 538: ἑορτὴ ᾿Αθήνησιν, ἐν ἡ ἐδόκει ἡ ἄνοδος γενέσθαι τῆς Δήμητρος ᾿ ἐλοιδοροῦντο δ' ἐν αὐτῆ νυκτὸς αὶ γυναϊκες ἀλλήλαις, und mehr bei Creuzer IV, S. 379 und Preller Demeter S. 339, der es bereits mit dem Zuge nach Halimus in Verbindung setzt.
- 15) Alimontia mysteria, quibus in Liberi honorem patris phallos subrigit Graecia et simulacris virilium fascinorum territoria cuncta florescunt, Arnob. V. 28 nach Clem. Alex. protrept. p. 21, unstreitig dasselbe Fest, zu welchem Solon nach Plutarch c. 8 πάσας τὰς γυναϊκας τῆ Δήμητρι τὴν πάτριον θυσίαν ἐπιτελούσας am Vorgebirge Kolias, wo auch Hesychius II, p. 397 neben dem Heiligthum der Aphrodite ein Δήμητρος ἱερὸν πολύστυλον kennt, versammelt fand; vgl. Paus. I. 31: Άλιμουσίοις μὲν θεσμοφόρου Δήμητρος καλ Κόρης ἐστλν ἱερόν; nach Plut. l. c. gehört das παίζειν καλ χορεύειν πρὸς τῆ θαλάσση dort zum Fest. Ueber die Oertlichkeit Westermann Demen von Attika S. 46 und Ulrichs οἱ λιμένες τῶν Αθηνῶν, Athen 1843. 8, p. 27.
- 16) Hierüber vgl. im Allg. Meursii lectt. Att. IV. 21, Ste-Croix sur les mystères II, p. 3—19, du Theil in M. de l'A. d. Inscr. XXXIX, p. 203 fgg. oder in Dindorfs Comm. in Aristoph. VI, p. 513—553, A. Wellauer de Thesmophoriis, Vratisl. 1820. 8, F. V. Fritzsche de Aristophanis Thesmophoriazusis secundis, Rostoch. 1831. 8 und hinter s. Ausgabe Lips. 1838. 8, S. 578 fgg., Creuzer Symb. I, S. 155 ff. IV, S. 371—380, Raoul Rochette lettres archéol. p. 174 ff., Preller Demeter S. 342 fgg. und Rinck Rel. II, S. 124—134.
- 17) Hesych. I, p. 386: ἄνοδος ἡ ἐνδεκάτη τοῦ Πυανεφιῶνος, ὅτε αί γυναὶκες ἀνέρχονται εἰς Θεσμοφόρια: also nicht nach Eleusis, wie man früher allgemein annahm [und Rinck II, S. 124 neuerdings behauptet hat], was aber vielmehr κάθοδος seyn würde; und wenn auch Photius wirklich

diesen Tag so nennt, so wird die andere Angabe auch bei Alciphr. III. 39 bestätigt; vgl. Preller Zeitschr. f. Alt. 1835 S. 789 fgg.

- 18) Cornut. N. D. c. 20, p. 165: νηστεύουσι δε είς τιμήν της Δήμητρος, ήτοι γεραίροντες αύτην ίδίφ τρόπφ τινί άπαρχης, η διά τὸ πρός μίαν ήμέραν απέχεσθαι των δεδομένων αύτοις ύπ' αύτης, η κατ' εύλάβειαν ένδείας παρά τῆς θεοῦ ποτὲ γενομένης: vgl. oben §. 43, not. 4, und hierher insbes. Plut. Isid. et Osir. c. 69: καλ γαο Αθήνησι νηστεύουσιν αί γυναϊκές έν Θεσμοφορίοις χαμαί καθήμεναι, auch V. Demosth. c. 30, wenn gleich mit der salschen Zeitbestimmung: κατέστρεψε δ' έκτη έπὶ δέκα τοῦ Πυανεψιώνος, ἐν ή τὴν σκυθρωποτάτην τών Θεσμοφορίων ἡμέραν αγουσι παρά τη θεφ νηστεύουσαι αί γυναίκες, woraus zugleich das hervorgeht, dass wenigstens für diesen Tag an die Procession mit dem xaladoc, wie sie du Theil u. A. aus Callim. H. Cer. 1. 7. 121. 126. 129 mit Schol. auch nach Athen übergetragen haben, nicht zu denken ist, seher an dem Tage der avodos]. Auch der ululatus per compita, den Ste-Croix aus Serv. ad Aeneid. IV. 109 hierherzieht, ist diesem Feste fremd; dagegen gehört zu demselben wesentlich die άγνεία άπ άνδρὸς, die schon mehre Tage vorher (per novem noctes, Ovid. met. X. 434; vgl. Clem. Alex. Stromatt. IV, p. 522) begonnen zu haben scheint und selbst durch künstliche Mittel unterstützt ward, vgl. Schol. Nicand. Ther. 70: κόνυζα είδος βοτάνης, ψυκτική δ' αύτή προς συνουσίαν, διο καί έν τοις Θεσμοφορίοις έστρώννυτο, und ahnlich über αγνος Plin. H. N. XXIV. 9, Aelian. H. anim. IX. 26, Eustath. ad Odyss. IX. 453, über πνέωφον Hesych. II, p. 284 u. s. w. [Auch im römischen, ganz aus Hellas entnommenen und durch griechische Priesterinnen besorgten Ceresdienst (Cic. pro Balbo 24. 55), besonders dem sacrum anniversarium Cereris im August ist Fasten und Enthaltung gesordert s. Marquardt R. A. IV. 8. 310 ein jejunium Cereris am 4. Oktober erwähnt im Calendar Amitern. bei Mommsen Inscr. Regni Neapol. n. 5750.
- 19) Dass Aristoph. Thesmoph. 302 Καλλιγένεια als eine besondere Gottheit neben Demeter und Kora aufführt, ja nach dem Scholiasten derselben als δαίμων περί την Δήμητραν, [als τροφός oder απόλουθος (Hesych. s. v.  $K\alpha\lambda\lambda\iota\gamma$ .)] den Prolog seines zweiten Stücks in den Mund gelegt hatte, kann nicht hindern, diesen Namen des dritten Festtags zunächst als Epitheton der Göttin selbst, [als Mutter des schönen Kindes, wie Persephone selbst nallmais genannt wird Eur. Or. 968, nicht aber als Namen dieser, wie Rinck meint II, S. 182] zu fassen, indem sie nur eine einzelne Aeusserung ihres Gesammtbegriffs personificirt, ohne dass sie darum Fritzsche p. 588 mit der lambe der Eleusinien in eine Classe werfen durfte; dagegen bemerkt derselbe p. 592 sehr richtig, dass auch dieser Tag von den versammelten Frauen im Thesmophorium (s. not. 27) begangen worden sei, das Hesych. II, p. 1066 nicht hätte zu den ovooitiois der Athener rechnen können, wenn es nicht auch zu den Opferschmäusen gebraucht worden wäre, welche Alciphr. III. 39 durch &veir tà Kalliquesa andeutet. Nur Blumenkränze waren nach Schol. Oed. Col. 681 wohl auch hier noch verboten; dagegen zeugt für den heiteren Charakter des Festes an diesem

Tage der lascive Tanz κνισμός oder ὅκλασμα bei Poll. IV. 100: οὖτω γὰρ ἐν Θεσμοφοριαζούσαις ὀνομάζεται τὸ ὅρχημα τὸ Περσικὸν, τὴν ở αὐτὴν καὶ ὑγρὰν ἀνόμαζον: und das freilich räthselhafte aber doch wohl auch nur mit Lobeck Agl. p. 680 zu den Zeitvertreiben der Festgemeinde zu rechnende Χαλκιδικὸν δίωγμα bei Suidas III, p. 651 und Hesych. I, p. 1018: θυσία τις ᾿Αθήνησιν ἐν ἀπορρήτω τελουμένη ὑπὸ τῶν γυναικῶν ἐν Θεσμοφορίοις τὸ αὐτὸ καὶ ἀποδίωγμα ὕστερον ἐκλήθη und II, p. 1587 s. v. χαλκιδικὸν δίωγμα, vgl. dazu Jahn arch. Beitr. S. 37, Rinck II, S. 126, zum Schlusse, wie es scheint, ward (ὑπὲρ τῶν γινομένων, Hesych. I, p. 1584; als ἐπιτελέωμα, Harpoer. p. 122), wie die Plemochoen in Eleusis, ein Sühnopfer, ζημία, dargebracht vgl. Wellauer p. 40.

- 20) Dahin vor Allem Schol. Theorr. IV. 25, dessen Angabe von den  $\pi\alpha\varrho$ θένοις γυναιξί, welche κατά την ημέραν της τελετης τάς νομίμους βίβλους καλ εεράς ύπερ των κορυφών αύτων άνετίθεσαν καλ ώς ανελ λιτανεύουσαι απήρχοντο είς Έλευσινα, theils früher mehrfach (z. B. Pitture di Ercolano V, p. 288), theils namentlich noch von Bröndsted Reisen und Unters. in Griechenland II, S. 240—249 missbraucht worden ist, um nicht nur Kunstwerke in diesem Sinne zu erklären, sondern auch das attische Thesmophorium selbst mit dem Eleusinium zu verwechseln; gleichwie aber bei Aeneas Tact. poliorcet. c. 5 und Justin. II. 8 offenbar die nämliche Geschichte, die nach Plut. V. Solon. c. 8 und Polyaen. I. 20 nach Halimus gehört, irrig nach Eleusis verlegt ist, so werden wir auch dort eine ähnliche Verwechselung annehmen und, wenn auch nicht mit Preller Demeter S. 340 und 352 jenem Scholiasten allen Glauben absprechen, doch mit Fritzsche p. 580 seine Nachricht vielmehr auf eine Procession nach Kolias beziehen dürfen, obgleich auch so die Annahme von Büchern, die auf den Köpfen getragen worden, viel Missliches hat, vgl. oben §. 1, not. 11, besonders die Tafeln von Stein oder Zinn in peloponnesischem Demeterdienst.
- 21) Richtig scheidet schon Isocr. paneg. §. 28: καὶ δούσης δωρεὰς διττὰς, αὶ μέγισται τυγχάνουσιν οὐσαι, τούς τε καρποὺς, οὶ τοῦ μὴ θηριωδῶς ζῆν ἡμᾶς αἴτιοι γεγόνασι, καὶ τὴν τελετὴν, ἡς οἱ μετασχόντες περί τε τῆς τοῦ βίου τελευτῆς καὶ τοῦ σύμπαντος αἰῶνος ἡδίους τὰς ἐλπίδας ἔχουσιν: von Neuern bereits Salmas. exerc. ad Solin. p. 752, Harduin ad Themist. p. 416, und selbst du Theil p. 207, wenn auch mit seltsamer Verwechselung: il paroît que ces mystères retraçoient la manière dont Cérès avoit reglé les moeurs des hommes jusqu' alors dures et féroces, tandis que toutes les particularités que nous savons sur les Thesmophories, semblent ne faire allusion qu'aux aventures de Cérès et de Proserpine, et représenter allégoriquement l'invention de la sémence et du labourage; ungleich besser Böttiger Kunstmythol. II, S. 264 fgg. und insbes. Preller Zeitschr. S. 790, jetzt griech. Mythol. I, S. 480—483 und Müller in hall. Encykl. I. 83, S. 290 fgg.
- 22) Αρουρα θηλεία, παίδων γνησίων ἄροτος, vgl. Hemsterh. ad Luc. Tim. c. 17, Dorv. ad Charit. p. 345, Ast. ad Plat. legg. p. 410, Welcker ad Theogn. p. 97, Preller Demeter S. 355, Jahn in Ritschl's Rh. Mus. III, S. 480 u. s. w.

- 23) Vgl. Servius ad Aen. IV. 58, insbes. die Stelle aus Calvus:

  et leges sanctas docuit et cara jugavit

  cerpora connubiis et magnas condidit urbes,

  nit Lobeck Agl. p. 650. und mehr bei Wytt. ad Plut. Mor. p. 873. Wellaus
- mit Lobeck Agl. p. 650, und mehr bei Wytt. ad Plut. Mor. p. 873, Wellauer p. 19 fgg., Preller Demeter S. 351 fgg.
- 24) S. oben §. 32, not. 19 oder §. 43, not. 7 und hierher insbes. Aristoph. Thesmoph. 472 und Eccles. 443 mit Wellauer p. 14 fgg. Dass nur diejenigen Zutritt gehabt hätten, die vorher in Eleusis geweiht gewesen, ist ein altes hoffentlich jetzt beseitigtes Vorurtheil; eher scheint es, dass nur Verheurathete Theil nahmen, vgl. Wellauer p. 28, Fritzsche p. 580, und jedenfalls setzte die Theilnahme nach Aristoph. Thesmoph. 330 εὐγενεῖς γυναῖκας, d. h. zwar nicht eine besondere Bürgerclasse, wohl aber athenische Vollgeburt voraus; daher auch Solon den Megarensern meldet: εἰ βούλονται τῶν Αθηναίων τὰς πρώτας λαβεῖν γυναῖκας Plut, V. Sol. 8.
- 25) Theodoret. cur. Gr. aff. III, p. 784: καὶ τὸν κτένα τὸν γυναικεὶον οῦτω δὲ τὸ γυναικεὶον ὀνομάζουσι μόριον ἐν τοῖς Θεσμοφορίοις παρὰ τῶν τετελεσμένων γυναικῶν θείας τιμῆς ἀξιούμενον: vgl. Athen. XIV. 56 mit Lobeck p. 167, und über den sonstigen Muthwillen dieses Festes Apollod. I. 5 und Cleomed. cycl. theor. II. 1, worauf sich wahrscheinlich auch das μεγαρίζειν bei Clem. Alex. protrept. p. 11 bezieht, s. Müller Dor. II, S. 349 fgg.
- 26) Vgl. Schol. Aristoph. Thesm. 585 mit Preller Demeter S. 342 und Raoul-Rochette lettres archéol. p. 174 fgg.
- 27) Vgl. Isaeus Ciron. hered. §. 19: αί τε γυναίκες αί τῶν δημοτῶν μετά ταῦτα προϋκριναν αὐτὴν μετά τῆς Διοκλέους γυναικός τοῦ Πιθέως αρχειν είς τὰ Θεσμοφόρια και ποιείν τὰ νομιζόμενα μετ' έκείνης, und bei dems. Pyrrh. hered. §. 80 Θεσμοφόρια έστιᾶν τὰς γυναίκας als Liturgie; vielleicht auch die μέλισσαι, welche Porphyr. antro Nymph. p. 261 ίερε ας, oder Hesych. II, p. 566 μύστιδας της Δήμητρος nennt, und die nach Schol. Pind. Pyth. IV. 104 jedenfalls zu der Θεσμοφόρος in nächster Beziehung stehen, obgleich der Name an sich jede Verwalterin eines Cultus bezeichnen kann, ohne dass man dabei mit Ste-Croix I, p. 243 an ihre Reinheit oder mit Schwenck mythol. Skizzen S. 5 an die Süssigkeit der Nahrung, geschweige denn mit Menzel mythol. Forsch. S. 193 an die gebärende Naturkraft zu denken brauchte, vgl. oben §. 35, not 2 und Meineke anal. Alex. p. 361; nur ist mit diesen Vorsteherinnen der Festgemeinde, die jedenfalls verheurathete Frauen waren, die jungfräuliche Tempelpriesterinn, lége $\iota \alpha \tau \tilde{\eta} s \Theta \epsilon \sigma \mu o \phi \delta g o v$ , bei Lucian. Timon. c. 17 und dial. meretr. VII. 4 nicht zu verwechseln, s. Spanheim ad Call. H. Cer. 43; [inschriftlich eine lέφεια Δήμητρος Θεσμοφόρου auf Relief in Venedig, s. Rinck Rel. II, S. 123].
- 28) Plut. conjug. praec. c. 42: Αθηναίοι τρείς ἀρότους ໂερους ἄγουσι, πρῶτον ἐπὶ Σκίρω τοῦ παλαιοτάτου τῶν σπόρων ὑπόμνημα, δεύτερον ἐν τῆ Ῥαρία, τρίτον ὑπὸ Πέλιν τὸν καλούμενον Βουζύγιον: vgl. Creuzer IV, S. 431 oder Ann. dell' Inst. arch. 1885, p. 102 und Preller Demeter S. 292.

Bossler gent. sacerd. p. 11 setzt sie geradezu in den Pyanepsion; wogegen Müller in hall. Encykl. I. 33, S. 291 das rarische schon mit den Eleusinien verbindet. Mit dem ἄροτος Βουζύγειος verbunden die άραλ Βουζύγειοι, unter anderen τοῖς μὴ κοινωνοῦσι κατὰ τὸν βίον ὕδατος ἢ πυρὸς ἢ μὴ ὑποφαίνουσιν ὁδὸν πλανωμένοις Paroem. gr. I, p. 388 ed. Gost. [Mit einem der Pflugfeste hängt zusammen die προηροσία oder προηρόσια, die θυσία πρὸ τοῦ ἀροτριᾶν, angeblich dargebracht von den Athenern ὑπὲρ Ἑλλήνων διὰ χρησμοῦ λιμοῦ κατασχόντος αὐτοὺς Schol. Arist. Panathen. p. 342 D, Suidas s. v. Harpocr. s. v. Hesych. II, p. 1029, Schol. Aristoph. Equ. 729; in Eurip. Suppl. 27 ff. erklärt Aethra: τυγχάνω δ΄ ὑπὲρ χθονὸς ἀρότου προθύσουσ ἐκ δόμων ἐλθοῦσ ἐμῶν πρὸς τόνδε σηκὸν, nämlich der Demeter in Eleusis.] Vgl. überhaupt Rinck II, S. 80 und oben §. 47. 11.

- 29) Schol. Aristoph. Ach. 146: λέγει δε νῦν περί Απατουρίων, εορτῆς έπισήμου δημοτελούς, άγομένης παρά τοις Αθηναίοις κατά τὸν Πυωνεψιώνα μηνα (Theophr. char. 3) έπὶ τρείς ήμέρας καλούσι δὲ τὴν μὲν πρώτην δόρπειαν, ἐπειδη φράτορες όψίας συνελθόντες εὐωχοῦντο (Poll VI. 102), την δε δευτέραν ανάρρυσιν (Arist. Pac. 890), από του αναρρύειν τοῦ θύειν, έθυον δὲ Διὶ φρατρίφ καὶ Αθηνᾶ· τὴν δὲ τρίτην κουρεώτιν άπὸ τοῦ τοὺς πούρους καὶ τὰς κόρας έγγράφειν είς τὰς φρατρίας: vgl. Xenoph. Hell. I. 7. 8; die Heroenweihe an der novesotis und Opfer dabei der Artemis gebracht Hesych. II, p. 332. [Dass neben Artemis auch der Apollo πατρφος gerade hierbei in Betracht kommt, ergeben die oben §. 25. 5 gesammelten Stellen], und mehr bei Müller Prolegg. S. 401 und Meier de gentil. Att. p. 11—14, namentlich auch über die Etymologie von  $\pi\alpha\tau\eta\varrho$  oder  $\pi\acute{\alpha}\tau\varrho\alpha$ όμοπατούρια statt der überlieferten von ἀπάτη, die Creuz. Symb. IV, S. 152 und Gail culte de Bacchus p. 226 nicht hätten beibehalten sollen. Der Cult des Dionysos  $M \in \lambda \alpha \nu \alpha i \gamma i \varsigma$  oder  $M \in \lambda \alpha \nu \partial i \partial \gamma \varsigma$  an den Apaturien, der auch aus Hermione (Paus. II. 35 und oben §. 1) bekannt ist, ward an den Kampf der Athener unter dem eingewanderten Melanthos, als dessen scheinbarer Gegner Dionysus erscheint, und der Böoter und die dabei gelungene άπάτη angeknüpft Schol. Arist. Ach. 146; Pac. 890, Polyaen. I. 19, Con. f. 37, Suid., Etym, M., Etym. Gud. s. v. Aπατούφια und Koveεωτις mit der Behandlung dieser Stellen in Mnemos. IV, p. 152); vgl. Rinck Rel. II, S. 207 ff., besonders Welcker Nachtrag z. Trilog. S. 199 ff., [welcher die Aufnahme der Alyunogeis und ihres Cultes in den Verband der Phratrien darin sieht, dagegen alle geschichtliche Beziehung zu einem Kampf mit Böotern läugnet, obgleich der Dionysos Melanägis der des ursprünglich böotischen Eleutherä ist (Suid. v. Mélav.)].
- 30) Hesych. I, p. 429: έορτη 'Αθήνησιν ἐπὶ ἡμέρας τέσσαρας... ἡ δὲ τετάρτη ἔπιβδα: vgl. oben §. 46, not. 8; ja mit den Vorbereitungen mochte es noch länger dauern; vgl. das ψήφισμα ἐπὶ Κηφισοδώρου ἄρχοντος Athen. IV. 71: ὅπως αν ἡ βουλὴ ἄγη τὰ 'Απατούρια μετὰ τῶν ἄλλων 'Αθηναίων κατὰ τὰ πάτρια, ἀφεὶσθαι τοὺς βουλευτὰς ἀπὸ τῆς ἡμέρας, ἡς οί προτένθαι ἄγουσι πέντε ἡμέρας, mit Aristoph. Nubb. 1199.
  - 31) S. St. A. §. 100, not. 10—12 und über das damit verknüpfte Opfer

μεῖον Zeitschr. f. d. Alterth. 1835, S. 1142; hinsichtlich der Belustigungen aber namentlich den Fackellauf mit Hymnen auf Hephästus Harpocr. p. 184, das Wettrennen Schol. Aristoph. Pac. 901, den Rhapsodenkampf Plat. Tim. p. 21 n. s. w.

32) Eustath. ad Iliad. II. 552: ὅτι δὲ πρῶτοι ᾿Αθηναῖοι ἐχαλκούργησαν, ὅηλοὶ ὁ εἰπὼν, ὅτι Χαλκεῖα ἑορτὴ ἀρχαία δημοτελὴς, τότερον δὲ ὑπὸ πόνων ἤγετο τῶν τεχνιτῶν ἔνη καὶ νέα Πυανεψιῶνος: vgl. Poll. VII. 105: Χαλκεῖα ἑορτὴ ἐν τῆ ᾿Αττικῆ Ἡφαίστω ἱερὰ und mehr bei Meurs. lectt. Att. IV. 24 und Welcker Trilogie S. 290, [sowie Gerhard Metroon S. 28, Mythol. I, §. 895. 2, Rinck Rel. II, S. 109, Petersen in Ztschr. f. A. 1857. n. 27, S. 214. 15].

33) Dass es zwischen Hephästus und Athene [Ergane] streitig oder vielmehr beiden gemein war, zeigt Harpocr. p. 296: Φανόδημος δὲ οὐκ Ἀθηνῷ φησιν ἄγεσθαι τὴν ἑορτὴν ἀλλ Ἡφαίστφ, und nach Suidas III, p. 650 hātte es sogar geradezu Ἀθήναια geheissen, wesshalb auch Müller in hall. Encykl. III. 10, S. 86 die sophokleische Stelle bei Plut. de fort. p. 99 (fr. 759 in Frgm. trag. ed. Nauck) und Panofka in Bull. dell' Inst. archeol. 1832, T. IV, p. 68 eine Anzahl nolanischer Vasen mit der Eule hierher zieht, ja Böckh C. Inscr. I, p. 359 zwischen ihm und den Panathenäen schwankt; jedenfalls aber ist es bedeutsam, dass gerade an ihm die Arbeit für den panathenäischen Peplus begonnen ward, s. Etym. M. p. 805: ἐστὶ δὲ ἔνη καὶ νέα τοῦ Πυανεψιῶνος, ἐν ἡ καὶ ἱέρειαι μετὰ τῶν ἀρρηφόρων τὸν πέπλον διάζονται, wie unstreitig mit Sauppe zu Leake's Topogr. S. 421 für διέζωνται hergestellt werden muss. [Unsicher die Inschrift ἀθηνᾶ Χαλκ. . . . οἱ πυρ . . . Rangabé Ant. Hell. II. n. 2017.]

## §. 57.

Der fünfte Monat des attischen Jahres, Maemakterion, hat seinen Namen von dem Feste des Ζευς μαιμάπτης als des stürmenden oder winterlichen Gottes 1), das aller Wahrscheinlichkeit nach auf den 20sten des Monats fiel 2), und demzufolge auch wohl mit den Sühnopfern zusammenhing, durch welche man den Schrecknissen dieser Jahreszeit zu begegnen suchte 3); im Ganzen herrschte inzwischen auch in dieser die Festfreude vor, die sich an den Genuss des Aerndtesegens anknüpfte, und namentlich gleich in dem folgenden Monate Poseideon 4) reiche Gelegenheit fand. Dahin gehört einmal das Tennenfest Αλφα 5), [mit dem Festzuge zu Ehren des Poseidon, wenn auch] zunächst der Demeter heilig und desshalb auch namentlich mit einer Nachtfeier verbunden, die um so mehr Ausgelassenheit begünstigt zu haben scheint, je weniger sie das Gegengewicht eines mystischen Charakters ent-

hielt 6); gleichwie sich aber schon damit zugleich ein bakchisches Element verschmolz, das namentlich auf das Kosten des jungen Weines gerichtet war 7), so äussert sich jene Winterfreude überhaupt vor Allem in dem dionysischen Cultus 8), und zwar für diesen Monat insbesondere in den ländlichen Dionysien 9), in welchen aller Wahrscheinlichkeit nach auch die besonderen Gebrüuche begriffen sind, die uns unter dem Namen Θεοίνια und Ασκώλια begegnen 10). Denn dass ihre Feier mehre Tage hindurch dauerte, ist eben so wahrscheinlich, als die bäuerische Lustbarkeit, die sich zumal in dem Wettstreite der Ασκώλια oder des Schlauchfestes ausspricht 11), mit den improvisirten Spielen und Liedern harmonirt, die dort in den einzelnen Gauen der Landschaft die Weinlese begleitet haben mögen 12); und wenn auch einer oder der andere von diesen wohlhabend genug war, um sich nach dem Muster der Hauptstadt ein Theater zu errichten 13), oder sonst wandernde Banden die Stücke der classischen Dichter auch hier zur Aufführung brachten 14), so lag es doch in der Natur der Sache, dass die Mehrzahl derselben sich fortwährend auf die einfachste Gestalt der Belustigungen beschränkte, die sich in dem Mittelpuncte der Landescultur zum höchsten Kunstwerke veredelten 15). Nur die Keime der dramatischen Poesie, die uns dort begegnet, dürsen wir hier um so sicherer erwarten, als diese ganze Dichtungsart für das classische Griechenland wesentlich und allein dem bakchischen Cultus angehört 16): aus dem Dithyrambus, sagt Aristoteles, ging die Tragödie, aus den phallophorischen Gesängen die Komödie hervor 17); und so werden wir auch für die ländlichen Dionysien theils die charakteristische Mimik dieses Cultus in Chorreigen und burlesken Tänzen 18), theils namentlich auch die Processionen mit dem Symbole der männlichen Naturkraft 19) voraussetzen müssen, an deren muthwillige Stimmung sich dann von selbst die neckischen Zwischenscenen und Verhöhnungen anreiheten, wovon noch in der entwickelten attischen Komödie die Parabasen des Chores zeugen 20). Uebrigens wurde dieses Fest nicht bloss in der weiteren Umgegend, sondern allerdings auch in solchen Demen geseiert, die integrirende Bestandtheile der Hauptstadt selbst bildeten 21); und hieraus ergibt sich dann zugleich die Bedenklichkeit der Annahme, welche das rein städtische Fest der Aήναια mit den ländlichen Dionysien zusammenwirft <sup>22</sup>), oder höchstens jenes für die Stadt dasselbe, was diese für die Landschaft sein lässt <sup>23</sup>): wäre es auch an sich denkbar, dass die Lenäen wie die Apaturien im ionischen Kalender einem andern Monate den Namen gegeben hätten, als dem sie in Attika angehörten <sup>24</sup>), so ist doch sowohl ihre Oertlichkeit <sup>25</sup>) als die Symbolik ihres Cultus selbst <sup>26</sup>) von dem ländlichen Feste zu verschieden, um eine nähere Verknüpfung beider zu verstatten; und da sie ohnehin anderswo zweierlei Monaten zugetheilt werden <sup>27</sup>), so nimmt die sonstige Uebereinstimmung des ionischen Lenäon mit dem attischen Gamelion auch das entsprechende Fest vielmehr für letzteren, den siebenten des attischen Jahres, in Anspruch <sup>28</sup>).

- 1) Harpocr. p. 191: μαιμάπτης δ' ἐστὶν ὁ ἐνθουσιώδης καὶ ταρακτικὸς, ῶς φησι Λυσιμαχίδης ἐν τῷ περὶ τῶν ᾿Αθήνησι μηνῶν ˙ ἀρχὴν δὲ λαμβάνοντος τοῦ χειμῶνος ἐν τούτῷ τῷ μηνὶ ὁ ἀὴρ ταράττεται καὶ μεταβολὴν ἔσχει: Hesych. s. v. μαίμαξ, μαιμάσσει, μεμάσσων; vgl. Preller Demeter S. 248. [Welcker griech. Götterl. I, S. 208 vergleicht treffend Il. XII. 280; XVI. 386.]
- 2) Nach Böckh ad C. Inscr. n. 523, obgleich das dort erwähnte Opfer zunächst dem Ζεὺς Γεωργὸς gilt, [wobei die παγκαρπία νηφάλιος doch auf den chthonischen Charakter hinweist].
- 3) Eustath. ad Odyss. XXII. 481: καὶ οἱ τὸ διοπομπεὶν δὲ ἑρμηνεύσντές φασιν, ὅτι δὶσν ἐκάλουν κώδιον ἱερείου (§. 23, not. 23) τεθέντος Διὶ μειλιχίω ἐν τοῖς καθαρμοῖς φθίνοντος Μαιμαπτηριώνος μηνὸς, ὅτε ἤγοντο τὰ πομπαὶα: vgl. Plut. cohib. ira c. 9: διὸ καὶ τῶν θεῶν τὸν βασιλέα μειλίχιον, ᾿Αθηναῖοι δὲ μαιμάκτην οἷμαι καλοῦσι, Hesych. s. v. μαιμάκτης, μειλίχιος καθάρσιος, Suidas s. v. Διὸς κώδιον, mit Müller zu Aeschyl. Eum. S. 140, Petersen geh. Gottesd. S. 14, Rinck II, S. 61. 355, [besonders Welcker griech. Götterl. I, S. 206—209, der die πομπαῖα "Sūhnungsumzūge" übersetzt].
- 4) Seinem Namen nach bezieht sich dieser Monat freilich auch vielmehr auf die Stürme der Jahreszeit, die auch Eustath. ad Iliad. XV. 192 als charakteristisch für ihn hervorhebt; doch tritt diese Beziehung dergestalt in den Hintergrund, dass sich wenigstens für Athen nicht einmal das entsprechende Fest nachweisen lässt und nur noch das πόπανον χοινικιαῖον νηφάλιον, das im C. I. n. 523 am 8ten Tage desselben dem Poseidon, am 19ten den Winden verordnet ist, einen derartigen Cultus verräth.
- 5) Harpocr. p. 17: έορτή έστιν Αττική τὰ Αλῷα, ῆν φησι Φιλόχορος όνομασθῆναι ἀπὸ τοῦ τότε τοὺς ἀνθρώπους τὰς διατριβὰς ποιεὶσθαι περὶ τὰς ἄλως · ἄγεσθαι δὲ αὐτήν φησιν ἐν τῷ περὶ ἑορτῶν Ποσειδεῷ-

voς μηνός: vgl. Bekk. anecdd. p. 385: ἤγετο δὲ ἐπὶ συγκομιδή τῶν καφπῶν ἑορτὴ Ἰλῷα, ἐν ἡ καὶ Ποσειδῶνος πομπὴ, und mehr bei Tayler in Schaes. app. Demosth. V, p. 594 und Preller Demeter S. 328, der namentlich auch die Willkür rügt, mit welcher Corsini F. Att. II, p. 304 dasselbe dem Hekatombäon zuschreiben will. [Die Bedeutung des Poseidon in den Ἰλῷα liegt in seinem Charakter als φυτάλμιος und der uralten Verbindung mit Demeter s. Preller Mythol. I, S. 365. Er ist von den Phytaliden mit Zephyros, Demeter, Kora und Athene verehrt Paus. I. 37. 1.]

- 6) Nur der Scholiast des Lucian p. 245 ed. Jacobitz. nennt es ἐορτή μυστήρια περιέχουσα Δήμητρος καὶ Κόρης καὶ Διονύσου, vielleicht weil es namentlich auch zu Eleusis begangen ward, vgl. Bekk. anecdd. p. 884 oder Eustath. ad Iliad. IX. 530: διὰ τὸ ταὶς ἀπαρχαϊς ταὶς ἀπὸ τῆς ἄλω τότε καταχοήσασθαι φέροντας είς Έλευσϊνα und Pseudodem. adv. Neaer. §. 116: καὶ ᾶλλα τε κατηγορήθη αὐτοῦ καὶ ὅτι Σινώπη τῆ έταίρα Αλώοις έπὶ τῆς ἐσχάρας της εν τη αύλη Ελευσίνι προςαγούση ίερείον θύσειεν, ού νομ μου οντος εν ταύτη τη ημέρα ιερεία θύειν, ούδ' εκείνου ούσης της θυσίας άλλα της ιερείας: dass es aber auch in der Stadt geschah, reigt, selbst wenn Alciphr. I. 39 verdorben seyn sollte (Creuzer z. Gall. d. Dramat. S. 116), ders. II. 3: σοί εν αστει μενούση δια τα Αλώα της θεού: und eben so wenig macht die mavvozis I. 83 ein Mysterium aus, sondern erklärt nur die vorzügliche Theilnahme der Hetären, die auch aus Lucian. dial. meretr. I. 1 und VII. 4 hervorgeht. | Auf die θυσία des Festes bezieht Böckh Staatsh, II, S. 136 die Berechnung des δεφματικόν von einem Fest der Demeter und Daeira, Rangabé II. n. 842.] Auch der Ausdruck: μὰ τὴν Καλλιγένειαν ἐν ἡ νῦν εἰμὶ geht auf die Haloa Alciphr. II. 4.
- 7) Έπὶ τῆ τομῆ τῆς ἀμπέλου καὶ τῆ γεύσει τοῦ οἴνου καὶ τῶν ἄλλων καρπῶν, Schol. Lucian. l. c., vgl. Preller in Pauly's Realencykl. II, S. 1060, der es geradezu für das ursprüngliche Weinlesefest der Eleusinier hält?
- 8) Vgl. oben §. 47, not. 10 mit Preller a. a. O. S. 1057—1071, und mehr über die attischen Dionysien im Allg. bei Barthélemy in M. de l'A. d. Inscr. XXXIX, p. 172 fgg., Spalding in Abhh. d. Berl. Akad. 1804—11, S. 70 fgg., Böckh das. 1816—17, S. 47 fgg., J. F. Kanngiesser die komische Bühne zu Athen, Breslau 1817. 8, S. 207 fgg., Gail sur le culte de Bacchus p. 135 fgg., G. C. W. Schneider das attische Theaterwesen, Weimar 1835. 6, S. 32 fgg., Thirlwall im Cambr. philol. Mus. II, p. 273 fgg., F. V. Fritzsche de Lenaeis Athen. festo comm. I und II mit Mantissa, Rostoch. 1837. 4. Thomas Dyar on the Attic Dionysia in Classic. Museum XI, p. 70—90, (der Böckh's Ansicht verwirft), H. Alt Theater und Kirche in ihrem gegens. Verhältniss hist. dargestellt, Berlin 1840, S. 30 ff., [Duncker Gesch. des Alterth. IV, S. 831—386, Welcker griech. Götterl. I, S. 450 f.]
- 9) Theophr. char. 8: Ποσειδεώνος δὲ τὰ κατ' ἀγφοὺς Διονύσια: vgl. Hesych. I, p. 1000. [Auch die Römer kannten den Gegensatz ländlichen und städtischen Weinsestes: vinalia rustica aber am 19. August und vinalia urbana am 28. April gehalten, beide dem Jupiter heilig s. Varro de L. L. VI. 20, Plin.

- h. n. XVIII. 29 und die andern bei Marquardt R. A. IV, S 276 angeführten Stellen].
- 10) Vgl. über erstere Harpocr. p. 143: τὰ κατὰ δήμους Διονύσια Θεοίνια ἐλέγετο, ἐν οἰς οἱ γεννῆται ἐπέθυον, über letztere Schol. Aristoph. Plut. 1129: ἑορτὴν Ἀθηναίοι ῆγον τὰ Ἀσκώλια, ἐν ἡ ἐνήλλοντο τοῖς ἀσκοῖς εἰς τιμὴν τοῦ Διονύσου, mit Cornut. N. D. c. 30: εἰς τὸν ἀσκὸν ἐνάλλονται κατὰ τὰς Ἀττικὰς κώμας οἱ γεωργοὶ νεανίσκοι, dazu Osann und mehr bei Fritzsche mantissa p 3—13, der namentlich auch die Ansicht bekämpft, dass eins derselben oder beide nach Schol. Aristoph. Ach. 1002 und adv. Neaer. §. 78 vielmehr zu den Anthesterien gerechnet werden könnte, und desshalb in letzterer Stelle die handschriftliche Lesart Θεόγνια gegen Meursius und Gail p. 175 in Schutz nimmt.
- 11) Poll. IX. 121: ὁ δὲ ἀσκωλιασμὸς τοῦ ἐτέρου ποδὸς αἰωρουμένου κατὰ μόνου τοῦ ἑτέρου πηδᾶν ἐποίει . . . ἀσκωλιάζειν δὲ ἐκαλεῖτο καὶ τὸ ἐπιπηδᾶν ἀσκῷ κενῷ καὶ ὑπόπλεῷ πνεύματος ἀληλιμμένῳ, ῖν ῷςπερ ὁλισθάνοιεν περὶ τὴν ἀλοιφήν; Virg. Georg. II. 384: atque inter pocula laeti mollibus in pratis unclos saliere per utres, vgl. Ruhnk. ad Tim. lex. p. 51, und mehr bei Venuti in diss. dell' Acad. di Cortona I, p. 87 fgg., Kōhler description d'un camée antique du cabinet Farnese, Petersb. 1810. 8, [Abbildung bei Müller Denkm. d. alt. Kunst II. Taf. 50. n. 622]; dann Arch. Zeit. 1847. S. 60. 129 ff.
- 12) Ueber den späten Eintritt dieser s. Plin. H. N. XVIII. 31 und mehr bei Kanngiesser S. 225 fgg. Preller S. 1059 setzt sie sogar noch zwischen die Dionysien und Haloen, doch s. Philarg. ad Virgil. Georg II. 381: Dionysia antiquissimi rustici confecta vindemia faciebant. Von der dionysischen Feier selbst gibt das anschaulichste Bild Aristoph. Ach. 241 fgg. mit Plutarch cup. div. c. 8: ἡ πάτριος τῶν Διονυσίων ἐορτὴ τὸ παλαιὸν ἐπέμπετο δημοτικῶς καὶ ἱλαρῶς, ἀμφορεὺς οἴνου καὶ κληματὶς, εἶτα τράγον τις εἶλκεν, ἄλλος ἰσχάδων ἄρριχον ἡκολούθει κομίζων, ἐπὶ πᾶσι δὲ ὁ φαλλός: dass auch die Sclaven sie theilten, zeigt ders adv. Epicur. c. 16. Die Fortdauer bis in Saec. VI. p. Chr. erweist Schneidewin Philol. I, S. 351.
- 13) So namentlich der Piräeus, der in dieser Hinsicht nach Demosth. Mid. §. 10 und Aelian. V. hist. II. 13 der Hauptstadt ganz gleich stand; vgl. Xenoph. Hell. II. 4. 32 und das Διονυσιακὸν θέατρον πρὸς τῆ Μουνυχία, Thuc. VIII. 93, dessen Identität mit dem piräischen Curtius de portub. Athen. p. 50 nicht verkennen durfte, s. Müller de munim. Athen. I, p. 7, Fritzsche ad Aristoph. Thesm. p. 144, Westermann in N. Jbb. 1844, B. XLI, S. 148, Weissenborn Hellen. S. 204. Schwieriger ist die Frage, ob dort auch neue Dramen aufgeführt wurden, was Böckh über Soph. Antigone S. 200 und Vater Unters. über dram. Poesie I, S. 70 läugnen; doch lässt es sich immer denken, dass ein so reicher Demos die Kosten der Choregie auch aus seinen Mitteln bestreiten konnte.
- 14) Vit. Aeschin. p. 269 West.: μετά κακών ὑποκριτών άλασθαι κατ άγρους: vgl. Böckh in Berl, Abhh. S. 75. Darauf auch wohl Isaeus de Cir.

- her. §. 15: αλλά και είς Διονύσια είς άγρον ήγεν ήμας και μετ' έκείνου έθεωρουμεν καθήμενοι παρ' αὐτόν.
- 15) Max. Tyr. diss. XXXVII. 4: 'Αθηναίοις δὲ ἡ μέν παλαιὰ μοῦσα χοροὶ παίδων ἦσαν καὶ ἀνδρῶν, γῆς ἐργάται κατὰ δήμους ἱστάμενοι, ἄρτι ἀμητοῦ καὶ ἀρότου κεκονιμένοι, ἄρματα ἄδοντες αὐτοσχέδια μεταπεσοῦσα δὲ ἡ ψυχὴ ἐπὶ τέχνην ἀκορέστου χάριτος ἐν σκηνῆ καὶ θεάτροις ἀρχὴ πλημμελείας ἐγένετο: vgl. Horat. epist. II. 1. 139 und Dioskorides in Anthol. Pal. VII. 41: Θέσπιδος εῦρεμα τοῦτο τὰ δ΄ ἀγροιῶτιν ἀν' ῦλαν παίγνια καὶ κώμους τούς δ΄ ἔτι μειοτέρους Λίσχύλος ἐξύψωσε κ. τ. λ.
- 16) Servius ad Georg. II. 381: primi ludi theatrales ex Liberalibus nati sunt; vgl. Cornut. N. D. c. 30: τὰ δὲ θυμελικὰ ἀκοσάματα τὸν Διόνυσον θεραπεύει διὰ τὴν πρὸς τὰς θαλίας οἰκειότητα κ. τ. λ. Vgl. K. Hofmann de Graecorum tragoedia in sacris ponenda. Moskau 1844. Daher die Schauspieler οἱ περὶ Διόνυσον τεχνίται: s. oben §. 7. not, 9 und mehr bei Böttiger Opuscc. p. 338 und Morisani de ludis Dionysiacis eorumque technitis in Inscr. Regin. diss. II.
- 17) Poët. IV. 14; vgl. Ath. II. 11: ἀπὸ μέθης καὶ ἡ τῆς τραγφδίας εῦρεσις ἐν Ἰκαρίφ τῆς Ἰττικῆς εὑρέθη καὶ κατ' αὐτὸν τὸν τῆς τρύγης καιρὸν, ἀφ' οὖ δὴ καὶ τρυγφδία τὸ πρῶτον ἐκλήθη ἡ κωμφδία, und mehr oben §. 29, not. 20 mit Bernhardy griech. Lit. II, 8. 559 fgg.
- 18) Dithyramb und Satyrchöre; Casaub. de poësi satyr. p. 5 fgg., Welcker Nachtrag z. Trilogie S. 220 fgg., Philologus I, S. 407 ff.; πόρδαξ, Schneider Theaterw. S. 229 fgg., Böttiger kl. Schr. II, S. 279 fgg., v. Leutsch Metrik S. 390 fgg.; τρυγωδοί, Bentl. opuscc. p. 317, Intpp. Aristoph. Nubb. 296, Böttiger kl. Schr. I, S. 262; ob auch für Tragödien? s. Riedel in Jahn's Archiv III. 2, S. 335, Fritzsche de Lenaeis I, p. 13, Bode hellen. Dichtk. III. 2, S. 21 fgg. Bezeichnend für die Fülle derselben Plato Rep. V. p. 475 D: ωσπερ δὲ ἀπομεμισθωκότες τὰ ωτα ἐπακοῦσαι πάντων χορῶν περιθέουσι τοῖς Διονυσίοις οὖτε τῶν κατὰ πόλεις οὖτε τῶν κατὰ κώμας ἀπολειπόμενοι.
- 19) Schol. Aristoph. Ach. 243: φαλλὸς ξύλον ἐπίμηκες, ἔχον ἐν τῷ ἄκρῷ σκύτινον αἰδοῖον ἐξηρτημένον εστατο δὲ ὁ φαλλὸς τῷ Διονύσῷ κατά τι μυστήριον: vgl. Theodoret. cur. Gr. aff. I, p 722: φαλλαγωγία ἡ τοῦ φαλλοῦ ἑορτὴ, καὶ προςεκύνουν μὲν τοῦτον καὶ κατεφίλουν οἱ ὁργιάζοντες ἄπαντες, und über φαλλικὸν ποίημα αὐτοσχέδιον Phot. lex. p. 637 mit Bergk com. Att. reliq. p. 270—275. [Darbringung eines φαλλὸς für die Dionysien von Seiten der Colonien s. Rangabé Ant. Hell. II. n. 785 b.]
- 20) Ath. XIV. 16: εἶτα προςτρέχοντες ἐτώθαζον οὖς ἂν προέλοιντο; Lucian Piscat. 25: καίτοι ἐκεῖνοι μὲν (Aristophanes und Eupolis) καθ΄ ἐνὸς ἀνδρὸς ἐτόλμων τοιαῦτα καὶ ἐν Διονύσου, ἐφειμένου αὐτὸ δρᾶν καὶ τὸ σκῶμμα μέρος ἐδόκει τῆς ἑορτῆς καὶ ὁ θεὸς ἴσως χαίρει φιλόγελως τις ων; vgl. Eichstädt dram. com sat. p. 75, Thiersch Einl. zu Pindar S. 107, und die Abhh. de parabasi veteris comoediae parte antiquissima von Kolster, Altona 1829. 8, und Köster, Sund. 1835. 4, mit Müller in Welcker's Rhein.

- Mus. V, S. 341—347; dessgleichen die Spöttereien έν ταῖς Διονυσιακαῖς πομπαῖς ἐπὶ τῶν ἀμαξῶν, woraus Horaz A. P. 276 freilich missverständlich Thespidis plaustra gemacht hat, bei Harpocr. p. 247 mit d. Erkl. zu Demosth. Cor. §. 122 und Paroemiogr. Gott. p. 453, sowie Welcker Nachtrag S. 247.
- 21) Aeschin. Tim. §. 157: πρώην έν τοῖς κατ' ἀγροὺς Διονυσίοις κωμφδων ὄντων έν Κολλύτφ: vgl. Demosth. F. leg. §. 180 und über die Lage dieses Demos in der Stadt Leake's Topogr. v. Sauppe S. 316 und Forchhammer in Kieler philol. Stud. S. 350 fgg.
- 22) So Scaliger emend. tempp. I, p. 29, Palmer exerce. p. 617—619, Petit legg. Att. p. 112—117, Spanheim arg. Aristoph. Ran. in Beck's Comm. III, p. 12 fgg, Oderici de didascalia marmorea, Rom. 1777. 8 und bei Marini Iscriz. Albane, Rom. 1785, p. 161—170, endlich Kanngiesser S. 245 fgg. und s. Recens. Hermann in Leipz. Lit. Zeit. 1817, N. 59 oder in Beck's Aristoph. V, p. 11—28, insbes. nach Schol. Ach. 504: ὁ τῶν Διονυσίων ἀγών ἐτελεῖτο δἰς τοῦ ἔτους, τὸ μὲν πρῶτον ἔαρος ἐν ἄστει... τὸ δὲ δεύτερον ἐν ἀγροῖς ὁ ἐπὶ Ληναίω ἀγόμενος, ὅτε ξένοι οὐ παρῆσαν, χειμών γὰρ λοιπὸν ην: auch zu v. 202 und Apollodor bei Steph. Byz. s. v. Λήναιος: ἀγών Διονύσου ἐν ἀγροῖς ἀπὸ τῆς ληνοῦ, woraus jedoch noch keineswegs hervorgeht, was Kanngiesser S. 294 daraus schlieset, dass auch das Λήναιον nicht in der Stadt gewesen sey, vgl. Fritzsche p. 36 und unten not. 25.
- 23) Fritzsche p. 37 fgg., insbes. wegen Demosth. Mid. §. 10 und C. I. n. 157, wo er allerdings wahrscheinlicher p. 80 ἐκ Διονυσίων τῶν ἐν Πειραιεῖ als Böckh p. 250 τῶν ματ' ἀγρούς ergänzt, um sie τοὶς ἐπὶ Ληναίφ [(inschriftlich Rangabé Ant. Hell. II. n. 841)] entgegenzusetzen; doch beweist auch so die Urkunde mehr gegen als für die Gleichzeitigkeit beider.
  - 24) Vgl. Monatsk. S. 45 und 68,
- 25) Das Λήναιον ἐν Λίμναις in der athenischen Unterstadt, περίβολός τις μέγας Αθήνησιν, ἐν ῷ ἱερὸν Διονύσου Ληναίου, καὶ τοὺς ἀγῶνας ἡγον τοὺς σκηνικοὺς, Etym. M. p. 361; vgl. Hesych. I, p 1864 und II, p. 461: Λίμναι τόπος ἐν Αθήναις ἀνειμένος Διονύσφ, ὅπου τὰ Λήναια ἡγετο, und mehr §. 58, not. 4.
- 26) Böckh in Berl. Abhh. 1816, S. 117: "so erscheinen die ländlichen Dionysien als das mit der Weinlese entstandene natürliche Fest, die städtischen als ein davon abgeleitetes die Lenäen und Anthesterien als besondere Feste der Weinbereitung"; vgl. Preller Demeter S. 389 fgg. und über den doppelten (ikarischen und eleutherischen) Dionysuscult in Attika insbes. auch Osann in Verh. d. Casseler Philol. Vers. 1843, S. 25 fgg. Anders freilich Kanngiesser S. 207 fgg. und Fritzsche mantissa p. 28, die ihren drei Festen eben so viele besondere Culte entsprechen lassen; doch zeugt dagegen schon der Comparativ bei Thuc. II. 15: τὸ ἐν Λίμναις Διονύσου, ῷ τὰ ἀρχαιότερα Διονύσια ποιείται, und der phallische Charakter der ländlichen Dionysien, der auch diese [?] über Eleutherae aus Böotien abzuleiten zwingt, vgl. Lobeck Agl. p. 661.
- 27) Bekk. anecdd. p. 235: ἤγετο δὲ τὰ μὲν κατ' ἀγροὺς μηνὸς Ποσειδεῶνος, τὰ δὲ Λήναια Γαμηλιῶνος, τὰ δὲ ἐν ἄστει Ἐλαφηβολιῶνος: vgl.

die Scholiasten zu Aeschines p. 729 Rsk. und Plato p. 409 Bekk., wenn gleich jener nur den Αηναιών, dieser gar den Μαιμαντηριών als Monat der Lenäen angibt.

28) Proclus ad Hesiod. ἐ. κ. ἡ. 502: τῷ Γαμηλιῶνι, καθ' ὅν καὶ τὰ Λήναια παρ' Λθηναίοις, Ἰωνες δὲ τοῦτον οὐδ' ἄλλως ἀλλὰ Ληναιῶνα καλοῦσι: vgl. Aristid. I, p. 452 und mehr bei Böckh in Berl. Abhh. S. 50 fgg.

— Ueber den attischen Namen selbst lässt sich nichts weiter sagen, als mit Hesychius I, p. 798: Γαμηλιών ὁ τῶν μηνῶν τῆς Ἡρας ἰερός, nāmlich als Ehegöttin, Plut. praec. conj. c. 27: wie ausdrücklich Aristot. de rep. VII. 16: τοὶς δὲ περὶ τὴν ῶραν χρόνοις, ὡς οἱ πολλοὶ χρῶνται καλῶς καὶ νῦν, ὁρίσαντες χειμῶνος τὴν συναυλίαν ποιεῖσθαι ταύτην und Olympiodor ad Aristot. Meteorol. I. 6. 8; oder gehört hierher Etym. M. p. 221: γαμήλια θυσία τοὶς ἐν δήμφ θεοῖς? [Ist in den Gamelion der auch in Athen gefeierte ἱερὸς γάμος von Zeus und Hera zu setzen, über den vgl. unten §. 62? Nach attischen θεσμοὶ findet die προτέλεια der γάμοι für Uranos und Ge statt, s. Procl. in Tim. V, p. 293, dazu Welcker gr. Götterl. I, S. 150]. Vgl. Böttiger Kunstmythol. II, S. 256, Heffter in Ztschr. f. d. Alterth. 1833, S. 470, St. John Hellens II, p. 9, Charikles III, S. 297.

# §. 58.

Eben so unzulässig ist jedoch aus demselben Grunde die Verwechselung der Lenäen des Gamelion mit den Anthesterien 1), die erst dem achten Monate seinen Namen geben?) und jenen nur in sofern näher stehen, als sie mit ihnen die Aufsicht des Archon Königs 3) und die städtische Oertlichkeit εν Λίμναις gemein hatten, deren Heiligthum nur einmal jährlich am 12ten Anthesterion geöffnet ward 4); dagegen zeichneten sich die Lenäen neben den sonstigen Bestandtheilen einer bakchischen Feier durch dramatische Spiele aus 5), dergleichen bei den Anthesterien ursprünglich gar nicht und auch später nur als Vorbereitungen und Proben der komischen Schauspieler für die grossen Dionysien vorkommen 6). Ueberhaupt trugen erstere mehr den heiteren Charakter, wie er dem Namen eines Kelterfestes entspricht 7); während sich in den Anthesterien die Verehrung der in dem Gährungsprocesse des Weines geheimnissvoll wirkenden Naturkraft mit der Scheu vor den finsteren Mächten, die der nahende Frühling ohnehin zu sühnen drängte 8), zu einer mystischen Feier verschmolz, in welcher die bakchische Lustigkeit zwar nicht unterdrückt 9), wohl aber durch ernstere Festgebräuche wesentlich modificirt ward 10).

Hauptrolle dabei hatte die Gemahlin des Archon Königs 11), die an dem erwähnten Tage mit vierzehn von dem Könige gewählten und von ihr beeidigten Frauen 12) ein geheimes Opfer darbrachte und bei dieser Gelegenheit selbst mit dem Gotte des Festes vermählt ward 13); auch andere symbolische Mummerei scheint nicht gefehlt zu haben 14); und die festlichen Mahlzeiten, welche die Bürger mit ihren Freunden und Sclaven im Dienste des göttlichen Weinspenders zu Wettkämpsen des Trinkens vereinigten 15), hinderten nicht, dass dieselbe Festzeit als eine finstere betrachtet ward, in welcher alle übrigen Tempel geschlossen waren und die Geister der Verstorbenen umgehen sollten 16). Im Ganzen dauerte sie drei Tage, vom 11ten bis 13ten des Monats 17), deren erster Πιθοιγία oder Fassöffnung 18), der mittlere und hauptsächlichste Xóes oder Kannensest 19) hiess; den letzten bezeichnete vorzugsweise ein Opfer von allerlei Früchten in Töpfen, das dem chthonischen Hermes und andern Unterirdischen dargebracht wurde, und von welchem der Tag selbst den Namen Xúrqoi führte 20). Doch war auch damit das gottesdienstliche Bedürfniss dieses Monats keineswegs befriedigt, und wenn es auch schwer nachzuweisen ist, worin die Schauspiele bestanden haben, an welchen derselbe reicher als jeder andere gewesen sein soll 21), so fehlt es ihm jedensalls nicht an Festen, die mehr oder minder der geschilderten Richtung angehörten: schon zu Anfang feierte man die Τδοοφόρια oder Wasserspende zum Andenken der mythischen Flut, die auch in die Symbolik der Anthesterien hereinspielt 22); auf den 23sten fielen die sausserhalb der Stadt von der ganzen Bevölkerung geseierten] Διάσια zu Ehren des Ζεὺς Μειλίχιος 23), der den Beinamen des milden Gottes wohl auch nur proleptisch cder euphemistisch führte und in demselben Sinne keine blutigen Opfer sondern nur Feldfrüchte erhielt 24); und endlich gehören auch demselben Monate die kleinen Mysterien der eleusischen Gottheiten 25), die in der Nähe der Hauptstadt zu Agra 26) geseiert und als eine Vorweihe zu den grösseren betrachtet wurden 27). Insbesondere bestand diese aus Reinigungen in dem Flusse Ilissus, an dessen Usern jener Ort lag 28); die Feier selbst galt übrigens weniger der Demeter, als ihrer Tochter und dem Dionysus 29), und wurde vielleicht mehr von Fremden als von Einheimischen

benutzt, da sie der Sage nach für Herakles eingerichtet sein sollte, der als Ausländer nicht sofort zu den grossen Mysterien gelangen konnte <sup>30</sup>).

- 1) So Selden. ad marm. Oxon. p. 75-79 ed. Prideaux, Corsini fast. Att. II, p. 325-229, Ruhnken. opuscc. p. 206-215, Wyttenbach bibl. crit. II. 3, p. 41 fgg., Barthélemy in M. de l'A. d. Inscr. XXXIX, p. 172 fgg., Spalding in Abhh. d. Berl. Akad. 1804-11, S. 70 fgg., deren Gründe jedoch bereits von Oderici, Kanngiesser und Fritzsche beseitigt sind und schon dagegen verschwinden müssen, dass die beiden Haupttage der Anthesterien, die zoes bei Alciphr. II. 3 und bei Suid. s. v. τα έπ των αμαξων, die χύτροι bei Athen. IV. 5 und Aelian hist, anim. IV. 43 ausdrücklich von den Lenäen unterschieden werden; vgl. Böckh in Berl. Abhh. 1816, S. 64 fgg. [Rinck II, S. 82 ff. wirft wieder Lenäen und Anthesterien, auch ländliche Dionysien zusammen, erklärt jene für den Tag der Pithoigia, gestützt auf eine falsche Auslegung der Stellen in Aristoph. Ach. 202. 250. 961. 1076. 1155, wo die Beziehung zu den  $\Lambda \dot{\eta} \nu \alpha \iota \alpha$ , an denen das Stück aufgeführt ward, ferner τα κατ' άγρους Διονύσια, die Dikaeopolis feiert, und endlich Choen und Chytroi, die in Aussicht stehen, alle in ein Fest zusammengedrängt werden sollen. Auch die Ableitung Δήναιος von ληνός wird verworfen und statt dessen ein ζες gesetzt (II, S. 94).]
- 2) Etym. M. p. 109: 'Ανθεστήρια τὰ Διονύσια · οὖτω γὰρ 'Αθηναῖοι τὴν ἑορτὴν λέγουσι, καὶ 'Ανθεστηριῶνα τὸν μῆνα, καθ' ὃν ταὖτα ἐπετελεῖτο, ἐπειδὴ ἡ γῆ τότε ἄρχεται τοῦ ἀνθεῖν ἢ παρὰ τὸ τὰ ἄνθη ἐπὶ τῆ ἑορτῆ ἐπιφέρειν: vgl. Macrob. Saturn. [. 12 und im Allg. Gail culte de Bacchus p. 65 fgg. und Preller in Pauly's Realencykl. II, S. 1061 fgg. [und Griech. Mythol. I, S. 420 f.], sowie Rinck Rel. II, S. 99 ff.
- 3) Vgl. für die Lenäen Poll. VIII. 90, für die Anthesterien Schol. Aristoph. Ach. 1224. [Neben dem Basileus stehen die vier ἐπιμεληταὶ μυστηρίων den Lenäen vor Böckh Staatsh. II, S. 119. 126.] Die ländlichen Dionysien dagegen wurden von den Demarchen, die städtischen von dem ersten Archon geleitet; s. Pollux VIII. 89, Athen. XII. 60 und Schol. Demosth Mid. §. 17.
- 4) S. Pseudodem. adv. Neaer. §. 76 und über τὸ ἐν Λίμναις Διονύσιον (Isäus Ciron. hered. §. 35), überhaupt Thuc. II. 15 mit Bückh in Berl. Abhh. a. a. O. und Müller in hall. Encykl. I. 6, S. 278; auch Geppert altgriech. Bühne S. 35 fgg.
- 5) Dem. Mid. §. 10: ἡ ἐπὶ Ληναίφ πομπὴ καὶ οἱ τραγφδοὶ καὶ οἱ κωμφδοί; Plat. Protag p. 327 E; vgl. Böckh in Berl. Abhh. S. 104 fgg. und Schol. Aristoph. Equ. 547: ἑορτὴ παρ ᾿Αθηναίοις τὰ Λήναια, ἐν ἡ μέχρι νῦν ἀγωνίζονται ποιηταὶ συγγράφοντές τινα ἄσματα τοῦ γελασθῆναι χάριν, ὅπερ ὁ Δημοσθένης εἶπεν ἐξ ἀμάξης? Der Tag lässt sich nicht näher bestimmen, es müssten denn etwa die κιττώσεις Διονύσου, welche C. I. n. 523 auf den 19ten Gamelion setzt, mit diesem Feste zusammenhängen, vgl. Philolog. I, S. 480. [Dass die Lenäen der letzten Dekade des Gamelion angehören, ergibt sich auch jetzt aus Rangabé Ant. Hell. II, p. 2252, wo Γαμηλιώνος μην[ὸς φθί]νοντος Διονύσίφ ein ἔριθος (richtiger ἔριφος) und anderes dargebracht

- wird. Auf einen Fackellauf weist hin die Inschrift Rangabé II, n. 999, wo γυμνασιαρχοῦντος (τοῖς) Ληναίοις Πύρρου fünf einen Preis (τὸ καρχήσιον) davon tragen; Rangabé will die Gymnasiarchie auf dramatische Spiele hier beziehen, aber mit welchem Recht? Vgl. Böckh Staatsh. I, S. 609—616.]
- 6) Nur die apokryphische Nachricht Diog. L. III. 56 schreibt wie den Panathenäen (§. 54, not. 21), so auch den Chytren dramatische Aufführungen zu, wodurch sich Geppert a. a. O. S. 188 nicht hätte bestimmen lassen sollen, die von Böckh S. 95 fgg. schlagend beseitigte Ansicht von Meursius u. A. wieder zu vertreten, zumal da dort von Komödien, auf welche Geppert selbst sie beschränkt, gar keine Rede ist; was aber die Einrichtung des Redners Lykurg betrifft, der nach Vitt. X. orat. p. 841 νόμον είζηνεγκε τον περί των κωμφδών άγώνα τοις Χύτροις έπιτελείν έφάμιλλον έν τῷ θεάτρφ καὶ τὸν νικήσαντα ές αστυ καταλέγεσθαι, πρότερον ούκ έξον, άναλαμβάνων τον άγωνα έκλελοιπότα, so geht diese wohl nur eben auf die Schauspieler, deren Prüfung und Auswahl für die Διονύσια έν ἄστει jener öffentlich machte, vgl. dazu Poll. IV. 88; und damit finden sowohl die χύτρινοι ἀγῶνες des Philochorus bei Schol. Aristoph. Ran. 220 als das Λήναια καλ χύτρους θεωρείν Athen, IV. 5 und Menanders Interesse für dieses Fest bei Alciphr. II. 3 völlige Erklärung, ohne dass man mit Schneider Theaterw. S. 57 und Hanow exerc. crit. ad com. Gr. p. 72 fgg. an Dichter zu denken brauchte; vgl. Fritzsche de Lenaeis p. 54 fgg. und Meier in A. L. Z. 1836 Febr. S. 321. [Rinck Relig. der Hell. II, S. 53. 97 fgg. will aus C. J. n. 148 doch die dramatischen Aufführungen an den Chytren erweisen, widerspricht sich aber selbst in der Anmerk. und wird von Böckh Mondcyclen S. 93 fgg. schlagend zurückgewiesen]. Bode's Hypothese endlich, der hell. Dichtk. III. 1, S. 92 die einzelnen Stücke der Tetralogie auf die vier dionysischen Feste vertheilt, bedurfte kaum der Widerlegung von Witzschel in N. Jbb. 1843, B. XXXVII, S. 128.
- 7) Moschop. ad Hesiod. ἔ. κ. ἡ. 504: ἐπειδὴ τῷ Διονύσῷ τῷ τῶν ληνῶν ἐπιστάτη ἐτέλουν ἑορτὴν ἐν τῷ μηνὶ τούτῷ, ἣν Αμβροσίαν καλοῦσι: "wahrscheinlich vom Genusse des ersten beim Keltern absliessenden Mostes", vgl. Böckh a. a. O. S. 111, Schneider Theaterw. S. 43 und 48, Preller in Realencykl. II, S. 1060. [Rinck Rel. II, S. 106 trennt die Ambrosia von seinen mit den Anthesterien identificirten Lenäen].
  - 8) Vgl. oben §. 47, not. 10 und Fritzsche mantissa p. 49 fgg.
- 9) Schwärme und Neckereien wie §. 57, not. 20 kennen auch hier Suidas III, p. 700 und Phot. p. 565: Αθήνησι γὰρ ἐν τῆ τῶν Χοῶν ἑορτῆ οί κωμάζοντες ἐπὶ τῶν ἁμαξῶν τοὺς ἀπαντῶντας ἔσκωπτον καὶ ἐλοιδόρουν: Ob auch ἀσκώλια? Schol. Aristoph. Ach. 1002, Tzetz. ad Hesiod. ἔ. κ. ἡ. 366. Als solche sind auch zu verstehen οί κάν τοῖς Χύτροις τοῖς Αθήνησι λειτουργήσαντες, die zwischen Tänzerinnen, Ithyphallen etc. bei einem Symposion sich zeigen Athen. IV. 3.
- 10) Vgl. Phanodemos bei Athen. XI. 13: Φανόδημος δὲ πρὸς τῷ ἱερῷ φησι τοῦ ἐν Λίμναις Διονύσου τὸ γλεῦκος φέροντας τοὺς Ἀθηναίους ἐκ τῷν πίθων τῷ θεῷ κιρνάναι, εἶθ' αὐτοὶς προςφέρεσθαι· ὅθεν καὶ Λιμναῖον κληθῆναι τὸν Διόνυσον, ὅτι μιχθὲν τὸ γλεῦκος τῷ ΰδατι τότε

πρώτον ἐπόθη κεκραμένον, und inshes. den Zusammenhang der Χόες in der Sage mit der Erscheinung des ungesühnten Orestes in Attika bei dems. Χ. 49: την δε των Χοων εορτην-Φανόδημός φησι Δημοφώντα τον βασιλέα βουλόμενον ὑποδέξασθαι παραγενόμενον τὸν 'Ορέστην 'Αθήναζε · πρός δε τὰ ίερὰ οὐ θέλων αύτὸν προςιέναι οὐδ' ὁμόσπονδον γενέσθαι μήπω δικασθέντα, εκέλευσε συγκλεισθήναι τά τε ίερα καλ χόα οίνου έκαστφ παρατεθήναι, τῷ πρώτω ἐκπιόντι εἰπὼν άθλον δοθήσεσθαι πλακουντα παρήγγειλε δε και του πότου παυσαμένους τούς μεν στεφάνους οίς έστεφάνωντο πρός τὰ ίερὰ μὴ τιθέναι διὰ τὸ ὁμορόφους γενέσθαι τῷ 'Ορέστη, περί δὲ τὸν χόα τὸν έαυτοῦ εκαστον περιθείναι και τῆ ίερεία αποφέρειν τους στεφάνους πρός τὸ έν Λίμναις τέμενος, Επειτα θύειν έν τῷ ιερῷ τὰ ἐπίλοιπα: auch Tzetzes ad Lycophr. 1374 [und die Hauptstelle Eurip. Iphig. Taur. 922 ff.: ξένια μονοτράπεζά μοι παρέσχον οίπων οντες εν ταυτώ στέγει - είς δ' άγγος ίδιον ίσον απασι βακχίου μέτοημα πληρώσαντες είχον ήδονήν - κλύω δ' Αθηναίοισι τάμα δυστυχή τελετην γενέσθαι κάτι τον νόμον μένειν, χοήρες άγγος Παλλάδος τιμάν λεών.] Mehr bei Fritzsche mantissa p. 41 fgg. [und vor allem Welker Nachtrag S. 210 f, der den Orestes als Vertreter der Bergbewohner, der armen Ziegenhirten und Weinbauern fasst.

- 11) Βασίλισσα Poll. VIII. 90 oder βασιλίς Eustath. ad Odyss. p. 1425, auch βασιλική Plato Charmid, init.; vgl. Pseudodem. adv. Neaer. §. 75: την δε γυναϊκα αὐτοῦ νόμον ἔθεντο ἀστην είναι καὶ μη ἐπιμεμιγμένην ἐτέρω ἀνδρὶ, ἀλλὰ παρθένον γαμεῖν, ἵνα κατὰ τὰ πάτρια θύηται τὰ ἄρρητα ἱερὰ ὑπερ τῆς πόλεως... καὶ τοῦτον τὸν νόμον γράψαντες ἐν στήλη λιθίνη ἔστησαν ἐν τῷ ἱερῷ τοῦ Διονύσου παρὰ τὸν βωμὸν ἐν Λίμναις κ. τ. λ.
- 12) Γεραίραι oder nach Dindorf ad Steph. Thes. II, p. 582 richtiger γεραφαί, αί τῷ Διονύσῳ τῷ ἐν Λίμναις τὰ ἱερὰ ἐπιτελοῦσαι τῷ ἀριθμῷ
  δεκατέσσαρες, Hesych. I, p. 879; vgl. Etymol. M. p. 227: παρ' ᾿Αθηναίρις
  γυναῖπές τινες ἱεραὶ, ᾶς ὁ βασιλεὺς καθίστησιν ἰσαρίθμους τοὶς βωμοῖς
  τοῦ Διονύσου, διὰ τὸ γεραίρειν τὸν θεόν. Ueber die Beeidigung, Pseudodemosth adv. Neser. §. 78: καὶ τὸν ἱεροκήρυκα καλέσαι, ῆς ὑπηρετεὶ τῆ τοῦ
  βασιλέως γυναικὶ, ὅταν ἐξορκοὶ τὰς γεραιρὰς ἐν κανοῖς πρὸς τῷ βωμῷ
  πρὶν ἄπτεσθαι τῶν ἱερῶν mit dem Wortlaut des Eides, worin als τὰ Θεοίνια
  und τὰ Ιόβάκχεια die bestimmten κατὰ τὰ πάτρια καὶ ἐν τοῖς καθήκουσι
  χρόνοις zu vollbringenden ἱερὰ bezeichnet werden. Die ἄρρητα ἱερὰ noch
  verbunden μετ' ἄλλης θεωρίας Poll. VIII. 108.
- 13) Hesych. s. v. Διονύσου γάμος, vgl. adv. Neaer. §. 73 und Preller Demeter S. 390: "die Basilissa nämlich sollte wohl bei jener Feierlichkeit Stadt und Land repräsentiren, welches durch die Vermählung seiner obersten Magistratur mit dem Gotte sich dessen Gunst gleichsam contractmässig für das neue Jahr sichern wollte"; oder ist es mit Müller in hall. Encykl. I. 33, S. 290 auf die aus der Unterwelt emporkommende Kora als Braut des Dionysos zu beziehen? [Oder mit Petersen geh. Gottesd. S. 16 auf Ariadne, der die Γεραίραι das Hochzeitlied singen lässt? Eine Darstellung dieser Basilissa vermuthet Ger-

hard in einer durch Scepter und Granatapfel oder Quitte charakterisirten Frau eines Vasenbildes, der ein Revers mit gleicher Gestalt bis auf den Granatapfel entspricht (auserles. Vasenb. Hft. 45. 46. Taf. CCXLIX)].

- 14) Philostr. V. Apollon. IV. 21: ὅτι αὐλοῦ ὑποσημήναντος λυγισμοὺς ὁρχοῦνται καὶ μεταξὺ τῆς Ὀρφέως ἐποποιτας τε καὶ θεολογίας τὰ μὲν ώς Ὠραι, τὰ δὲ ώς Βάκχαι πράττουσι, worauf Preller auch das καταδείξαι τὴν Χοῶν ἑορτὴν Athen. XII. 45 bezieht. Auch eine λαμπὰς, späte Inschrift bei Ross Demen p. 55, [sowie ein Reiteraufzug s. C. I. n. 147, dazu Böckh Staatsh. II, S. 17].
- 15) Aelian. V. hist. II. 41: καὶ ἐν Διονύσου δὲ τῷ τῶν Χοῶν ἑορτῷ προύκειτο ἀθλον τῷ πιόντι πλέον, vgl. Athen. X. 49; ὑπὸ σάλπιγγος, Aristoph. Ach. 1001, [wie die σάλπιγξ überhaupt ἀγωνιστήριος καὶ πομπικὴ war und bei der oben Note 6 erwähnten Prüfung thätig Poll. IV. 88]. Ueber die Theilnahme der Sclaven s. oben §. 43, not. 10 und Athen. X. 50, sowie das Sprichwort: θύραζε Κᾶρες οὐκ ἔτ ἀνθεστήρια Zenob. prov. IV. 33; über wechselseitige Einladungen Plut. V. Anton. 70 und Festgeschenke Athen. l. c., Schol. Aristoph. Ach. 961, πλάσματα ὧνια ἐν τοῖς χουσὶ τῷ ἑορτῷ Scylax p. 250 ed. Klausen; nur trank man nicht aus gemeinschaftlichen Mischkrügen, sondern jedem Gaste ward sein χοῦς besonders vorgesetzt, was die Sage auch von Orestos herleitete, vgl. Plut. qu. symp. II. 10 und Schol. Aristoph. Equ. 95. ὡς ᾶν μὴ ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ πρατῆρος πίνοιεν, ἑκάστω τῶν κεκλημένων παρέθηκε χοῦν, auch Athen. VII. 2 und Lobeck Agl. p. 684 íg.
- 16) Hesych. II, p. 600: μιαραὶ ἡμέραι τοῦ Ανθεστηριῶνος μηνὸς, ἐν αἰς τὰς ψυχὰς τῶν κατοιχομένων ἀνιέναι ἐδόκουν: vgl. Suidas II, p. 214 und für die einzelnen Tage Πιθοιγία Eustath. ad Iliad. XXIV. 526: οὐχ ἑορτάσιμος, ἀλλ' εἰς τὸ πὰν ἀποφρὰς, und Χόες Phot. p. 269: μιαρὰ ἡμέρα, ἐν ἡ ράμνων ἔωθεν ἐμασῶντο καὶ πίττη τὰς θύρας ἔχριον: über den Schluss der Tempel aber Athen. X. 49, und im Allg. die überraschende Parallele mit dem römischen nundus patens bei Müller Etrusk. II, S. 98.
- 17) Harpocr. p. 298: Χόες έορτή τις παρ' Αθηναίοις, Ανθεστηριώνος δωδεκάτη φησί δὲ Απολλόδωρος Ανθεστήρια μὲν καλεῖσθαι τὴν ὅλην έορτὴν Διονύσφ ἀγομένην, κατὰ μέρος δὲ Πιθοιγίαν Χόας Χύτρους: vgl. Schneider Theaterw. S. 51 fgg., Fritzsche mantissa p. 37 fgg.
- 18) Plut. qu. symp. III. 7: τοῦ νέου οἰνου Ἀθήνησι μὲν ἐνδεκάτη μηνὸς κατάρχονται, Πιθοιγίαν τὴν ἡμέραν καλοῦντες: vgl. VIII. 10. 3 und d. Scholien zu Hesiod. ἐ. κ. ἡ. v. 366.
- 19) Oder Todtenspende? Schol. Aristoph. Ach. 961: χοὰς δὲ ὡς τιμὰς. ἐκχύσεις, ἐναγίσματα ἐπὶ νεκροῖς, ἢ σπονδάς ἐκπίπτει δὲ χρησμὸς, δεῖν χοὰς τοῖς τεθνεῶσιν ἐπάγειν ἀνὰ πᾶν ἔτος καὶ ἑορτὴν χοὰς ἄγειν: dann müsste aber freilich der herrschende Accent geändert werden, s. Fritzsche mantissa p. 48.
- 20) Nicht χυτφοί, Lobeck pathol. serm. Gr. p. 17; vgl. Schol. Aristoph. Ran. 218: Χύτφοι έοφτὴ πας 'Αθηναίοις, ἄγεται δὲ παφὰ ταύτην τὴν αίτίαν, ἢν καὶ Θεόπομπος ἐκτίθεται γφάφων οὖτως 'διασωθέντας οὖν

τοὺς ἀνθοώπους (ἐκ τοῦ κατακλυσμοῦ, Ach. 1076) ἡπερ ἐθάρρησαν ἡμέρα τῷ ταὐτης ὀνόματι προσαγορεῦσαι καὶ τὴν ἑορτὴν ἄπασαν ἔπειτα θύειν αὐτοῖς ἔθος τῶν μὲν Ὀλυμπίων θεῶν οὐδενὶ τοπαράπαν, Ἑρμῆ δὲ χθονίῳ, καὶ τῆς χύτρας (πανσπερμίας Ach. 1076, wie zu Rom im mundus, Plut. V. Rom. c 10: ἀπαρχαὶ πάντων ὅσοις νόμῳ μὲν ὡς καλοῖς ἐχρῶντο, φύσει δ' ὡς ἀναγκαίοις) ῆν ἕψουσι πάντες οἱ κατὰ τὴν πόλιν, οὐδεὶς γεύεται τῶν ἱερέων: über den Tag aber Philoch. bei Harpocr. p. 301: ἤγετο δὲ ἡ ἑορτὴ ἀνθεστηριῶνος τρίτη ἐπὶ δέκα, jedenfalls richtiger als Didymus bei Schol. Ach. 1076: ἐν μιᾳ ἡμέρα ἄγονται οἱ Χύτροι καὶ οἱ Χόες, ἐν ῷ πᾶν σπέρμα εἰς χύτραν έψήσαντες θύουσι μόνω τῷ Διονύσω καὶ Ἑρμῆ. Zum Gebrauch des Wortes vgl. Paus. IV. 35. 6: (bei Thermopylae) κολυμβήθραν, ῆντινα ὀνομάζουσιν οἱ ἐπιχωριοι Χύτρους γυναικείους.

- 21) Theophr. Char. 30: τον Ανθεστηριώνα μῆνα μὴ πέμπειν τοὺς υίοὺς είς τὰ μαθήματα, διὰ τὸ θέας είναι πολλάς κ. τ. λ.
- 22) Vgl. Hesych. s. v., Etym. M. p. 774: ύδροφόρια έορτη 'Αθήνησι πένθιμος έπλ τοῖς έν τῷ κατακλυσμῷ ἀπολομένοις, und über die Zeit Corsini tast. Att. II, p 373 nach Plut. V. Sull. c. 14: έλεῖν δὲ τὰς 'Αθήνας αὐτός φησιν ἐν τοῖς ὑπομνήμασι Μαρτίαις Καλάνδαις, ῆτις ἡμέρα μάλιστα συμπίπτει τῷ νουμηνία τοῦ 'Ανθεστηριῶνος μηνὸς, ἐν ῷ κατὰ τύχην ὑπομνήματα πολλὰ τοῦ διὰ τὴν ἐπομβρίαν ὀλέθρου καλ τῆς φθορᾶς ἐκείνης δρῶσιν: im Allg. aber Müller zu Aeschyl. Eum. S. 141, Rinck Rel. II, S. 180 und Preller Demeter S. 229, der gewiss mit Recht auch an Paus. I. 18.7 erinnert: ἐνταῦθα ὅσον εἰς πῆχυν ἔδαφος διέστηκε, καλ λέγουσι μετὰ τὴν ἐπομβρίαν τὴν ἐπλ Δευκαλίωνος συμβᾶσαν ὑπορρυῆναι ταύτη τὸ ὕδωρ, ἐςβάλλουσι δὲ ἐς αὐτὸ ἀνὰ πᾶν ἔτος ἄλφιτα πυρῶν μέλιτι μίξαντες κ. τ. λ.
- 23) Schol. Lucian. Icarom. c. 24: Διάσια έοφτη 'Αθήνησιν, ην έπετέλουν μετά τινος στυγνότητος, θύοντες έν αὐτη Διὶ Μειλιχίω: vgl. Hesych. I, p. 966 und über den Tag Schol. Aristoph. Nub. 408: μηνὸς 'Ανθεστηφιῶνος ὀγδόη φθίνοντος. Was dieser freilich weiter hinzufügt: 'Απολλώνιος δὲ ὁ 'Αχαφνεὺς τὰ Διάσια διαπφίνει ἀπὸ τῆς τοῦ Μειλιχίου έοφτης, προςαγοφεύεσθαι αὐτὰ λέγων, καθάπερ τινές φασιν, ἀπὸ τοῦ διαφυγεῖν αὐτοὺς εὐχαῖς τὰς ἄσας, ist eben so verkehrt als die darauf folgende Verwechselung mit den Dipolien des Scirophorion, die uns auch in Bekk. anecdd. p. 91 begegnet; doch drückt es wenigstens den apotropischen Charakter des Festes gleichfalls aus.
- 24) Thucyd. I. 126: ἐστὶ γὰρ καὶ ᾿Αθηναίοις Διάσια, ἃ καλεῖται Διὸς ἑορτὴ Μειλιχίου μεγίστη, ἔξω τῆς πόλεως, ἐν ἡ πανδημεὶ θύουσι πολλοὶ οὐχ ἱερεῖα ἀλλὰ θύματα ἐπιχώρια: Lucian Tim. 7: παρ᾽ ῷ λαμπρῶς ἑορτάζειν εἰώθαμεν τὰ Διάσια mit Hemsterh. ad l. l. Ueber den Meilichios Rangabé Ant. H. II. n. 22. 52; Festschmaus der συγγενεῖς Arist. Nub. 408; Geschenke an die Kinder, wie Arist. Nub. 860: τούτου πριάμην σοὶ Διασίοις ἀμαξίδα. Später literarische Wettstreite Luc. Charid. 1: ὅτι δὲ βιβλίου ἀναγνοὺς ἐνίκησεν ἐν Διασίοις; wie reimt sich aber damit die Frage bei

Lucian Icaromen. 24: δι ην αίτιαν έλλειποιεν Αθηναίοι τὰ Διάσια τοσούτων ἐτῶν? Vgl. Wolf anecdd. II, p. 386 und mehr bei Creuzer Symb. III, S. 113, Müller zu Aeschyl. Eum. S. 139, Preller Demeter S. 247, Panofka in Berl. Abhh. 1839, S. 146, Philol. I, S. 1—11, [Rinck Rel. II, S. 58 f., Welcker gr. Götterl. I, S. 207 Note].

- 25) Plut. V. Demetr. c. 26: τὰ μικρὰ τοῦ Ανδεστηριῶνος ἐτελεῖτο, τὰ δὲ μεγάλα τοῦ Βοηδρομιῶνος, ἐπώπτενον δὲ τοὐλάχιστον ἀπὸ τῶν μεγάλων ἐνιαυτὸν διαλιπόντες, woraus zugleich hervorgeht, dass diese nicht mit dem ersten Grade der grossen (§. 55, not. 30) zu verwechseln sind; vgl. überhaupt Ste-Croix p. 297 fgg., Creuzer Symb. IV, S. 386 fgg., Müller in hall. Encykl. I. 33, S. 278, Preller in Pauly's Realencykl. III, S. 94 fgg., Rinck Rel. d. Hell. II, S. 340 ff. Ihre Zeit glaubte Böckh Staatsh. II, S. 252, Ausg. 1, noch vor, Preller Demeter S. 390 sogar gleichzeitig mit den Anthesterien setzen zu können; doch verzichtet letzterer darauf jetzt selbst, und das Gegentheil dürfte schon aus Nonnus Dionys. XXVII. 307 hervorgehen: Λιμναῖον μετὰ Βάκχον Ἐλευσινίφ Διονύσφ.
- 26) Oder Agrae, Eustath. ad Iliad. II. 852; vgl. Bekk. aneedd. p. 326: Αγραι χωρίον ἔξω τῆς πόλεως Αθηνῶν, οῦ τὰ μικρὰ τῆς Δήμητρος ἄγεται μυστήρια, ἃ λέγεται τὰ ἐν Αγρας ὡς ἐν Ασκληπιοῦ: und mehr bei Harduin. ad Themist. p. 415 und Ruhnk. ad Tim. lex. p. 223 und Berl. Monataber. 1853, S. 573 ff.; über die Oertlichkeit Paus. I. 19. 7 mit Leake's Topographie von Sauppe S. 182, Forchhammer in Kieler Stud. S. 320, Ross Königsreisen II, S. 66.
- 2) Schol. Aristoph. Plut. 845: καί έστι τὰ μικοὰ ὧςπερ προκάθαρσις καὶ προάγνευσις τῶν μεγάλων; Plato Gorg. p. 497 C.
- 28) Polyaen. strateg. V. 17: παρά τὸν Ἰλισσὸν, οὖ τὸν καθαρμὸν τελοῦσι τοὶς ἐλάττοσι μυστηρίοις.
- 29) Μίμημα τῶν περὶ τὸν Διόνυσον, Steph. Byz. p. 10; vgl. Schol. Aristoph. Plut. 845: ἦσαν δὲ τὰ μὲν μεγάλα τῆς Δήμητρος, τὰ δὲ μιαρὰ Περσεφόνης τῆς αὐτῆς θυγατρὸς, wie auch Hippol. adv. haeres. V. 8, p. 119: μιαρὰ ἐστι τὰ μυστήρια τὰ τῆς Περσεφόνης κάτω, περὶ τῶν μυστηρίων καὶ τῆς ὁδοῦ τῆς ἀγούσης ἐκδι οὖσης πλατείας καὶ εὐρυχώρου καὶ φερούσης τοὺς ἀπολλυμένους ἐπὶ τὴν Περσεφόνην κτλ. mit Preller Demeter S. 120 und Müller in hall. Encykl. I. 83, S. 290.
- 30) Schol. Aristoph. Plut. 1013: 'Ηρακλής γὰρ ἐπιστὰς ήξίου μυεῖσθαι. ἔθος δὲ ἡν τοῖς 'Αθηναίοις ξένον μὴ μυεῖν· μὴ βουλόμενοι οὖν λῦσαι τὸ ἔθος μηθὲ ἀπῶσαι τὸν εὐεργέτην ἐπενόησαν μικρὰ μυστήρια εὐμετά-δοτα: vgl. dens. zu Plut. 845 und Ran. 501: ἐν γὰρ Μελίτη δήμφ τῆς 'Αττικῆς (Forchhammer a. a. O. S. 304) ἐμυήθη 'Ηρακλῆς τὰ μικρὰ μυστήρια: Plut. Thes. c. 80: καὶ τὴν μύησιν 'Ηρακλεῖ Θησέως σπουδάσαντος καὶ τὸν πρὸ τῆς μυήσεως καθαρμὸν ὡς δεομένφ διὰ τινας πράξεις ἀβουλήτους; auch Tzetzes ad Lycophr. 1327.

# §. 59.

Der neunte Monat Elaphebolion ist auch in Attika, wie in den meisten übrigen griechischen Staaten die Zeit der Frühlingsnachtgleiche, der Artemis heilig 1), zu deren Ehre wir dort ähnliche Έλαφηβόλια vorauszusetzen berechtigt sind, wie sie uns anderswo wirklich begegnen<sup>2</sup>); urkundlich kennen wir jedoch in demselben nur die grossen oder städtischen Dionysien 3) mit ihrer Vor- und Nachseier oder dem Asklepiosopser am 8ten 4) und dem Feste der Πάνδια 5), zwischen welchen beiden die Daner jener wenigstens für die classische Zeit vom 9ten bis gegen den 15ten des Monats berechnet werden kann 6). Ursprünglich mochten freilich auch sie wie die ländlichen sich auf die festlichen Züge oder die πομπή und den κῶμος beschränken, deren ersterer, wie es scheint, das Cultusbild des Gottes aus dem Tempel am Lenaeum?) in sein ursprüngliches Heiligthum am Ceramikus geleitete 8), der andere sich wie dort an den Phallus anknüpfen mochte; und so verherrlichen beide auch noch später<sup>9</sup>) das Fest mit dem ganzen-Glanze, den ihm der Reichthum der Stadt und die Begünstigung der Jahreszeit verlieh 10); in demselben Maasse aber, wie die beiden Gattungen von Gesängen, mit welchen diese Gebräuche begleitet wurden, sich auf die obenerwähnte Art zu dramatischer Poesie verselbständigten, musste auch der Umfang der Feier um so mehr zunehmen, je weniger darum die dithyrambischen oder cyklischen Chöre 11) wegfielen oder mit geringerer Ausstattung und Mannichfaltigkeit behandelt wurden 12). Schon die Wettstreite mehrer Chöre, die von den einzelnen Phylen ausgerüstet wurden 13), nahmen eine grössere Zeit in Anspruch; als man aber einmal anfing, diese mit dramatischen Zwischenacten zu verbinden 14), und Thespis gar dem Chorführer einen besonderen Schauspieler gegenüberstellte, mit welchem jener bereits eine kleine Handlung durchführen konnte 15), so war damit von selbst das Zeichen zu einer der grossartigsten Entwickelungen gegeben, welche die Geschichte des menschlichen Geistes kennt 16). Während das gottesdienstliche Element für die Entfernung der Handlung aus dem bakchischen Mythenkreise durch das Satyrspiel entschädigt ward 17) [und zugleich in den anrufenden oder preisenden Gesängen des Chores

auf andere Gottheiten sich erweiterte], stellte Aeschylus neben seinen andern dramaturgischen Verdiensten 18) nicht nur die Handlung in den Vordergrund 19), sondern gestaltete auch die erwähnte Reihe dramatischer Zwischenacte zu einer Anzahl gerundeter, [durch die einheitliche Idee eines durch Generationen sich hindurchziehenden, endlich versöhnten Strafgeistes getragenen] Ganzen um 20); und nachdem auf solche Art je drei Tragödien mit einem Satyrdrama zur stehenden Leistung der wetteifernden Dichter geworden waren 21), konnte es der dichterischen Freiheit wie dem ästhetischen Genusse nur zutrüglich seyn, dass derselbe Sophokles, der durch Einführung des dritten Schauspielers die äusseren Hülfsmittel der Tragödie vollendete 22), diese vier Stücke vereinzelt [?] auf die Mehrzahl von Tagen vertheilte 23), die jene Aufführungen ohnehin verlangten 24). Gleichzeitig gewann auch die Komödie durch die Verknüpfung der megarischen Volksposse mit den phallischen Chören und Neckereien des attischen Cultus ihre dramatische Form <sup>25</sup>); und wenn auch hier der Gang in sofern umgekehrt war, als die gänzliche Ungebundenheit, in der sie sich anfangs als reine Privatsache bewegt 26) und den Freimuth der Demokratie mit der Maskenfreiheit des Festes verbunden hatte 27), allmälig sowohl künstlerischen <sup>28</sup>) als politischen und finanziellen Beschränkungen <sup>29</sup>) wich, so erbielt sie sich dafür auch desto länger in lebendiger Ausübung und trug eine reiche Saat von Dichtern zu einer Zeit, wo die Tragödie sich fast nur in Wiederholungen der grossen Classiker auf der Bühne erhielt 30). Was das sonstige Verhältniss beider Schauspiele betrifft, so nimmt man gewöhnlich, [doch wenig begründet] an, dass an den grossen Dionysien die ersten Tagesstunden für komische, die späteren für tragische Aufführungen bestimmt waren, an den Lenäen dagegen die umgekehrte Ordnung herrschte 31); gewisser ist, dass der komische Chor aus vier und zwanzig, der tragische wenigstens seit Sophokles aus fünfzehn Personen bestand 32); doch werden wir auch bei diesem ursprünglich dieselben fünfzig annehmen dürfen, die bei dem dithyrambischen fortwährend üblich blieben 33) und nur in Folge der erwähnten Trennung in vier Stücke dergestalt vertheilt worden zu seyn scheinen, dass der Rest für Nebenchöre oder stumme Rollen verfügbar blieb 34). [Schliesslich werden wir in den Weinspenden während des ganzen Wettkampfes an das Publikum und an den auf- und abtretenden Chor nicht den Bezug zur bakchischen Bedeutung des Spieles verkennen können.] 35)

- 1) Vgl. die ephesische Inschrift C. I. n. 2954: καὶ τοῦτο δὲ μέγιστον τοῦ περὶ αὐτὴν σεβασμοῦ ἐστὶ τεκμήριον τὸ ἐπώνυμον αὐτῆς εἶναι μῆνα καλούμενον παρ' ἡμὶν μὲν ᾿Αρτεμισιῶνα, παρὰ δὲ Μακεδόσιν καὶ τοῖς λοιποῖς ἔθνεσιν ᾿Αρτεμίσιον κ. τ. λ. und die Vergleichung des spartanischen ᾿Αρτεμίσιος mit dem attischen Ἐλαφηβολιών Thuc. V. 19 mit Monatsk. S. 47.
- 2) Namentlich in Phocis, vgl. Plut. qu. symp. IV 1. 1 und mull. virt. c. 2; für Attika spricht nur Bekk. Anecdd. p. 249: Ἐλαφηβολιῶν ἐκλήθη ἀπὸ τῶν ἐλάφων, αἶτινες τῷ μηνὶ τούτῷ ἐθύοντο τῆ ἐλαφηβολιῶν ᾿Αρτέμιδι, und vielleicht Athen. XIV. 55: ἔλαφος πλακοῦς ὁ τοὶς Ἐλαφηβολίοις ἀναπλασσόμενος διὰ σταιτὸς καὶ μέλιτος καὶ σησάμου. [Rinck Rel. II, 8. 79 knupft das Fest an das Heiligthum der Artemis Agraia oder Agrotera bei Athen, weil ἐνταῦθα Ἅρτεμιν πρῶτον θηρεῦσαι λέγουσιν ἐλθοῦσαν ἐκ Δήλου Paus. I. 19. 7].
- 3) Διονύσια τὰ ἐν ἄστει = μεγάλα: oder soll man mit Schneider Theaterw. S. 37 nach dem Scholiasten zu Demosth. Mid. arg. p. 510 beide Benennungen scheiden und die μεγάλα für trieterisch halten? s. dagegen Meier in A. L. Z. 1836 Juli S. 319. [Eigenthümlich der Ausdruck Διονύσια τὰ πε(ρὶ Πν)ύκα, wofür eine θέα vom Architekten gewährt werden soll, Rangabé Ant. Hell. II. n. 2285; mit ein Beweis, dass die Pnyx an der Südseite der Akropolis nahe dem Theater zu suchen ist.]
- 4) Acschin. Ctesiph. §. 67: τῆ ὀγδόη ἱσταμένου τοῦ Ἐλαφηβολιῶνος μηνὸς, ὅτ᾽ ἡν τῷ ᾿Ασκληπιῷ ἡ ϑυσία καὶ ὁ προαγῶν ἐν τῆ ἱερῷ ἡμέρᾳ: vgl. C. I. n. 157 [und Rangabé Ant. Hell. II. n. 842, wo die ᾿Ασκληπίεια den Διονύσια τὰ ἐν ἄστει vorausgehen].
- 5) Demosth. Mid. §. 9: ποιείν τὴν ἐκκλησίαν ἐν Διονύσου μετὰ τὰ Πάνδια: vgl. Theodoret. cur. Gr. aff. VIII, p. 906 und die Lexikographen, namentlich Phot. p. 376: Πάνδια ἑορτή τις ᾿Αθήνησι μετὰ τὰ Διονύσια ἀγομένη, ἀπὸ Πανδίας τῆς Σελήνης, ἢ ἀπὸ Πανδίονος, οῦ ἐστὶ καὶ φυλὴ ἐπώνυμος (Rinck Rel. II, S. 179 nimmt alles Ernstes Pandia für die Personification der doch erst klisthenischen Phyle Πανδιονίς) ἄγεται δὲ αῦτη τῷ Διί. Pollux I. 37 sagt einfach: Διὸς Διάσια καὶ Πάνδια, der auch VI. 163 das παν wie in Παναθήναια, Πανιώνια, Παναιτώλια erklärt. Freilich deuten es [mit Recht] Müller griech. Lit.geach. I, S. 129 und Wachsmuth H. A. II, S. 485 auf die Mondgöttin des 32sten homerischen Hymnus, [auf Selene, die als Göttin des Vollmondes, als διχόμηνος mit Zeus sich gattet und die schöne Jungfrau Pandia gebiert], worüber mehr bei Meineke ad Euphor. p. 112; doch kann ich darum die Beziehung auf Zeus und die Phyle Διὰς (St. A. §. 93, not. 12) noch nicht aufgeben. [Rein als Zeusfest fasst sie jetzt Welcker in Abhdl. d. Berl. Akad. 1852, S. 272 und griech. Götterl. I, S. 209.

- Ann. 14, während Prelier gr. Mythol. I, S. 298. II, S. 94. Note und Gerhard gr. Mythol. II, S. 112 die lunare Beziehung betonen].
- 6) Wenn der 8te nach not. 4 als προαγών galt, so kann der άγων kaum später als am 9ten begonnen haben; über seine Dauer aber entscheidet Aeschin. F. L. §. 61: τοὺς πρυτάνεις μετὰ τὰ Διουύσια τὰ ἐν ἄστει καὶ τὴν ἐν Διουύσου ἐκκλησίαν προγράψαι δύο ἐκκλησίας, τὴν μὲν τῷ ὀγδόῃ ἐκὶ δέκα, τὴν δὲ τῷ ἐνάτῃ ἐπὶ δέκα, wonach die Πάνδια, auf welche nach not. 5 die ἐκκλησία ἐν Διονύσου folgte, am 16ten und folglich der Schluss der eigentlichen Dionysien am 15ten eingetreten seyn musa. Sechs Feiertage rechnet Plaut. Pseudol. 58. 821.
- 7) Nämlich des Elev de evic (s. oben §. 57, not. 26), der nach Paus L 20. 2 innerhalb des  $A\eta\nu\alpha\iota\nu\nu$  seinen besonderen Tempel hatte; vgl. Böckh in Berl. Abhh. 1816, S. 70; ihn will Kayser (Münchner G. A. 1864. 1. S. 429) auch statt  $\tau \dot{\sigma} \nu \ \dot{e}\pi' \ \dot{e}\sigma\chi\dot{\alpha}\rho\alpha\varsigma$   $\Delta\iota\dot{\sigma}\nu\nu\sigma\sigma\nu$  in Alciphr. II. 3 extr. herstellen. [Dionysos Eleuthereus ist in Athen erst jünger eingeführt, wie es heisst von  $\Pi\dot{\eta}$ - $\gamma\alpha\sigma\alpha\varsigma$  Elev de evic unter Mitwirkung des Delphischen Orakels, bei dem Hinzutreten von dem böotischen Eleutherä zur athenischen Politie; der alfattische ist der von Ikaria, zuerst im Lenaion geseierte vgl. Paus I. 2. 4; 20. 2; 38. 7, dazu Preller gr. Mythol. I, S. 418.]
- 8) Paus. I. 29. 2: καὶ ναὸς οὐ μέγας ἐστὶν, ἐς ὃν τοῦ Διονύσου τοῦ Ἐἰευθερέως τὸ ἄγαλμα ἀνὰ πᾶν ἔτος κομίζουσιν ἐν τεταγμέναις ἡμέραις: vgl. Philoatr. V. Sophist. II. 1. 3: ὁπότε δὲ ῆκοι Διονύσια καὶ κατίοι ἐς ἀκαδημίαν τὸ τοῦ Διονύσου ἔδος, mit Schneider S. 41 und Müller im Göttinger Sommerkataloge 1840, S. 6. [Auch in Eretria ist es ein Haupttag der Dionysien, ἐν ἡ συντελεῖται τοῦ Διονύσου ἡ πομπὴ Rangabé Ant. Hell. II. n. 689]. Gegenüber der alten Einfachheit der Pompe (vgl. oben §. 57. n. 12) hebt Plut. de cup. divit. 8 die spätere Pracht hervor: ἀλλὰ νῦν ταῦτα παφοραται καὶ ἡφάνισται, χρυσωμάτων περιφερομένων καὶ ζευγῶν ἐλαυνομένων καὶ προσωπείων. Καηροσος ἐν ἄστει erwähnt Rangabé Ant. Hell. II, p. 816 b.]
- 9) Demosth. Mid. §. 10. [Die attischen Colonien verpflichten sich: προς-αγαγείν καὶ ἐς Διονύσια φαλλόν Rangabé Ant. Hell. II. n. 785 b, ein Beweis für jene Plutarchische Schilderung: ἐπὶ πᾶσι δὲ ὁ φαλλός.]
- 10) Aristoph. Nubb. 310: ηρί τ' ἐπερχομένφ Βρομία χάρις, εὐκελάδων τε χορῶν ἐρεθίσματα, καὶ Μοῦσα βαρύβρομος αὐλῶν; vgl. Schol. Acham. 878: τῆ τῶν Διονυσίων ἑορτῆ, ῆτις ἐν τῷ ἔαρι ἐπιτελεϊται, ἐν ῷ ἔφερον τοὺς φόρους οἱ σύμμαχοι, und mehr bei Bōckh a. a. O. S. 87 fgg.
- 11) Athen. V. 10: τῶν μὲν ᾿Αθηναίων τοὺς Διονυσιακοὺς χοροὺς καὶ πυκλίους προτιμώντων: vgl. Schol. Aeschin. p. 722 Rsk. und mehr bei Periz. ad Aelian. V. hist. X. 6, Spanheim ad Call. H. Dian. 267, Sturz ad Hellan. p. 90, Lütcke de dithyrambis p. 15, Bergk com. Att. reliqu. p. 89, und insbes. G. M. Schmidt diatribe in dithyrambum poëtarumque dithyrambicorum reliquias, Berl. 1845. 8, p. 228 fgg.

- 12) Dem. Mid. §. 156: τραγωδοίς πεχορήγηκέ ποθ' ούτος, ἐγώ ἐἐ αὐληταῖς ἀνδράσιν καὶ ὅτι τοῦτο τὸ ἀνάλωμα ἐκείνης τῆς δακάνης πλέον ἐστὶ πολλῷ οὐδεὶς ἀγνοεὶ δήπου: vgl. Lysias mun. acc. §. 2 mit Bentl. opusce. p. 358 und Böckh Staatsh. I, S. 600. Dass die αὐληταὶ ἄνδρες der dithyrambische Chor sind, erweist Wieseler Satyrspiel S. 612. Eben dahin die παὶδες bei Lysias und Dem. Mid. §. 10; s. Preller Realencykl. II, S. 1068.
- 13) Seit Ol. XLVII oder XLVIII nach Eusebius Arm. p. 111: his temporibus certantibus in agone dabatur tragus id est hircus, unde ajunt tragoeden numeupari, vgl. Jacob quaestt. Soph. p. 104 igg., Schneider de orig. tragoed. p. 27 fgg., Bode hell. Dichtk. III. 1, S. 28 fgg., und über den Bock als Kampfpreis Chron. Par. ep. 43 mit den Erkl. zu Hor. A. P. 220 und Bentl. opusca. p. 315, wogegen jedoch Welcker Nachtrag z. Trilogic S. 240 Bedenken erhebt und den Namen τραγφδία selbst vielmehr mit Etym. M. p. 764 daher erklärt, ότι τὰ πολλὰ οί χοφοί ἐπ Σατύρων συνίσταντο, οῦς ἐπάλουν τράγους? In der attischen Blüthezeit besteht der Preis in ταύρους καὶ τρίποδας Simonid. in Anthol. Pal. VI. 213 (Lyr. gr. ed. Bergk p. 216); XIII. 28 (Lyr. gr. p. 917).
- 14) Diog. L. III. 56: πρότερον μὸν μόνος ὁ χορὸς διεδραμάτιζεν, vgi. Welcker Nachtrag S. 226 und Gruppe Aviadne S. 124 fgg.
- 15) Vgl. Welcker S. 246 fgg., Müller gr. Lit.gesch. II. S. 36, und m. Abh. de distributione personarum inter histriones, Marb. 1840. 8, p. 57, we insbesondere such vor dem Irrthume gewasnt ist, der den vængere); des Thespis fortwährend monologisch agiren lässt; s. dagegen schen Welsker S. 268 und neuerdings Droysen in Kieler philol. Stud. S. 48.
- 16) Aristot. poet. c. 4: καὶ κολλὰς μεναβολὰς μεναβαλοῦσα ἡ τραγωσδία ἐπαύσατο, ἐπεὶ ἔσχε τὴν ἑαυτῆς φύσιν καὶ τό τε τῶν ὑποπρετῶπ πλῆθος ἐξ ἐνὸς εἰς δύο πρῶτος Αἰσχύλος ἤγαγε καὶ τὰ τοῦ χεροῦ ἡλάττωσε καὶ τὰν λόγον πρωταγωνιστὴν παρεσκεύασε, τρεῖς δὲ καὶ σκηνογραφίαν Σοφοκλῆς ἔτι δὲ τὰ μέγεθος ἐκ μικρῶν μιθῶν καὶ λίξεως γελοίας διὰ τὰ ἐκ σατυρικοῦ μεταβαλεῖν ἀψὲ ἀπεσεμνώθη, τό τε μέτρον ἐκ τετραμέτρου ἰαμβεῖον ἐγένετο: vgl. Diog. L. III. 56 mit Böttiger epunea. p. 326 fgg. und Hauss dramaticae poëseos origines apud Graeces als App. II seiner Ausgabe der Poetik, Panormi 1815. 8, p. 45 fgg.; auch C. B. Geppert die altgriechische Bühne, Lps. 1848. 8, S. 31 fgg. und Bernhardy griech. Liter. II, S. 576 fgg., [sowie jetzt Bergk de Sophoclis poetae tragisi arte, Friburgi 1857, p. 1 ff. mit schärferer Prācisirung der Beschränkung des Chores bereits bei Aeschylus].
- 17) Zenob. proverb. V. 40: ἐπειδή τῶν χορῶν ἐξ ἀρχῆς εἰθισμένων διθύραμβον ἄδειν εἰς τὸν Διόνυσον οἱ ποιηταὶ ὕστερον ἐκβάντες τὴν συνήθειαν ταύτην Λίαντας καὶ Κενταύρους γράφειν ἐπεχείρουν, ὅθεν οἱ θεώμενοι σκώπτοντες ἔλεγον · οὐδὲν πρὸς Διόνυσον · διὰ γοῦν τσὖνο τοὺς Σατύρους ὕστερον ἔδοξεν αὐτοῖς προειςάγειν, Γνα μὴ δοκῶσεν ἐπιλανθάνεσθαι τοῦ θεοῦ: vgl. Plut. qu. symp. I. 1. 5. and über die Bedeutung des προεισάγειν das Beispiel des Schauspielers Theodoros: οὐθενὶ γὰρ πώποτε παρῆκεν ἐαυτοῦ προεισάγειν οὐδὲ τῶν εὐτελῶν ὑποπριτῶν Απίσεος.

- Pol. VII. 17. Mehr bei C. Friebel Graecorum satyrographorum fragmenta, Berl. 1837. 8, auch über die Reihefolge, wonach ursprünglich das Satyrdrama vorausgegangen seyn muss, wenn man nicht bei Zenobius προςειςάγειν lesen will.
- 18) Philostr. V. Sophist. 1. 9: πολλὰ τῆ τραγφδία ξυνεβάλετο, ἐσθῆτί τε αὐτὴν κατασκευάσας καὶ ὁκριβάντι ὑψηλῷ καὶ ἡρώων εἴδεσιν ἀγγέλοις τε καὶ ἐξαγγέλοις καὶ οἰς ἐπὶ σκηνῆς τε καὶ ὑπὸ σκηνῆς δεῖ πράττειν: vgl. dens. V. Apollon. VI. 11 und Alex. Blomquist, quae ab Aeschylo accesserint momenta tragoediae Graecae, Aboae 1823. 8; auch Heeren über die dramatische Kunst des Aeschylus in Bibl. d. a. Lit. u. Kunst, Gött. 1791. 8, B. VIII, S. 1 fgg.
- 19) Philostr. V. Apollon. VI. 11: ξυνέστειλε τοὺς χοροὺς ἀποτάδην ὅντας ἢ τὰς τῶν ὑποκριτῶν ἀντιλέξεις εὖρε παραιτησάμενος τὸ τῶν μονφδιῶν μῆκος, also im Gegensatze der ſrüheren Einrichtung, von der Aristot. Problem. XIX. 31: πολλαπλάσια τότε τὰ μέλη τῶν μέτρων ἐν ταῖς τραγφδίαις: vgl. dens. oben not. 16 mit Böttiger opusce. p. 318, Weicker griech. Trag. S. 70, Alberti de Aeschyli choro Supplicum, Berl. 1841. 4, p. 47, obgleich es nicht [?] nöthig ist, mit diesen den λόγος πρωταγωνιστὴς bildlich zu nehmen, s. de distrib. hist. p. 58 und Richter die Vertheilung der Rollen u. s. w. Berl. 1842. 8, S. 4 ſgg.
- 20) Vgl. Welcker die äschylische Trilogie, Darmst. 1824. 8, Gruppe Ariadne, die tragische Kunst der Griechen in ihrer Entwickelung, Berl. 1834. 8. S. 40 fgg., [Nitzsch Sagenpoesie der Griechen. Braunschweig 1852, Buch III. und bes. S. 474 ff.] und hierher insbes. Droysen in Kieler philol. Studien S. 53 fgg. und Zeitschr. f. d. Alterth. 1844, S. 105 fgg., wenigstens in so weit ich mich damit in Jahrbb. f. wiss. Kritik. 1843, S. 837 einverstanden erklärt habe.
- 21) Gewöhnlich τετραλογία, richtiger διδασκαλία genannt, insofern ersterer Ausdruck einen engern Zusammenhang der vier Stücke involvirt, als man im Principe annehmen kann, wenn derselbe auch anfänglich vorgeherrscht haben mag; vgl. Vater S. 67, Droysen Kieler Studien S. 55, Planck de Euripidis Troica didascalia, Gott. 1840. 8.
- 22) Vgl. Aristot. poët. c. 4, Diog. L. III. 56, und im Allg. s. Biographie p. 127 Westerm.: πας Λίσχύλφ δὲ τὴν τραγφδίαν ἔμαθε καὶ πολλὰ ἐκαινούργησεν ἐν τοῖς ἀγῶσι, πρῶτον μὲν καταλύσας τὴν ὑπόκρισιν τοῦ ποιητοῦ... αὐτοὺς δὲ τοὺς χορευτὰς ποιήσας ἀντὶ δώδεκα πεντεκαίσεκα καὶ τὸν τρίτον ὑποκριτὴν ἐξεῦρε, mit F. Schultz de vita Sophoclis, Berl. 1836. 8, p. 70 fgg., F. V. Fritzsche: können die Philologen bis drei zählen? Rostock 1843. 8. [und Bergk de Sophoclis arte, p. 5—10.]
- 23) Suidas III, p. 349: ἡρξε τοῦ δρᾶμα πρὸς δρᾶμα ἀγωνίζεσθαι, ἀλλὰ μὴ τετραλογίαν, d. h. er führte ein, dass die einzelnen Dramen der kämpfenden Dichter abwechselnd, [also ähnlich dem ἀντικατατείνοντες λόγον bei Plato Rep. I, p. 348], auf die Bühne kamen, nicht wie früher die vier Stücke eines jeden hintereinander abgespielt wurden, wie ich diese vielbesprochene Stelle in Jahrbb. f. wiss. Kritik 1848, B. II, S. 884 fgg. sowohl sprachlich als sach-

lich genügend erklärt zu haben glaube, [dem Nitzsch Sagenpoesie S. 476 vollständig beitritt], sowie auch Witzschel in Heidelb. Jahrb. 1848, S. 732-744, ohne dass man darin mit Welcker Tril. S. 509 und griech. Trag. S. 83, Schöll Beitr. S. 33 und 1—1v, Müller gr. Lit.gesch. II, S. 81, Karsten de tetralogia tragica et didascalia Sophoclea, Amst. 1846. 8, [Schneidewin allgem. Einleitung zu Sophokles I, p XXVIII. 3. Aufl.] u. A. nur die Auflösung des trilogischen Zusammenhangs zu finden oder mit Böckh trag. Gr. princ. p. 106, Hermann opusce. II, p. 307, Süvern in Berl. Abhh. 1825, S. 44 ein einziges Drama an die Stelle der früheren Vierzahl zu setzen brauchte; obgleich es daneben immerhin möglich bleibt, was Böckh im Berl. Winterkataloge 1841—42 p. 9 fgg. nach Plat. Symp. p. 173 A vermuthet hat, dass an den Lenäen nur einzelne Dramen gegeben worden seyen. [Bergk dagegen l. c. p. 13-15 erkennt in der Stelle des Suidas nur als thatsächlich an, dass neben den an den grossen Dionysien und Lenäen nach einander aufgeführten, wenn auch in ihrem inneren Zusammenhang gelockerten Tetralogien an den kleinen Dionysien einzelne Stücke aus densolben oder ganz neue einzelne zur Aufführung gekommen seyen.]

- 24) Geppert a. a. O. S. 199 nimmt vier bis sechs Tage für die dramatischen Aufführungen der grossen Dionysien an und kommt damit, wenn auch aus unsichern Prämisson, gewiss der Wahrheit näher als Barthélemy in M. de l'A. d. Inscr. XXXIX, p. 172 und Andere, welche für sämmtliche Tetralogien nur einen, oder wie Schneider S. 35 zwei Tage annehmen: was diese und namentlich auch Fritzsche de Lenäis p. 43 aus Plut. de exil. c. 10 folgern, liegt in den Worten: πλην μίαν ήμέραν, έν ή Εενοκράτης καθ' εκαστον έτος είς αστυ κατήει Διονυσίων καινοίς τραγωδοίς, keineswegs, während dieser de republ. seni ger. c. 3 ausdrücklich von vier Spieltagen spricht: Ilmlov de τὸν τραγωδὸν ίστοροῦσιν εβδομήκοντα έτη γεγενημένον όκτω τραγφδίας έν τέτταρσιν ημέραις διαγωνίσασθαι: und gesetzt auch dieses Beispiel sey mit Meier in A. I.. Z. 1836 Juli S. 331 und Bernhardy griech. Lit. II, S. 670 nicht für Athens classische Zeit anzuwenden, so deutet doch auch hier das Verhältniss des δεωρικόν von einer Drachme (έπλ Διοφάντου? Zenob. prov. III. 37) zu dem Eintrittspreise von zwei Obolen (Dem. Cor. §. 28 und mehr aber verworren bei Schneider Theaterw. S. 285 fgg., [vor allen aber Böckh Staatsh. d. Athen. I, S. 306-815]) offenbar auf mindestens drei Tage; vgl. Fritzsche de mercede judicum apud Athenienses, Rostoch. 1889. 4. p. 20 fgg. Sauppe in d. Ber. Leipz. Ges. bist. phil. Kl. 1855, S. 1—22 hat die Zahl fünf der von einander getrennten über die Tragödien, Komödien, kyklische Chöre entscheidenden zeral, die Art ihrer Wahl und Ausloosung erst nach dem άγων, nachgewiesen; er macht zugleich die Aufführung von 3 Tetralogien an dem Feste sehr wahrscheinlich und spricht die Beschränkung auf drei Tage bestimmt aus.]
- 25) Vgl. Vatry sur l'origine et les progrès de la comédie Grecque in M. de l'A. d. Inscr. XVI, p. 389 fgg., und die oben §. 29, not. 20 citirten Schriften von Dahlmann, Schneider, Roeder, auch Gundolf de comoediae apud Graecos origine, Paderb. 1833. 4, und insbes. Meineke hist. crit. comic. Graec. Berl.

- 1880. 8, p. 18 fcg., Bods hell. Dichtk. III. 2, 8. 17 fcg., Geppert altgrisch. Bühne S. 48 fcg. 77 fcg. [Treffend Lucian Piscat. 26: καὶ τὸ σκῶμμα μέφος ἐδόκει τῆς ἑορτῆς καὶ ὁ δεὸς ἴσως χαίρει φιλόγελώς τις ὧν, vgl. anch dens. Anach. c. 22.]
- 26) Aristot. poët. e. 5: ή δε πωμφδία διὰ τὸ μὴ σπουδάζεσθαι έξ ἀρχῆς ἔλαθε· καὶ γὰρ χορὸν πωμφδῶν όψε ποτε ὁ ἄρχων ἔδωκεν άλλ ἐθελονταὶ ἦσαν.
- 27) Platonius bei Meineke l. c. p. 531: τῆς ἐσηγορίας οὖν πᾶσιν ὑπαργούσης ἄδειαν οἱ τὰς κωμφδίας συγγράφοντες εἶχον τοῦ σκώπτειν καὶ
  στρατηγοὺς καὶ δικαστὰς τοὺς κακῶς δικάζοντας καὶ τῶν πολιτῶν τινὰς
  ἢ φιλαργύρους ἢ συζῶντας ἀσελγεία: vgl. Isocr. de pace §. 14, Xenoph. rep.
  Athen. II. 18, und mehr bei Kanngiesser kom. Bühne S. 99 fgg. 461 fgg., Rötscher Aristophanes u. s. Zeitalter, Berl. 1827. 8, S. 43 fgg., Limburg-Brouwer
  VI, p. 81 fgg., Roscher Klio I, S. 295 fgg., Wachsmuth H. A. I, S. 598 fgg.,
  Bernhardy griech. Lit. II, S. 943.
- 28) Anon. de comoedia das. p. 540: καὶ γὰς οἱ ἐν ᾿Αττικῇ πρῶτον συστησάμενοι τὸ ἐπιτήθευμα τῆς κωμφθίας καὶ τὰ πρόσωπα εἰςῆγον ἀτάκτως καὶ μόνος ἦν γέλως τὸ κατασκευαζόμενον ἐπιγενόμενος δὲ ὁ Κρατίνος κατέστησε μὲν πρῶτον τὰ ἐν τῆ κωμφθία πρόσωπα μέχρι τριῶν, συστήσας τὴν ἀταξίαν, καὶ τῷ χαρίθντι τῆς κωμφθίας τὸ ώφέλιμον προςέθηκε: vgi. C. Beer über die Zahl der Schauspieler bei Aristophanes, Lpz. 1844. 6, 8, 18 fgg.
- 29) Vgl. St. A. §. 171, not. 11 und mehr bei Meineke l. c. p. 39 fgg., G. G. Brill de comoedia Aristophanea, L. B. 1837. 8, p. 31 fgg., C. G. Cobet obss. crit. in Platonis com. reliqu. Amst. 1840. 8, p. 7 fgg., Wachsmuth H. A. I, S. 830 fgg., und insbes. Bergk über die Beschränkungen der Freiheit der ältern Komödie zu Athen in Schmidt's Zeitschr. f. Gesch.wiss. 1844, B. II, S. 191—219, Böckh Staatsh. I, S. 486 f., dann über die Entstehung der s. g. mittlern und neuern Komödie Grauert in Niebuhr's Rh. Mus. II, S. 50 fgg. 493 fgg. und Roeder de trib. com. gener. p. 116 fgg. [Vgl. jetzt G. Guizot Ménandre, étude histor. et litér. sur la comédie et la société grecque. Paris 1855, p. 103—178, O. Ribbeck die mittlere und neuere attische Komödie, ein Vortrag. Leipz. 1857].
- 30) Vgl. Grysar de Graecerum tragoedia qualis fuerit temporibus Demosthenis, Col. 1880. 4, Gravenhorst de causis corruptae post bellum Peloponnesiacum apud Graecos artis tragicae, Lunaeb. 1888. 4, Kayser hist. crit. tragicorum Graecorum, Gott. 1845. 8, und insbes. Welcker die griech. Tragödien, Bonn 1841. 8, S. 899 fgg. Dass die tragische Poesie nicht ganz aufhörte, zeigt ausser zahlreichen Dichternamen allerdings schon die Formel Διονυσίοις τραγωθοίς καινοίς, vgl. Dem. Cor. §. 54 und mehr bei Hemsterh. ad Luc. Tim. c. 51 und Fritzsche de Lenaeis p. 40 fgg.; welches Gewicht jedoch daneben fortwährend auf die alten Dichter gelegt ward, lehrt Lykurg's Gesetz Vitt. X oratt. p. 841: τὰς τραγωθίας αὐτῶν ἐν κοινῷ γραψαμένους φυλάττειν καὶ τὸν τῆς κόλεως γραμματέα παραναγινώσκειν τοῖς ὑποκρινομένοις, wie denn auch Welcker β. 909 fein bemerkt, dass die grössten Schauspieler immer

nur in Rollen der alten Tragödie genannt werden; s. auch Lobeck Agl. p. 975 und über die Schauspieler selbst Böttiger opusce. p, 338, Geppert S. 248, Kreuser homer. Rhaps. S. 261.

- 31) Philochorus bei Athen. XI. 13: Αθηναίοι τοίς Διονυσιακοίς άγωσι το μεν πρώτον ήριστηκότες και πεπωκότες έβάδιζον έπι την θέαν και έστεφανωμένοι έθεώρουν — · μαρτυρείν δε τούτοις καί Φερεκράτη τον κωμικόν, ότι μέχοι της καθ΄ έαυτου ήλικίας ούκ άσίτους είναι τους Θεωφούντας; vgl. Böckh in Berl. Abhh. 1816-17 S. 79 eder C. Inscr. I, p. 894 und nach ihm Meier in A. L. Z. 1836 Juli S. 327, Müller griech. Lit.-Gesch. II, S. 33, Droysen in Zeitschr. f. d. Alt. 1844, S. 122, insbes. wegen der Reihefolge bei Demosth. Mid. §. 10, wozu jedoch Bergk in Jen. L. Z. 1844, S. 1152 noch andere Gründe gefügt hat; auch Firnhaber de tempore Heraclid. Euripidis, Wiesbad. 1846. 4, p. 25 und über Aristoph. Av. 785, woraus Becker Charikl. I, S. 320 f. das Gegentheil ableitet, Wieseler advers. in Aeschyl. Prometh. etc. Gott. 1843. 8, p. 102, [und K.Fr.Hermann selbst zu Becker a. a. O., wo die Stelle Xenoph. Oec. 3. 7 für die morgendliche Aufführung von Komödien neu angeführt ist; Sauppe a. a. O. S. 19 f. dagegen erweist den Bezug der letzteren Stelle auf ländliche Dionysien und hält für die grossen die Auseinanderfolge von Tragödien und einer Komödie an jedem Tage durch Arist. Av. 785 gesichert].
  - 32) S. Poll. IV. 108 und mehr bei Schneider Theaterw. S. 117 fgg.
- 33) S. Schol. Aeschin. Timarch. p. 721 Rak. und mehr bei Schmidt diatr. in dithyr. p. 230, zur Fortdauer dieser Zahl in der Tragödie aber Poll. IV. 110: τὸ δὲ παλαιὸν ὁ τραγικὸς χορὸς πεντήποντα ἦσαν ᾶχοι τῶν Εὐμενίδων Αἰσχύλου, und die verschiedenen Urtheile hierüber, insbes. über ihr Verhältniss zu den κωϋψεν des Biographen eben not. 22 bei Böckh trag. Gt. princ. p. 57 fgg., Hermann Opusce. II, p. 129 fgg., Lindner in Jahn's Jahrbb. 1827, B. III, H. I. S. 97 fgg., Bamberger de canticis Aeschyli, Marb. 1832. 8, p. 40, Alberti de choro Supplicum p. 29, Müller griech. Lit. II, S. 47, Geppert S. 60 u. s. w.
- 84) S Müller zu Aesch. Eumen. S. 74 fgg. mit Schöll Beitr. I, S. 364 und Vater ad Eurip. Rhesum, Berl. 1837. 8, p. Lrv, nach dessen Vorgange ich de distrib. histr. p. 65 kein Bedenken getragen habe, auch die δορυφορήματα oder κωφά πρόσωσα (vgl. ad Luc. hist. scr. p. 23, auch Böttiger kl. Schr. I, S. 264 und Schneider Theaterw. S. 139) aus den überzähligen Chereuten abzuleiten, vgl. Plut. V. Phoc. c. 19.
- [35) Philochorus a. a. O.: παρὰ δὲ τὸν ἀγῶνα πάντα οἶνος αὐτοῖς ἀνοχοεῖτο καὶ τραγήματα παρεφέρετο καὶ τοῖς χοροῖς εἰδισῦσιν ἐνέχεον πίνειν καὶ διηγωνισμένοις, ὅτ᾽ ἐξεποφεύοντο, ἐνέχεον κάλιν.]

# **§.** 60.

Eine ganz andere Stelle behauptet dagegen der Cultus der Artemis und ihres Bruders Apollo in den beiden folgenden Monaten

des attischen Jahres, von welchen der zehnte, Munychion, nicht allein gleich dem vorhergehenden nach einem Beinamen der Göttin benannt ist 1), sondern auch am 16ten ein Fest derselben darbietet, wo ihre symbolische Bedeutung als Mondgöttin durch Opferkuchen ausgedrückt ward, die mit Lichtern besteckt Namen und Gestalt des Vollmondes hatten 2); und in demselben Monate begegnen uns noch vorher am 6ten die Δελφίνια, wo Mädchen mit einem Zweige des heiligen Oelbaums als Bittende in das Heiligthum des delphinischen Apoll gesandt wurden 3) und damit gleichsam das grosse Sühnfest der Θαργήλια vorbereiteten, das dem eilften Monate seinen Namen gab und in jeder Hinsicht als Hauptfeier des apollinischen Cultus in Athen betrachtet werden muss 4). [Doch zuvor begegnen uns am 19ten Munychion die Olympien, gefeiert durch eine Pompe, wobei die Ritter in ihrem Glanze erschienen und durch sehr reichliche Thieropfer im Bereiche des uralten, von Pisistratus in grössten Verhältnissen zu erneuern begonnenen Heiligthums des olympischen Zeus 5).] Die Thargelien bezogen sich ihrer etymologischen Bedeutung nach allerdings zunächst auf die Feldfrüchte und deren Zeitigung 6), für welche gleichzeitig am 6ten Thargelion der Demeter Chloe ein Opfer gebracht ward 7), und scheint in dieser Hinsicht auch der Sonne und den Horen gemeinschaftlich gewesen zu seyn 8); gleichwie aber Apolls Verehrung als Sonnengott seiner höheren Auffassung als Lichtwesen Platz machte, so knüpfte sich hieran nicht nur in Athen, sondern auch in seinen ionischen Colonien 9) frühzeitig das sittliche Bedürfniss einer Reinigung und Entsündigung der Stadt und ihrer Bewohner, wie sie uns gleichfalls für den 6ten des Monats ausdrücklich erwähnt wird 10) und auch der Feier des 7ten als des eigentlichen Geburtstags des Gottes 11) fortwährend zu Grunde lag. Namentlich gehört dahin zugleich die mythische Beziehung, in welche dieser ganze Cultus mit dem Tribute der Athener an Minos und Theseus Rettungszuge gesetzt ward, worin sich die Abstellung alter Menschenopfer nicht verkennen lässt 12); der Tag der Δελφίνια war derselbe, an welchem Theseus die Fahrt nach Kreta angetreten haben sollte 13); dasselbe Schiff, das ihm dazu gedient hatte 14), führte noch alljährlich die heilige Gesandtschaft der Athener nach Delus, um dem Gotte an seiner Geburts-

stätte die gebührenden Opfer darzubringen [und hier den die Rettung aus dem Labyrinth veranschaulichenden Geranostanz um den Altar auszuführen 15; und je wahrscheinlicher es ist, dass dieses gleichzeitig mit den Thargelien geschah 16), desto sicherer dürfen wir auch die heilige Zeit, welche durch die Weihe dieses Schiffs und seine Rückkehr aus Delus begränzt war 17), in diesen und den vorhergehenden Monat verlegen. Ganz konnte sich freilich auch dieser Cultus des alten und tiefbegründeten Sühnmittels nicht entschlagen, das der Mensch nur in seines Gleichen zu finden glaubte, und obgleich er desshalb kein Menschenblut vergoss, so verlangte er doch alljährlich zwei Opfer für beide Geschlechter, welche an den Thargelien mit Feigenschnüren behangen 18) unter Flötenschall 19) hinausgeführt, und entweder verbrannt, oder, wenn man nach andern ähnlichen Culten schliessen darf, vom Felsen gestürzt wurden 20); im Uebrigen scheint jedoch die Festfreude überwogen zu haben, die sich dann insbesondere auch dem apollinischen Charakter gemäss in musikalischen Wettkämpfen von Knabenchören] äusserte 21). [Das in jüngerer Zeit eingeführte, im Piräus geseierte Fest der Bendidien zu Ehren der thrakischen Mondgöttin fällt auf den 19ten oder 20ten Thargelion, und war durch eine  $\pi o \mu \pi \dot{\eta}$  der Athener wie der Thraker, durch ein Fackelrennen und darauf felgende  $\pi\alpha\nu\nu\nu\chi l\varsigma$  ausgezeichnet <sup>22</sup>)].

<sup>1)</sup>  $\Lambda ore \mu i c$   $Movvv \chi l\alpha = \mu \eta vovv \chi l\alpha$ ? vgl. Brondsted Reisen und Unters. II, S. 250 fgg. und Curtius de portub. Athen. p. 26; [Welcker griech. Götterl. I, S. 570 erklärt sie als  $\mu ovvovv \chi l\alpha$ ].

<sup>2)</sup> Suidas I, p. 182: οἱ δὲ ἀμφιφῶντες γίνονται Μουνυχιῶνος μηνὸς ἕκτη ἐπὶ δέκα, οἱ καὶ εἰς τὸ Μουνυχίας ἱερὸν τῆς Αρτέμιδος κομίζονται: vgl. und über jene Kuchen mehr bei Lobeck Agl. p. 1062, insbes. Athen. XIV. 53, Poll. VI. 75 oder Etym. M. p. 94: εἶδος πλακοῦντος τῆ Αρτέμιδι . . . διὰ τὸ κύκλω φωτίζεσθαι ὑπὸ τῶν δάδων ἢ διὰ τὸ πανσελήνου οῦσης πέμπεσθαι τῆ Εκάτη: ob aus Käse? Eustath. ad Iliad. XVIII. 575. [Die Tempellegende lautet: das Heiligthum der Artemis Munychia auf der Akra des Piraeus angeblich von Munychos gegründet; eine Bärin im Heiligthum, also das der Artemis Brauronia auch heilige Thier wird getödtet, in Folge dessen entsteht Hungersnoth und das Opfer einer Tochter wird verlangt; Embaros erklärt sich dazu bereit, wenn die Priesterwürde in seinem Geschlecht erblich werde, birgt die Tochter im Adyton, opfert die in ihren κόσμος gesteckte Ziege, Paroemiogr. gr. I, p. 402. II, p. 397. Damit war dann das

Siegesfest von Salamis verbunden Plut. glor. Athen. c. 7, legg. c. 15, Böckh Mondcyclen S. 68].

- 3) S. unten not. 12 und Müller Dor. I, S. 328 oder zu Aeschyl. Eum. S. 141 [und Bötticher Baumk. S. 401 f.].
- 4) Müsser Dor. I, 286 und 826, Preller Demeter S. 251, griech. Mythol. I, S. 167, Schwartz de Apollinis natura p. 59, [Gerhard gr. Mythol. I, S. 318, besonders Welcker gr. Götterl. I, S. 463. Ueber das Delphinion zugleich als Gerichtstätte schuldlosen Mordes s. St. A. § 104. n. 17 und in Bezug auf Apollo, den Tödter der Delphine s. Welcker gr. Götterl. I, S. 570.]
- [5) Plut. V. Phoc. 37: ην δ' ημέρα μηνός Μουνυχιώνος ένατη έπλ δέκα και τῷ Διῖ τὴν πομπὴν πέμποντες οι ίππεις παρεξήεσαν· ών οί μέν άφείλοντο τούς στεφάνους (bei dem Vorüberziehen an der Todesstätte des Phocion). Es kann dies kein anderes Zeusfest seyn, als das der Olympien, die zwischen die städtischen Dionysien des Elaphebolion und die Bendidien des Thargelion gesetzt werden, s. Inschrift bei Böckh Staatsh. II, S. 112. 120. 127 und auch Rangabé II. n. 842. Ein Heiligthum des Zeus Olympios auf der Akropolis nach Thuc. II. 15 anzunehmen, wie Rinck Relig. der Hell. II, S. 61 thut, ist ganz falsch, da an jener Stelle nur das berühmte Olympieon am Ilissos, südlich von der Aktopolis verstanden werden kann, über welches auf Paus. I. 18. 8, Plin. H. N. XXXVI. 5, Plut. Sol. 32, Dicaearch. Graec. urb. 1, Aristot. Pol. V. 11 zu verweisen. An diese attischen Olympien ist aber nicht bei dem Ueberfall der Burg durch Kylon zu denken, wie Curtius gr. Gesch. I, S. 258 meint, sondern an die sommerliche Zeit der Όλύμπια τὰ ἐν Πελοποννήσφ, wie Thucydides I. 125 ausdrücklich sagt. Die Grösse des δερματικόν zeigt die Bedeutung des Opfers. Vielleicht hierher gehörig der Aids aydv Pind. Nem. II. extr. und Pind. Pyth. IX. 101.]
- 6) Etym. M. p. 443: Θαργήλια έορτη Αθήνησιν όνομάζεται ἀπὸ τῶν θαργηλίων, θαργήλια δέ εἰσι πάντες οἱ ἀπὸ γῆς καρποὶ, ἄγεται δὲ μηνὶ Θαργηλιῶνι ᾿Αρτέμιδος καὶ ᾿Απόλλωνος · Θαργηλιῶν δὲ ὁ ἐνδέκατος μὴν ὀνομάζεται, ἐπεὶ τότε ὁ ῆλιος πυρώδης ἐστὶ καὶ ἐν τούτω τῷ μηνὶ τὰ τῆς γῆς ἄνθη ἀνεξηραίνετο · ἀπὸ τοῦ θέρειν οὖν τὴν γῆν τὸ θερμὸν θάργηλον ἀνόμασται : vgl. Bekk. anecdd. p. 263, Schol. Demosth. Lept. p. 465. 27 und Athen. III. 80: Κράτης δ΄ ἐν δευτέρα ᾿Αττικῆς διαλέκτον θάργηλον καλεῖσθαι τὸν ἐκ τῆς συγκομιδῆς πρῶτον γινόμενον ἄρτον, mit Welcker zu Schwenck's etymol. mythol. Andeut. S. 341 [und jetzt gr. Götterl. I, S 463].
- 7) Δημήτης Εύχλοος bei Sophocles Oed. Colon. 1592 mit Schol.: Ενθα δηλονότι καλ κριὸς θήλεια τῆ θεῷ ταύτη θύεται. οὖτω δὲ τιμάται ἐκ τῆς τῶν κήπων (καρπῶν?) χλόης, θύουσί τε Θαργηλιῶνος ἔκτη: vgl. Schol. Aristoph. Lysistr. 835 und Cornut. N.D. c. 28 mit Osann's Note p. 167, Preller Demeter S. 328 und Rinck Rel. II, S. 72. [Verzeichniss der Γερεώσυνα der Priesterin der Demeter Chloe Rangabé Ant. Hell. II. n. 816. Ueber die Lokalität des Heiligthums s. Beulé l'acropole d'Athènes I, p. 269 f.]
- 8) Vgl. Schol. Aristoph. Equ. 729 oder Plut. 1054: Πυανεψίοις καὶ Θαργηλίοις Ήλίφ καὶ ဩραις δύουσιν Αδηναίοι, worauf Meursius auch die

νοη Porphyr. abstin. II. 7 erwähnte πομπή Ήλίου τε καὶ Ὠρῶν Ἀθήνησιν ἔτι καὶ νῦν δρωμένη bezieht: πομπεύει γὰρ είλὺς πόα ἄγρωστις ἐπὶ πυρηνίων ἡγητορίας, ὅσπρια, δρῦς, μιμαίκυλα, κριθαὶ, πυροὶ, παλάθη ἡγητηρία (§. 61, not. 7) ἀλεύρων πυρίνων καὶ κριθίνων, φθόϊς, ὀρθοστάτης, χύτρος: vgl. Hesyeh. I, p. 1679: ἐν δὲ τοῖς Θαργηλίοις τὰς ἀπαρχὰς τῶν φαινομένων ποιοῦνται καὶ περικομίζουσι . . . καὶ ὁ θάργηλος χύτρος ἐστὶν ἀνάπλεως σπερμάτων, [dazu Welcker gr. Götterl. I, S. 463].

- 9) Vgl. Parthen, narr. amat. c 9 und C. I. n. 158 und 3562, insbes. aber auch die Bruchstücke des Hipponax bei Tzetzes Chiliad. V. 748, [Bergk Lyrici gr. p. 589 f.] mit Schneidewin Beitr. z. Kritik d. Poëtae lyrici p. 104 fgg. und ten Brink in Philol. VI, S. 59.
- 10) Diog. L. II. 44: Θαργηλιώνος έκτη, ότε καθαίρουσι την πόλιν Άθηναζοι καλ την Αρτεμιν γενέσθαι Δήλιοί φασι. [Dieser Tag als eine ήμέρα πολλών καλ άγαθών αλτία nicht allein für Athen bezeichnet von Ael. V. H. 25, so als Geburtstag des Sokrates und Alexander, aber mit salschen Schlachtangaben, über die s. oben §. 56. 3.
- 11) Plut. qu. symp. VIII. 1. 2; vgl. Spanheim ad Call. H. Del. 251 und oben §. 44. Not. 5.
- 12) Creuzer Symb. 2te Aufi. B. IV, S. 346; Uscheid Gesch. d. trojan. Kriegs S. 229; Gerhard Vasenbilder II, S. 113. Böttiger Kunstmythol. I, S. 388, Höck Kreta II, S. 115, Stackelberg Apollotempel S. 50 ff., [Duncker Gesch. des Alterth. III, S. 97 ff.]
- 13) Plut. V. Thes. c. 18: καὶ παρελθών εἰς Δελφίνιον ἔθηκεν ὑπὸρ αὐτῶν τῷ Απόλλωνι τὴν ἱκετηρίαν ἡν δὲ κλάδος ἀπὸ τῆς ἱερᾶς ἐλαίας [(vgl. dazu Stark in Ber. Leipz, Ges. d. W. hist. phil. Kl. 1856. S. 94)] ἐρίφι λευκῷ κατεστεμμένος ἐυξάμενος δὲ κατέβαινεν ἔκτη μηνὸς ἐπὶ θάλασσαν ἱσταμένου Μουνυχιῶνος, ἡ καὶ νῦν ἔτι τὰς κόρας πέμπουσιν ἱλασομένας εἰς Δελφίνιον. [Theseus Ankunft in Athen und Krastprobe wird mit dem Tempelbau des Delphinion in Verbindung gesetzt bei Paus. I. 19. 1.]
- 14) Plut. ibid. c. 28: τὸ δὲ πλοίον, ἐν ῷ μετὰ τῶν ἡτθέων ἔπλευσε καὶ πάλιν ἐσώθη, τὴν τριακόντορον, ἄχρι τῶν Δημητρίου τοῦ Φαληρέως χρόνων διεφύλαττον οἱ Ἀθηναίοι, τὰ μὲν παλαιὰ τῶν ξύλων ὑφαιροῦντες, ἄλλα δὲ ἐμβάλλοντες ἰσχυρὰ καὶ συμπηγνύντες: vgl. Plat. Phaedo p. 58 A und Böckh Urkunden des att. Seewesens, Berl. 1840. 8, 8. 77, wo insbes. auch diese Δηλιὰς von der gemeinhin damit verwechselten Σαλαμινία (8t. A. §. 140, not. 8) unterschieden ist.
- 15) Plat. Phaedo p. 58 B; Plut. V. Nic. c. 3; nicht zu verwechseln mit der delischen Penteteris, wovon unten §. 65.
- 16) S. Larcher in M. de l'A. d. Inscr. XLVIII, p. 305, Böckh Staatsh. II, S. 81 f., Müller Dor. I, S. 243, insbes. auch nach Theophrast bei Athen. X, 24; ώρχοῦντο δ' οῦτοι περί τὸν τοῦ Απόλλωνος νεών τοῦ Δηλίου, τῶν πρώτων ὄντες Αθηναίων, καὶ κατεδύοντο [μάτια τῶν Θηραϊκῶν· ὁ δὲ Απόλλων οῦτός ἐστιν, ῷ τὰ Θαργήλια ἄγουσι, καὶ διασώζεται Φλυῆσιν ἐν τῷ δαφνηφορείω γραφή περί τούτων. [Ueber die attische Daphnephotie

- s. Bötticher Baumk. S. 390. Es ist dies der oben §. 29. Not. 17 erwähnte Tanz vgl. V. Thes. 21: καὶ τῷ θεῷ θύσας ἐχόρευσε μετὰ τῶν ἡἴθέων χορείαν, ἢν ἔτι νῦν ἐπιτελεῖν Δηλίους λέγουσι μίμημα τῶν ἐν τῷ λαβυρίνθω περιόδων καὶ διεξόδων, ἔν τινι ὁυθμῷ περιελίξεις καὶ ἀνελίξεις ἔχοντι γιγνομένην, καλεὶται δὲ τὸ γένος τοῦτο τῆς χορείας ὑπὸ Δηλίων γέρανος, ὡς ἱστορεὶ Δικαίαρχος ἐχόρευσε δὲ περὶ τὸν Κερατῶνα βωμόν —; Poll. IV. 101, Hesych. s. v. Δήλου κακὸς βωμὸς, wo aber in dem τύπτεσθαι ein anderer an dem Altar gewöhnlicher, aber nicht auf Theseus bezüglicher Gebrauch eingemischt ist; vgl. über diesen Stark in Ber. Leipz. Ges. d. W. hist. phil. Kl. 1856. S. 84.]
- 17) Plat. Phaedo p. 58 B: ἐπειδὰν οὖν ἄρξωνται τῆς θεωρίας, νόμος ἐστὶν αὐτοὶς ἐν τῷ χρόνῷ τούτῷ καθαρεύειν τὴν πόλιν καὶ δημοσίᾳ μηδένα ἀποκτιννύναι, πρὶν ἂν εἰς Δῆλόν τε ἀφίκηται τὸ πλοϊον καὶ πάλιν δεῦρο ... ἀρχὴ δ' ἐστὶ τῆς θεωρίας, ἐπειδὰν ὁ ἱερεὺς τοῦ ᾿Απόλλωνος στέψη τὴν πρύμναν τοῦ πλοίου κ. τ. λ.
- 18) Hellad. bei Phot. Bibl. c. 279, p. 534: ὅτι ἔθος ἦν ἐν ᾿Αθήναις φαρμακοὺς ἄγειν δύο, τὸν μὲν ὑπὲρ ἀνδρῶν, τὸν δὲ ὑπὲρ γυναικῶν πρὸς τὸν καθαρμόν καὶ ὁ μὲν τῶν ἀνδρῶν μελαίνας ἰσχάδας περὶ τὸν τράχηλον είχε, λεύκας δ΄ ἄτερος, σύβακχοι δέ φησιν ὡνομάζοντο τὸ δὲ καθάρσιον τοῦτο λοιμικῶν νόσων ἀποτροπιασμὸς ἦν, λαβών τὴν ἀρχὴν ἀπὸ ᾿Ανδρόγεω τοῦ Κρητὸς, οῦ τεθνηκότος ἐν ταὶς ᾿Αθήναις παρανόμως τὴν λοιμικὴν ἐνόσησαν οἱ ᾿Αθηναῖοι νόσον, καὶ ἐκράτει τὸ ἔθος ἀεὶ καθαίρειν τὴν πόλιν τοῖς φαρμοκοῖς: vgl. Harpocr. p. 291, der sie direct den Thargelien zuweist, Tzetz. Chil. V. 726 und Suidas III, p. 581: φαρμακοὺς τοὺς δημοσία τρεφομένους, οἱ ἐκάθαιρον τὴν πόλιν τῷ ἑαυτῶν φόνῳ, mit Böttiger Kunstmyth. I, S. 389, Merklin Talossage S. 62 ff.
- 19) Κραδίας νόμος, von den κράδαις oder Feigenruthen, womit sie nach Hipponax (not. 8) gepeitscht wurden; vgl. Hesych. II, p. 337: νόμον τινά ἐπαυλοῦσι τοὶς ἐππεμπομένοις φαρμακοῖς κράδαις καὶ θρίοις ἐπιραβδιζομένοις, daher der Name κραδησίτης bei dems. II, p. 336, und mehr bei Marx de Mimnermo poëta, Coesfeld 1831. 4, p. 30, Bode hell. Dichtk. II, S. 173, Welcker kl. Schr. I, S. 217.
- 20) Dass φαφμακοί verbrannt wurden, sagt Tsetzes Chiliad. V. 736 mit deutlichen Worten:

είς τόπον δὲ τὸν πρόςφορον στήσαντες τὴν θυσίαν τυρόν τε δόντες τῆ χερὶ καὶ μάζαν καὶ ἰσχάδας, επτάκις γὰρ δαπίσαντες ἐκείνον εἰς τὸ πέος σκίλλαις συκαὶς ἀγρίαις τε καὶ ἄλλοις τῶν ἀγρίων, τέλος πυρὶ κατέκαιον ἐν ξύλοις τοὶς ἀγρίοις, καὶ τὸν σπόδον εἰς θάλασσαν ἔρραινον εἰς ἀνέμους:

doch zwingt nichts dieses auch für Athen anzunehmen; so dass man allerdings mit Müller S. 326 und Welcker die Analogie von Leukas (§. 27, not. 18) vorziehen kann. [Oder soll man mit andern die ὀξυθύμια τὰ ξύλα ἐφ' οἰς ἀπάγχονται beziehen, die aber auch bei Hesych. s. v. selbst schon allgemeiner

als τὰ καθαρτήρια καὶ ἀποτρόπιμα ξύλα, ᾶπερ είς τὰς τριόδους ἀποστρέφουσι καθαίροντες τὰς οἰκίας bezeichnet werden?]

- 21) Dem. Mid. §. 10: Θαργηλίων τῆ πομπῆ καὶ τῷ ἀγῶνι: vgl. Antiph. de saltat. §. 11 und C. I. n. 213; auch Poll. onom. VIII. 89: ὁ δὲ ἄρχων διατίθησι μὲν Διονύσια καὶ Θαργήλια μετὰ τῶν ἐπιμελητῶν.
- 22) Procl. ad Tim. p. 27: 'Αριστοτέλης ὁ Ρόδιος ίστοςεῖ τὰ μὲν ἐν Πειραεὶ Βενδίδεια τῆ εἰκάδι (vorher p. 9: τῆ ἐνάτη ἐπὶ δέκα? vgl. C. I. n. 157) τοῦ Θαργηλιῶνος ἐπιτελεῖσθαι, ἔπεσθαι δὲ τὰς περὶ 'Αθηνᾶν ἑορτάς; dazu die Erkl. zu Plat. Republ. I. 1. Das Heiligthum selbst, τὸ Βενδίδειον lag nahe dem ἰερὸν τῆς Μουνυχίας 'Αρτέμιδος auf der Höhe der Munychia Xenoph. Hell. III. 4. 11. Bergk lässt com. Att. reliqu. p. 90 schon Ol. LXXXIII. 4 die thracische Mondgöttin (Creuzer Symbol. II, S. 530, [Gerhard griech. Mythol I, S. 113. 339]) in den attischen Cultus aufnehmen; wesshalb ich Ol. LXXXVII. 3 vorziehe, ist de reipubl. Platon. tempp. Marb. 1839. 4, p. 12 fgg. weiter erörtert; Vater in Jahn's Archiv IX, p. 220 setzt dafür Ol. XC. [Zu der Feier selbst vgl. Böckh Staatsh. II, S. 613 f.; Inschriftliches über das Dermatikon bei dem Feste s. dens. II, S. 120. 136, und auch Rangabé Ant. Hell. II. n. 842.]

### **§**. 61.

Erst mit dem Ende des Thargelion trat wieder ein neuer Abschnitt des attischen Festcyklus ein, der vorzugsweise dem Dienste der alten Burggöttin Athene geheiligt, schon in den letzten Tagen jenes Monats 1) die Vorbereitungen zu den grösseren Festen traf, welche dieser im folgenden Scirophorion, dem letzten des attischen Jahres, begangen wurden und im Grunde erst durch die Panathenäen des nächsten Jahres ihren völligen Abschluss fanden 2). Wie namentlich die Darbringung des Peplus an letzterem Feste wenigstens ihrem Ursprunge nach dem Cultus angegehörte, welcher die Bilder der Gottheit nach der Analogie eines menschlichen Körpers behandelte, so begegnen uns auch hier am 19ten und den folgenden Tagen des Thargelion die Feste der Καλλυντήρια und Πλυντήρια 3), an welchen [das Heiligthum der Athene Polias lustrirt, die Bekleidung des alten Holzbildes] gereinigt und demzufolge [das Bild der] Göttin selbst, wie es schien, zur Symbolisirung ihrer alljährlichen Entfernung aus dem Heiligthum und ihres Verfallens an die Mächte der Unterwelt] für diese Zeit verhüllt und dem profanen Anblicke entzogen ward 4); ein besonderes Geschlecht der Praxiergiden verwaltete diese Ge-

bräuche 5), während die übrige Stadt, gleichsam ihrer Beschützerin beraubt, alle Geschäfte ruhen liess und wenigstens einen dieser Tage, den 25sten, mit öffentlicher Trauer beging 6). Inzwischen verband sich auch damit bereits eine Erinnerung an die Segnungen der Göttin in der festlichen Darbringung einer Feigenmasse, die als Erstling zahmer Baumfrüchte galt 7), und in demselben Sinne folgte nun im Scirophorion eine Reihe anderer Gebräuche, die sich alle auf den Schutz des Ackerbaues und der jungen Saat bezogen, welche in den Mythen dieses Cultus unter dem Bilde des Erichthonius und seiner Pflege durch die Cekropstöchter Pandrosos, Herse und Aglaurus personificirt ward 8). Vier Mädchen zwischen sieben und eilf Jahren, Arrhephoren genannt 9), die der Archon König aus den vornehmsten Geschlechtern der Stadt auswählte und von welchen zwei auch bei der Versertigung des Peplus betheiligt erscheinen <sup>10</sup>), versahen dahei den symbolischen Tempeldienst; das Ganze aber stand unter der Aussicht des uralten Geschlechts der Eteobutaden, aus welchem die Priesterin der Athene Polias selbst hervorging 11), und dessen mythischer Stammvater gleichfalls mit dem Ackerbau in etymologischer Beziehung stand 12). Welches freilich der Sinn und Zweck der geheimnissvollen Sendung war, mit welcher jene Mädchen alljährlich in der Nacht vor dem Feste der Göttin ihren Aufenthalt im Heiligthume beschlossen 13), lässt sich mehr errathen als mit Sicherheit nachweisen; desto klarer liegt dagegen die Bedeutung der Procession vor, von welcher der Monat selbst seinen Namen trug und die am 12ten desselben die Priesterin der Athene nebst den Priestern des Poseidon Erechtheus und des Helios unter einem Sonnenschirme als Symbol des ersieheten Schutzes gegen die Hitze der Jahreszeit nach dem Orte Scirus geleitete, wo das erste Saatfeld in Attika gewesen seyn sollte 14); und hieran reibeten sich dann sowohl der Zeit als dem Begriffe nach aus Engste die Ausolia oder Boupovia am 14ten des Monats, welche dem obersten Gotte als Mitschützer der Burg geweiht 15), insbesondere aber die Heiligkeit des Ackerstieres als des wesentlichsten Gebülfen zum Landbaue symbolisch zu veranschaulichen bestimmt waren. Während nämlich die Sitte sonst das Schlachten eines selchen aufs Strongste verbot 16), ward er hier wirklich als Opfer dargebracht; obgleich Stier von dem heiligen Opferkorne auf dem Altare genossen hatte, so musste doch der Priester, der den Streich geführt hatte, die Flucht ergreifen, worauf statt seiner das Beil als Werkzeug des Mordes förmlich vor Gericht gezogen und dem Fluche geweiht ward <sup>17</sup>); und wenn auch das Vorkommen ähnlicher Gebräuche in andern Gegenden zu verschiedener Zeit zeigt, dass sie an sich nicht nothwendig mit der Verehrung der attischen Burggötter verwachsen waren <sup>18</sup>), so standen sie doch in Athen gleichfalls unter der Obhut der Butaden <sup>19</sup>), zu welchen demnach auch die sonstigen erblichen Diener dieses Cultus in dasselbe Verhältniss wie die Keryken zu den eleusinischen Eumolpiden treten <sup>20</sup>). [Auf den letzten Tag des attischen Jahres fallen endlich die grossen Opfer des Zeus Σωτήρ und der Athene Σώτειρα für das Wohlergehen des ganzen Staates <sup>21</sup>).]

- 1) Procl. ad Plat. Tim. p. 27: 'Αριστοτέλης ὁ 'Ρόδιος ίστορεῖ τὰ μὲν Εν Πειραιεῖ Βενδίδεια τῆ εἰπάδι (vorher p. 9 τῆ ἐνάτη ἐπὶ δέπα? vgl. C. I. n. 157) τοῦ Θαργηλιῶνος ἐπιτελεῖσθαι, ἔπεσθαι δὲ τὰς περὶ 'Αθηνᾶν ἑορτὰς, woraus dann freilich verkehrt schon im Alterthume auf kleine Panathenäen im Thargelion geschlossen ist, vgl. oben §. 54, not. 11.
- 2) Vgl. Hoffmann Panathenaikos p. 13 fgg. und Müller in hall Encykl. III. 10, S. 77 fgg., auch Rückert, der Dienst der Athena nach seinen örtlichen Verhältnissen dargestellt, Hildburgh, 1829. 8, S. 7 fgg., [Bötticher Tektonik II. 9. §. 163 ff. und Peterson die Feste der Pallas Athene, Hamburg 1855, sowie in Ztschr. f. d. A. 1846. Juli, Archäol. Zeit. 1855. n. 74, N. Jbb. LVII, S. 957 ff.]
- 3) Phot. lex. p. 127: Καλλυντήρια καλ Πλυντήρια έορτων ὀνόμωτα γίνονται μὲν αὐται Θαργηλιῶνος μηνὸς, ἐνάτη μὲν ἐπλ δέκα Καλλυντήρια, δευτέρα δὲ φθίνοντος τὰ Πλυντήρια τὰ μὲν Πλυντήριά φασι διὰ τὸν θάνατον τῆς ᾿Αγραύλου ἐντὸς ἐνιαυτοῦ μὴ πλυνθῆναι ἐσθῆτας, εἶθ' οὕτω πλυνθείσας τὴν ὀνομασίαν λαβεῖν ταύτην τὰ δὲ Καλλυντήρια, ὅτι πρώτη δοκεὶ ἡ Ἅγραυλος γενομένη ἱέρεια τοὺς θεοὺς κοσμῆσαι: vgl. Bekk. anecdd. p. 270 und Dedwell de cyclis p. 349, der die abweichende Bestimmung der Plynterien bei Plutarch (s. not. 6) aus einer Ausdehnung des Festes über mehre Tage erklärt; oder soll man mit Müller in Cambr. philol. Mus. II, p. 294 einen dritten Weg einschlagen: potest in dissensu Plutarchi et Photii utriusque austoritati tantum detrahi, ut id solenne vigesimo prime vel secundo Thargelionis die ponatur, id est tertio post Bendidea undevigesimo vel vigesimo die acta?? [Aglauros, welcher die Plynterien zunächst gefeiert werden vgl. Hesych. II, p. 983, ist wesentlich Athene selbst nach ihrer furchtberen in Stein und Erstarrung (Od. Metam. II. 890, 882) verwandeinden, dieset

Macht gleichsam erliegenden Seite vgl. Harpocr. p. 4: Αγλαυφος ή Θυγάτης Κέπροπος έστι δὲ καὶ ἐπώνυμον Αθηνᾶς, Suid. s. v.; sie ist unter den im militärischen Bürgereid zu Athen angerusenen Θεοὶ die erste und es wird bei ihr auch sonst oft geschworen Hesych. s. v., Aristoph. Lys. V. 533 mit Schol.; ihr ἐερὸν am Nordabhang der Akropolis Herod. VIII. 53 in unmittelbarer Verbindung mit dem Poliasheiligthum; vgl. Bötticher Tekton. II, p. 166. 174, Gerhard Mythol. I, S. 28. 257. Eine Priesterin der Aglauros inschriftlich Beulé l'acropole d'Athènes p. 304, Rangabé Ant. Hell. n. 1111. An ein anderes Fest der Aglauros in dem Monat Boedromion ist aber nicht mit Hostmann Panathen. p. 65 und A. wegen Porphyr. abst. 54 zu denken.]

- 4) Müller in hall. Encykl. III. 10, S. 88: "beide Feste beziehen sich auf die Wartung des åogaiov βρέτας in dem Tempel der Polias: an dem einen wurde wahrscheinlich das Bild selbst gewaschen und neu angestrichen oder gebohnt, an dem andern die Garderobe der Göttin gewachsen . . . dass das Fest der Plynterien der Aglauros gefeiert wurde, hat wohl nur darin seinen Grund, dass man diese Kekropstochter als die erste Plyntride der Athene ansah", vgl. unten not. 8 und Schöll Mittheil. S. 103. [Das Bild der Polias war ein Schnitzbild aus einem Oelstamme mit einer Gorgomaske und die Eule dabei (oder darauf?) angebracht vgl. Tertull. Apolog. 16; Plut. Themist. 19 und de Daed. Plat. c. 10 (Frgmta ed. Dübner p. 20), vgl. Bötticher Baumkult S. 109. Beulé l'acropole d'Ath. II, p. 195 bezieht diese Wartung der Plynterien auf die Statue der Athene Parthenos (!)]
- .5) Hesych. II, p. 1015: Πραξιεργίδαι οἱ τὸ ἀρχαῖον ἔδος τῆς Ἀθηνᾶς ἀμφιεννύντες, vgl. Bossler de gent. sacerd. p. 8 fgg. und Meier gentil. Att. p. 50. Demselben Cultus gehören die πλυντρίδες oder λουτρίδες, δύο κόραι περὶ τὸ ἔδος τῆς Ἀθηνᾶς, Phot. p. 231, Hesych. II, p. 498, dazu Bötticher Tekton. II, S. 205 ff. und der κατανίπτης Etym. M. p. 494: ἐερωσύνη Αθήνησιν, ὁ τὰ κάτω τοῦ πέπλου τῆς Ἀθηνᾶς ὁυπαινόμενα ἀποπλύνων: doch lässt sich über ihr Verhältniss zu jenem Geschlechte nichts bestimmen. Verwechselung mit den Gephyräern bei Lydus de mens. III. 8. 21 vgl. Paucker d. att. Palladion S. 11.
- 6) Plut. V. Alcib. c. 34: δρῶσι δὲ τὰ ὅργια Πραξιεργίδαι Θαργηλιῶνος ἔπτη φθίνοντος ἀπόρρητα, τόν τε κόσμον καθελόντες καὶ τὸ ἔδος κατακαλύψαντες, ὅθεν ἐν ταῖς μάλιστα τῶν ἀποφράδων τὴν ἡμέραν ταύτην ἄπρακτον ᾿Αθηναῖοι νομίζουσι: vgl. Xenoph. Hell. I. 4. 12: ἡ πλυντήρια ἡγεν ἡ πόλις τοῦ ἔδους κατακεκαλυμμένου τῆς ᾿Αθηνᾶς ᾿Αθηναίων γὰρ οὐδεὶς ἐν ταύτη τῆ ἡμέρα οὐδενὸς σπουδαίου ἔργου τολμήσας αν αψασθαι und Poll. VIII. 141: περισχοινίσαι δὲ τὰ ἱερὰ ἔλεγον ἐν ταῖς ἀποφράσι καὶ τὸ παραφράξαι, οἰον Πλυντηρίοις καὶ ταῖς τοιαύταις ἡμέραις.
- 7) Ἡγητηρία, vgl. Hesych. I, p. 1600 oder Etym. M. p. 418: ἡγητορία παλάθη σύκων, ἣν ἐπὶ τἢ πομπἢ τῶν Πλυντηρίων φέρουσιν, ὅτι ἡμέρου ταύτης πρώτης τροφῆς ἐδέξαντο: auch Athen. III. 6: ἡ συκὴ ἡγεμών τοῦ καθαρείου βίου τοῖς ἀνθρώποις ἐγένετο ὁῆλον δὲ τοῦτο ἐκ τοῦ

καλεῖν τοὺς ᾿Αθηναίους — τὸν δ΄ ἀπ΄ αὐτῆς καρπὸν ἡγητορίαν διὰ τὸ πρῶτον εὑρεθῆναι τῆς ἡμέρου τροφῆς; vgl. auch Eustath. ad Odyss. XXIV. 341. [Als Fastenspeise fasst sie Bötticher Baumk. S. 440. Auch eine εἰρεσιώνη, ein geschmückter Olivenzweig, ward der Polias dargebracht und unterschieden von der Haupteiresione des Apollo, Schol. Clem. Alex. Strom. p. 9 ed. Pott., dazu Bötticher Baumkult S. 396].

- 8) Vgl. Apollod. III. 14. 6, Paus. I. 18. 2, und mehr bei Creuzer Symb. III, S. 388 igg., Müller Minervae Poliadis sacra in arce Athenarum, Gott. 1820. 4, p. 3 fgg., Brönsted Reisen und Unters. II, S. 229 fgg., Rückert a. a. O. S. 13 fgg., Forchhammer Hellenika S. 68 fgg., Panofka in Ann. dell' Inst. arch. I, p. 290 fgg. mit der Gratulationsschrift der Schulpforte an Ilgen 1831. 8 und Paucker d. att. Palladion S. 40 ff. Wie der Aglaurus die Plynterien nach Not. 4 galten, so die Ersephorien der Herse [(doch s. not. 9)] und andere Cerimonien der Pandrosus, vgl. Athenag. leg. pro Christ. c. 1: καὶ Αγραύλφ Αθηναίοι μυστήρια καὶ τελετάς άγουσι καὶ Πανδρόσω, αὶ ἐνομίσθησαν ἀσεβείν ανοίξασαι την λαρνακα, ja letztere galt nach Schol. Aristoph. Lysistr. 439 als Epitheton der Athene selbst; soll man aber darum bei Harpocr. p. 112: έὰν δέ τις τη 'Αθηνά θύη βουν, ἀναγκαϊόν έστι και τη Πανδώρα θύειν ὄϊν μετὰ βοὸς, καὶ έκαλεὶτο τὸ &νμα έπίβοιον, mit Meursius lectt. Att. III. 22 Πανδρόσφ lesen? Interessant ist die Stufenfolge: Schol. Arist. Thesmoph. 533: κατά γάο της Αγραύλου ώμνυον, κατά δε της Πανδρόσου σπανιώτερον (z. B. Aristoph. Lysistr. 439 νη την Πανδροσον), κατα δε της Έρσης ούχ εὐρήκαμεν. [Wir ersehen hieraus, wie aus der alleinigen Bezeichnung Pandroseion und aus den Not. 9 angeführten Inschriften, dass Pandrosos allein neben der Aglauros zu einer selbständigen Cultusgestalt geworden war, nicht in gleicher Weise Herse.
- 9) Oder ἐρρηφόροι, wie C. I. n. 431, Ἐρημ. ἀρχαιολ. p. 221 [und Beulé l'Acrop. d'Ath. I, p. 334: ἐρρηφορήσασαν κτλ. und II, p. 255. 327. 302, Rangabé Ant. Hellen. II. n. 1022] und Ross Demen p. 60; vgl. Hesych. I. p. 1444: οἱ τἢ Ἐρση ἐπιτελοῦντες τὰ νομιζόμενα, oder Moeris Att. p. 141: αἱ τὴν δρόσον φέρονσαι τῆ Ἐρση, ῆτις ἡν μία τῶν Κεπροπίδων, und unten not. 18. Doch überwiegt die Schreibart ἀρρηφόροι, die man als Synkope für ἀρρητοφόροι erklärt; Ross arch. Auß. S. 86 f. fasst sie einfach als Korbträgerinnen [und sie waren dies auch im engsten Gebrauche des Wortes], oder sollen wir sie mit Schöll Mittheil. S. 88 als Pfandträgerinnen fassen? [Das ἐρρηφορεῖν findet Statt Ἀθηνάς Πολιάδι καὶ Πανδρόσω s. Rangabé a. a. O, die Aglauros hat mit dem ἐρρηφορεῖν nichts zu thun.] Vgl. überhaupt Paucker att. Palladion S. 49, Bötticher Tektonik II, S. 198 ff., Rinck Relig. d. Hell. II, S. 67 f.
- 10) Vgl. Etym. M. p. 149 oder Harpocr. p. 48: τέσσαρες μεν παϊδες έχειροτονοῦντο κατ΄ εὐγένειαν ἀρρηφόροι ἀπὸ ἐτῶν ἐπτὰ [(Arist. Lysistr. 640: ἐπτὰ μεν ἔτη γεγῶσ' εὐθὺς ἡρρηφόρουν)] μέχρις ἔνδεκα, τούτων δὲ δύο διεκρίνοντο, αὶ διὰ (l. ἰδία) τῆς ὑφῆς τοῦ πέπλου ἤρχοντο (s. §. 54, not. 13) καὶ τῶν ἄλλων τῶν περὶ αὐτόν λευ-

und über ihre Bestellung Suidas I, p. 823: ὁ βασιλεὺς ἐπιώψατο ἀφοηφόρους οἰον κατέλεξεν? Dass aber zwei von ihnen auch κοσμὰ und τραπεξὰ (Hesych. s. v.: ἱέρειὰ τις Ἀθήνησιν) oder τραπεζοφόρος geheissen hātten, wie Müller Min. Pol. p. 15 und hall. Encykl. III. 10, S. 84 lehrt, kann ich bei den Lexikographen, die nur von Priesterinnen sprechen (Meurs. lectt. Att. IV. 11; Siebel. ad Istrum p. 59), nicht finden; und eben so wenig durfte derselbe die δειπνοφορία aus dem Pyanepsion (§. 57, not. 11) hierher ziehen. [Bötticher Tekton. II, S. 204 hält diese δειπνοφορία für die Arrephoren besonders nach Bekk. Anecd. p. 239 fest und der ganze Gebrauch ist in sich wahrscheinlich. Eigene Art der πλακοῦντες für dieselben Athen. III. 80, Suid. s. v. ἀνάστατος. Die σφαιρίστρα τῶν ἀρρηφόρων auf der Akropolis mit Statuen s. Plut. V. X. Oratt. in Isocr. V. extr.]

- 11) Etym. M. p. 386: γένος τι ἐπίσημον καὶ περιφανὲς τοὶς ᾿Αθηναίοις οἱ ἀληθῶς ἀπὸ τοῦ Βούτου γεγονότες (St. A. §. 92. 3; 111. not. 15) ἐκ δὲ τούτου καθίστανται ἱέρειαι τῆς Πολιάδος: vgl. Müller Min. Pol. p. 8 fgg. 43 fgg., Böckh C. Inscr. I, p. 442 fgg., Bossler gent. sacerd. p. 1 fgg.; auch Nissen de Lycurgi vita, Kil. 1833. 8, p. 2 und Kiessling ad Lycurg. frgm. p. 91.
- 12) Βούτης = βουκόλος oder βουνόμος, a. Etym. M. p. 209, Suid. I, p. 449, und über den mythischen Sohn des Pandion (oder Poseidon? Schneidewin Conj. crit. p. 71) und der Zeuxippe Apollod. III. 14. 8; nach demselben III. 15. 1 hat er τὴν ἱερωσύνην τῆς ᾿Αθηνᾶς καὶ τοῦ Ποσειδώνος τοῦ Ἐριχθονίου, so sind nach Plut. Vit. X. Orat. p. 841 die Butaden nur ἱερασάμενοι τοῦ Ποσειδώνος, ihm wird zugleich mit Erechtheus auf dem Altar des Poseidon geopfert Paus. I. 26. 6; C. Ritter's Ableitung von dem indischen Buddha (Vorhalle S. 408) billigt wohl nur Creuzer (Symb. I, S. 499; III, S. 315). [Marmorsitz auf der Akropolis gefunden mit der Inschrift: ἱερέως Βούτου Le Baa Voy. archéol. pl. 8. f. 6, Beulé l'Acrop. d'Athèn. I, p. 342. Ueber die Butaden als Rittergeschlecht s. Haase athen. Stammverf. S. 92.]
- 13) Paus. I. 27. 4: παρθένοι δύο τοῦ ναοῦ τῆς Πολιάδος οἰκοῦσιν οὐ πόρρω, καλοῦσι δὲ ᾿Αθηναῖοι σφᾶς ἀρρηφόρους · αὐται χρόνον μέν τινα δίαιταν ἔχουσι παρὰ τῆ θεῷ (Leake Topogr. v. Sauppe S. 117, Forch-hammer Hellenika S. 68 ff., [Beulé l'Acrop. d'Athènes II, p. 296]), παραγενομένης δὲ τῆς ἑορτῆς δρῶσιν ἐν νυκτὶ τοιάδε · ἀναθεῖσαί σφισιν ἐπὶ τὰς κεφαλὰς, ὰ ἡ τῆς ᾿Αθηνᾶς ἱέρεια δίδωσι φέρειν, οὔτε ἡ διδοῦσα ὁποιόν τι δίδωσιν εἰδυῖα οὖτε ταὶς φερούσαις ἐπισταμέναις · ἐστὶ δὲ περίβολος ἐν τῆ πόλει τῆς καλουμένης ἐν μήποις ᾿Αφροδίτης οὐ πόρρω (Bröndsted Reisen u. Unters. II, S. 231; [Beulé l'Acropole I, p. 160 f., der das Hinabsteigen durch das Agraulion bestreitet]), καὶ δι᾽ αὐτοῦ κάθοδος ὑπόγαιος αὐτομάτη · ταύτη κατίασιν αἱ παρθένοι, κάτω μὲν δὴ τὰ φερόμενα λείπουσι, λαβοῦσαι δὲ ἄλλο τι κομίζουσιν ἐγκεκαλυμμένον, καὶ τὰς μὲν ἀφιᾶσιν ἤδη τὸ ἐντεῦθεν, ἐτέρας δὲ εἰς τὴν ἀκρόπολιν παρθένους ἄγουσιν ἀντ΄ αὐτῶν. Μüller kl. Schr. II, S. 227 u. A. beziehen dieses zwar auf

die Nacht vor den Panathenäen; seinem ganzen Charakter nach entspricht es jedoch ungleich mehr der αρρηφορία, welche Etym. M. p. 149 eine έορτή έπιτελουμένη τη Αθηνά έν τῷ Σκιροφοριώνι μηνί nennt, und deren engen Zusammenhang mit den Scirophorien Müller selbst anerkennt, so dunkel auch die Einzelbeiten jener Feier sind. Dass eine  $\pi o \mu \pi \dot{\eta}$  damit verbunden war, [konnte schon das obige παρθένους ἄγουσιν lehren], sagt Hesych. I, p. 551, [und latros bei Schol. ad Arist. Lysistr. v. 642] und darauf geht wohl auch die Liturgie, welche Lysias mun. acc. §. 5 unter jenem Namen erwährt. Was aber den Gegenstand der Feier betrifft, so nennen ihn Andere Herse und demnach das ganze Fest ἐρσηφορία, vgl. die Lexikogr. und Schol. Aristoph. Lysistr. 642; οί μεν δια τοῦ α αρρηφορία, επειδή τα αρρητα εν κίσταις έφερον τη θεώ αι παρθένοι, οι δε διά του ε έρσηφορία, τη γάρ Έρση πομπεύουσι τη Κέμφοπος θυγατρί, ώς ίστορεί Ιστρος. [Herse erscheint selbst bei Ovid. Metam. II. 711 fgg. unter den castae puellae, die de more vertice supposito festas in Palladis arces pura coronatis portabant sacra canistris, d. h. also Kanephoren waren; Petersen sieht diese Pompe auf dem südlichen Theil des Parthenonfrieses s. bes. Ztschr. f. Alt. 1857. n. 26, S. 207 ff.] Auch was die Mädchen trugen, lässt sich nur vermuthungsweise, sei es mit Lobeck Agl. p. 872 als inferiue oder [was entschieden das Richtige] mit Müller Min. Pol. p. 15 als recentes frondes et ramusculi, quae rore madida antro in vivo saxo exciso servabantur, bestimmen. Ueberhaupt vgl. Harles de éqσηφορία festo Graecorum in Opusco. p. 489 ff.

14) Harpocr. p. 270: φασί δε οί γράψαντες περί τε έφρτων καί μηνων Αθήνησιν, ων έστι και Αυσιμαχίδης, ως το σκίρον σκιάδειον έστι μέγα, ύφ' φ φερομένω έξ απροπόλεως είς τινα τόπον καλούμενον Σκίρον πορεύονται η τε της Αθηνάς ιέρεια και ο του Ποσειδώνυς ιερεύς και ο τοῦ Ἡλίου, πομίζουσι δὲ τοῦτο Ἐτεοβουτάδαι, σύμβολον δὲ τοῦτο γίνεται τοῦ δείν οἰχοδομείν καὶ σχέπας ποιείν, ώς τούτου τοῦ χρόνου άρίστου όντος πρὸς οἰκοδομίαν: vgl. Schol. Aristoph. Eccl. 18: σκίρα έορτή έστι της Σκιράδος Αθηνάς Σκιροφοριώνος δωδεκάτη, οί δε Δήμητρος καὶ Κόρης (Clem. Alex. protrept. p. 11; vgl. Preller Demeter S. 124), έν ή ὁ ίερεὺς τοῦ Ἐρεχθέως φέρει σπιάδειον λευπὸν, ὃ λέγεται σπίρον, [wobei zu erwägen, dass E 
ho 
ho 
ho 
ho 
ho 
ho 
ho 
ho Beiname des Poseidon selbst ist, so inschriftlich Beulé l'Acrop. d'Athènes I, p. 343, vgl. Hesych. s. v. Eoszos [ und über das Ziel der Procession das Enigov auf dem Wege nach Eleusis, den Ort τοῦ παλαιοτάτου σπόρου Plut. praec. conj. c. 42 oder Paus. I. 36. 3; über die Bedeutung des Schirms aber Bekk. anecdd. p. 304: πρώτη γαρ 'Αθηνα σκιάδιον έπενόησε πρός άποστροφήν του ήλιακου καύματος, mit Müller in hall. Encykl. S. 87 und mehr im Allg. bei P. M. Paciaudi σπιαδιοφόρημα s. de umbellae gestatione, Rom. 1782. 8 und Christie upon the Athenian Skirophoria, the solstitial feast of the umbella or the bough, hinter desa. Inquiry into the ancient game greek, London 1801. 4, p. 98 fgg., auch Forchhammer Hellen. S. 121, Gerhard Vasenbilder I, S. 137, Petersen Feste der Athene S. 13, Paucker d. attische Palladion S. 13 ff., [Preller gr. Mythol. I, S. 136-138] u. s. w.

- 15) Schol. Aristoph. Pac. 419: Διπόλεια δὲ ἑορτὴ ᾿Αθήνησιν, ἐν ἡ Πολιεῖ Διὶ θύουσι Σπιροφοριῶνος τετάρτη ἐπὶ δέκα: vgl. Hesych. I, p. 993, wo die Hdschr. Διιπολίεια hat, und mehr bei d. Erkl. zu Aristoph. Nubb. 974; [zu Zeus Polieus vgl. Curtius gr. Gesch. I, S. 245; inschriftlich ein παρχήσιον desselben Rangabé II. n. 833. 843. Das Dermatikon davon höchst wahrscheinlich bei Böckh Staatsh. II, S. 136.]
- 16) Vgl. oben §. 26, not. 20 und für Attika insbes. die Boυζύγειος ἀρὰ bei Böttiger aldobr. Hochzeit S. 165 und oben §. 56. not. 28, Schneidewin de Pittheo p. 4, Preller Dem. S. 392. [Buzyges, Heros eines Geschlechtes Etym. M. p. 206. 45: τις τῶν ἡρώων πρῶτος βοῦς ζεύξας τὴν γῆν ἦροσεν, Hesych. s. v., Plin. H. N. VII. 56. 199, dazu Haase athen. Stammverf. S. 83.]
- 17) Paus. I. 24. 4: τοῦ Διὸς τοῦ Πολιέως πριθάς παταθέντες έπὶ τὸν βωμὸν μεμιγμένας πυροίς οὐδεμίαν ἔχουσι φυλακήν . ὁ βοῦς δὲ, ον ές την θυσίαν έτοιμάσαντες φυλάττουσιν, απτεται των σπερμάτων [(τὸ παρεσκευασμένον πόπανον τη θυσία Hesych. I, p. 755; daher είς μνήμην τοῦ πελάνου καὶ τοῦ βοὸς Hesych I, p. 993)] φοιτῶν ἐπὶ τὸν βωμόν καλούσι δέ τινα τῶν ίερέων βουφόνον· καὶ ταύτη τὸν πέλεκυν ρίφας, ούτω γάρ έστλη οι νόμος, οίχεται φεύγων οι δε άτε τον άνδρα ος έδρασε τὸ ἔργον ούκ είδότες ές δίκην ὑπάγουσι τὸν πέλεκυν: vgl. dens. I. 28. 11 und Aelian. V. Hist. VIII. 3, insbes. aber auch Porphyr. abst. II. 10 und 30 und die Lexikographen s. v. Βουφόνια, von welchen Etym. M. p. 210 auch den Tag gleichfalls auf den 14ten Scirophorion bestimmt. [Ein Bounolsion, Gehege für die Opferrinder im alten Athen, nahe dem Prytaneon nachgewiesen in Poll. VIII. 111 von Petersen; Beziehung eines Vasenbildes darauf bei Gerhard Vasenb. IV, S. 8. Stellung des Altars der Βουφόνια vor der Statue des Zeus Polieus bei dem Opisthodom des Athenetempels vgl. dens. a. a. O. S. 9, not. 16.]
- 18) Vgl. Aelian. hist. anim. XII. 34 und mehr bei Lobeck Agl. p. 677 und Creuzer Symb. IV, S. 270; insbes. auch den delischen Monat Βουφονιών, der dem Μεταγειτνιών entspricht, Monatsk. S. 50. [Man vergleiche auch das römische Regifugium am 24. Febauar, dessen historisirende Erklärung aus dem Ritus selbst sich widerlegt vgl. Ovid F. II. 683, Plut. Qu. Rom. 64; Verrius bei Festus p. 277 a, dazu Marquardt R. A. IV, S. 266.]
- 19) So Müller Min. Pol. p. 16 nach Hesych. I, p. 755: βούτης καὶ ὁ τοὶς Διιπολίοις τὰ Βουφόνια δρῶν, wogegen Bossler gent. sacerd. p. 15 nicht bedenklich sein sollte.
- 20) Ueber diese vgl. insbes. Porphyr. abst. 11. 30: καὶ γένη τῶν ταῦτα δρώντων ἔστι νῦν, οἱ μὲν ἀπὸ τοῦ πατάξαντος Σωπάτρου βουτύποι καλούμενοι πάντες, οἱ δ' ἀπὸ τοῦ περιελάσαντος κεντριάδαι, τοὺς δ' ἀπὸ τοῦ ἐπισφάξαντος δαιτροὺς ὀνομάζουσι διὰ τὴν ἐκ τῆς κρεανομίας γιγνομένην δαῖτα, und mehr bei Bossler p. 14 ígg. und Meier gentil. Att. p. 46, wo für die βουτύποι nach Schol. Aristoph. Nubb. 981 und Hesych. I, p. 756 noch der besondere Geschlechtsname Θαυλωνίδαι nachgewiesen ist. Die κεντριάδαι heissen bei Phot. lex. p. 155 πατριά κηρύκων, was jedoch keines-

wegs berechtigt sie mit der eleusischen Familie dieses Namens zu verschmelzen oder mit Müller ein zweites Buphoniensest nach Eleusis zu verlegen, so auffallend auch dieser Name selbst auf Mysterien bezogen wird; vgl. Hesych. II, p. 228, und Schol. Aristoph. Nubb. 981 oder Suid. I, p. 450: ἑοφτή παλαιὰ, ῆν φασιν ἄγεσθαι μετὰ τὰ μυστήφια? [Rinck Rel II, S. 60 bringt das Fest Διόμεια, worüber vgl. §. 62, mit den Dipolien zusammen.]

[21] Lys. c. Evandr. 175: ή γὰρ αῦριον ἡμέρα μόνη λοιπή τοῦ ένιαυτοῦ ἐστίν, ἐν δὲ ταύτη τῷ Διὶ τῷ σωτῆρι θυσία γίγνεται κτλ. Geldsumme gegeben έν τη θυσία του Διός του σωτήρος τοίς κατασκευάζουσιν καὶ κοσμούσι τὸν βωμὸν Plut. V. Demosth. 27. Das Heiligthum des Zeus Soter gehört in den Kerameikos; dieser Zeus Soter ist identisch mit dem <sup>2</sup>Eλευθέριος, wie Isocr. Evagr. 200 verglichen mit Paus. I. 3. 1 und Hesych. s. v. 'Elevθέριος ergibt, daher die στοά Έλενθέριος, die damit zusammenhängt, auch die bei Rangabé Ant. Hellen. II. n. 793 erwähnte Halle ist, vgl. übrigens für die Niederlegung von Urkunden, die Aufstellung von Weihgeschenken daselbst Rangabé II. 387. 8706. 2285, Böckh Staatsh. II. Nachtr. p. XX; daher wird der ίερευς des Zeus Σ. έκ Κεραμέων genannt, der die Opfer bringt dem Zeus  $\Sigma$ . und der Athene  $\Sigma$ ώτειρα έφ' ύγε!α τῆς πόλεως καὶ τῆς βουλῆς καὶ τοῦ δήμου καὶ τῆ τῶν παίδων καὶ γυναικῶν σωτηρία Rangabé Ant. Hell. II. n. 793. Dabei betheiligt die leconosol Rangabé II. n. 794. Das Dermatikon davon inschriftlich bei Bückh Staatsh. II, S. 118 mit den Erläuterungen S. 129, ferner S. 136 = Rangabé II. n. 842.]

#### **§**. 62.

Ausserdem bleibt noch eine Anzahl attischer Feste übrig, deren Zeit nur annäherungsweise oder gar nicht näher bestimmt werden kann, obgleich manche darunter für die Geschichte des griechischen Cultus von keiner geringeren Bedeutung als viele der vorhergehenden sind. Selbst von solchen Gottheiten, deren Hauptfeste dort bereits ihre Stelle gefunden haben, werden noch besondere zu ungewisser Zeit erwähnt, z. B. die heilige Hochzeit von Zeus und Hera 1), sdie allerdings sehr jungen Πανελλήνια des Zeus<sup>2</sup>)], Παιώνια des Apollo<sup>3</sup>), [dem als Pythios auch ein grosses Heiligthum und der von dort beginnende Festzug nach Delphi angehörte 4)], Ἐπικλείδια der Demeter 5), Προχαριστήρια für Athene zum Beginn des Frühlings 6), und die nicht ganz gesicherte 'Ιλίεια für dieselbe<sup>7</sup>), ferner auch das von den Strategen geleitete Festopfer des Hermes Ήγεμόνιος, das zwischen den 19ten Munychion und 19ten Thargelion fiel<sup>8</sup>). Dazu kommen dann noch solche, die wie das Fest der Athene zu Pallene 9), ihr Cult zu Marathon als Έλλωτίς 10), wie die Ανακαλυπτήρια der

Demeter zu Eleusis 11), die Wettkämpse des Poseidon im Piräeus 12) und am Sunion 13), und die brauronischen und marathonischen Feste, die phlyasischen Weihen des Dionysus 14) und die brauronischen der Artemis 15) nebst den Helenophorien 16), sowie die der Artemis Ταυροπόλος zu Halae 17) zunächst der Landschaft eigen Jedoch wurden wenigstens die Brauronien nicht nur von heiligen Beamten der Hauptstadt verwaltet 18), sondern auch der Tempeldienst der Artemis selbst von athenischen Mädchen verzwischen dem fünften und zehnten Jahre unter die sehen, Bärinnen der Göttin als Hierodulen dem Namen verpflichtet waren<sup>19</sup>), [besass doch auch Artemis Brauronia ein Heiligthum auf der Akropolis und war deren Besitz mit unter der Aufsicht der Schatzbeamten des Hekatompeden 20)]. In dieselbe Kategorie fallen die zahlreichen 'Ηράκλεια, die Attika feierte<sup>21</sup>), und worunter die marathonischen [als die ältesten und ersten] sogar mit Kampfspielen gefeiert wurden 22), wenn auch Diomea mit dem Cynosarges, auf dem gleichfalls ein alter Heraklescult ruhete 23), später als Vorstadt von Athen selbst galt 24). Wie Artemis als 'Αμαρυσία und Χιτώνη ihre besonderen Feste in bestimmten Demen hatte 25), so weist das Εκαλήσιον von selbst nach Hekale und seiner Umgegend, von dessen mythischer Namengeberin Theseus als Jüngling bewirthet worden sein sollte 26). Doch knüpfen sich auch in der Hauptstadt noch verschiedene Feste an den Namen oder die Geschichte dieses Stammheros: zuvörderst die Enosia selbst, die nicht nur bei Gelegenheit der Pyanepsien, sondern am 8ten Tage eines jeden Monats begangen zu sein scheinen 27); daneben aber ein jährliches Todtenopfer zum Andenken seines Lehrers Konnidas 28), ferner Κυβερνήσια für die Steuermänner seines Schiffs 29), und andererseits Leichenspiele für Minos Sohn Androgeos, der dabei unter dem Namen Eurygyes Aber noch sind aus Athen selbst Feste zu verehrt ward 30). nennen, die nicht etwa bloss wie die Γαλάξια der grossen Göttermutter 31) oder Pans Fest 32) [oder das Fest der Túzn ἀγαθη 33) oder die 'Αδώνια 34) oder die 'Αμμώνια 35)] späteren, wesentlich ausländischen Ursprung verrathen, sondern wie die Fackelläuse des Hephästus und Prometheus 36), der von dem Geschlechte der Hesychiden besorgte Cultus der Erinyen oder σεμναί θεαί 37), und namentlich auch der Cultus der Dioskuren oder Avanes 38) mit der gottesdienstlichen Geschichte des Landes enge verwachsen sind. deutsame Erscheinung in dieser ist ausserdem das bakchische Fest der  $Al\omega \rho \alpha$  oder  $A\lambda \tilde{\eta} \tau \iota \varsigma^{39}$ ), das mit der ländlichen Belustigung schaukelnder Mädchen oder aufgehängter Puppen die in dem Mythus der Erigone angedeuteten Erinnerungen ehemaliger Menschenopfer vereinigte 40); welche Beziehung dagegen das Freudenfest der Χαρμόσυνα enthielt 41), ist in Ermangelung näherer Nachrichten eben so wenig als die Bedeutung der Έμπλόκια 42) und das Cultusobject der einst in der attischen Landschaft mit einem Salzpreise verbundenen gymnastischen Agonen 48) zu ermessen. [Das Fest der 'Aφροδίτη Συρία im Piräeus giebt sich schon in der Art seiner priesterlichen Verwaltung als ein junges und ausländisches zu erkennen 44), wie wir allerdings auch schon früher in den Αφροδίσια mit dem Cult der Geburtsgöttinnen auf Kolias ein jüngeres, von Hetären besonders geseiertes Fest kennen 45). ] Unter den Heroenculten waren neben den obigen auf Herakles und Theseus bezüglichen und früher bereits in Verbindung mit Götterculten erwähnten der auch in Athen örtlich fixirte des Aias zu Salamis in den Aιάντεια zu besonderer Geltung gelangt<sup>46</sup>).

- 1) Phot. lex. p. 108: 'Αθηναΐοι έορτην Διὸς ἄγουσι καὶ "Ηρας [ερὸν γάμον παλοῦντες; vgl. §. 32. not. 15; 57. not. 78. Mehr bei Larcher p. 328 ff., Welcker zu Schwenck's Andeut. S. 272 ff. [und jetzt griech. Götterl. I, 8. 364 ff.].
- [2) Πανελλήνια inschriftlich bei Beulé Acrop. d'Athènes II, p. 330. n. 9; die sonstigen Inschriften bei Keil Syll. inscr. Boeot. p. 122; Πανελληνίου Διὸς Beulé II, p. 351. n. 28. Ueber den von Hadrian gebauten Tempel des Zeus Panhellenios zu Athen s. Paus. I. 18. 9.]
- 3) Aristoph. Ach. 1212. 13: A. ἐκὰ ἐκὰ Παιὰν Παιάν. B. ἀλλ' οὐχὶ νυνὶ. τήμερον Παιώνια; dazu Schol.: ἐστὶ δὲ ἑορτὴ Ἀπόλλωνι ἴσως ἀνακειμένη. [Aus dem ἴσως ergibt sich aber, dass der Scholiast das Fest nur vermuthet, nicht kennt. Einen Apollon Παιών gab es in Oropus (Paus. I. 34. 2), wie eine Ἀδήνη Παιώνια neben Hygiea daselbst und in Athen (Paus. I. 2. 4). Aber sollte bei Paeonia nicht an das Fest des specifischen Παιών (Aristoph. Plut V. 686. Sol. fr. 18 (4). 57), an die Ἀσκληπίεια gedacht werden?]
- [4] Das τέμενος des Apollo Pythios nahe dem Olympieion (Paus. I. 19. 1, Strabo IX. 2. 11, p. 404), als altes ausdrücklich bezeugt von Thuc. II. 15; dort der Alter mit Inschrift erbaut von dem jüngern Pisistratus Thuc. VI. 54, dazu Curtius griech. Gesch. I, S. 301; dort das καλὸν ἀνάθημα des Aristokrates Plat. Gorg. p. 402A, Böckh Staatsh. II, S. 764. Von dort geht nach

der von den Pythaisten in drei Monaten angestellten Blitzbeobachtung die feierliche Theorie mit θυσία nach Delphi auf der von den Athenern (Aesch. Eumen. 13) gebahnten heiligen Strasse Strabo a. a. O., dazu oben S. 38. Not. 11. Delphisches Ehrendekret für die Athenepriesterin Nike wegen des άγειν την Πυθαίδα τῷ Απόλλωνι τῷ Πυθίω μεγαλομερῶς καὶ άξίως Rang. Ant. Hell. II. n. 2270. Vgl. überhaupt Curtius Wegebau S. 27, Keil Sched. epigr. 1855, p. 22—24, Böckh Staatsh. II, S. 300.]

- 5) Hesych. I, p. 1358: Ἐπικλείδια έορτη Δήμητρος ᾿Αδήνησι: vgl. Preller Demeter S. 326: "wenn der Schlüssel vor das granarium gelegt wurde." Wie verhalten sich aber diese zu Schol. Pind. Olymp. IX. 150: ἄγεται δὲ ἐν ᾿Αδήναις μετὰ τῶν Δημητριακῶν καρπῶν συλλογην τῆ Δήμητρι εὐχαριστήρια? und soll man überhaupt mit Müller in hall. Encykl. I. 33, S. 262 und Bossler gent. sacerd. p. 19 noch besondere Δημήτρια annehmen. wohin Hesych. II, p. 622: μόροττον ἐκ φλοιοῦ πλέγμα τι, ῷ ἔτυπτον ἀλλήλους τοῖς Δημητρίοις, und p 990: Ποιμενίδαι γένος, ἐξ οῦ ὁ τῆς Δήμητρος ἱερεύς? [Rinck Rel. II, S. 374 ist gegen besondere Δημήτρια und vergleicht zu dem erwähnten Gebrauch die τύπται.]
- 6) Suid. III, p. 215: ἡμέρα ἐν ἡ οἱ ἐν τῆ ἀρχῆ πάντες, ἀρχομένων καρπῶν φύεσθαι, λήγοντος ἤδη τοῦ χειμῶνος ἔθνον τῆ ᾿Αθηνᾶ, τῆ δὲ θυσία ὅνομα Προχαριστήρια. Λυκοῦργος ἐν τῶ περὶ τῆς ἱερωσύνης τὴν τοίνυν ἀρχαιοτάτην θυσίαν διὰ τὴν ἄνοδον τῆς θεοῦ, ὀνομασθείσαν δὲ Προχαριστήρια, διὰ τὴν βλάστησιν τῶν καρπῶν: oder sollen wir hier Προςχαιρητήρια lesen und das Fest auf Persephone beziehen, wie Harpokr. p. 258 aus Λυκοῦργος ἐν τῆ Κροκωνιδῶν διαδικασία anführt: ἑορτὴ παρ ᾿Αθηναίοις γραφομένη, ὅτε δοκεῖ ἀπιέναι ἡ Κόρη? vgl. Phot. lex. p. 403, Suid. III, p. 208, und mehr bei Hemsterh. ad Aristoph. Plut. p. 475, Kiessling ad Lycurg. reliqu. 116, Ebert Σικελ. p. 87. Preller Demeter 8. 124, [Preller Mythol. I, S. 137. 252]
- [7] Hesych. II, p. 43: Ἰλίεια ἑοφτὴ ἐν ᾿Αθήναις ἐν Ἰλίφ ᾿Αθηνᾶς Ἰλιάσδος καὶ πομπὴ καὶ ἀγών. Mit Recht beziehen Rinck Rel. II, S 69 f. und Gerhard gr. Mythol. I, S. 231 sie auf das im Phaleron von Demophon den Argivern abgenommene und in Athen gestiftete Palladion (Paus. I 28. 2: Polyaen. I. 5). Ueber die ξόανα der Athene Ἰλιάς an verschiedenen Orten s. Strabo VI. 1. 14. Petersen knüpft an diese Iliea Reiterparaden und sucht diese an dem Friese des Parthenon vgl. zuletzt Zeitschr. f. Alterth. 1857. n. 28, S. 218, dagegen N. Jbb. f. Philol. Bd. LXXIII, S. 495. Zinsberechnung vom Tempelgeld ᾿Αθηναίας ἐπὶ Παλλαδίφ Rangabé II. n. 2253.]
- [8] Έπ τῆς θυσίας τῷ Ἑρμῆ τῷ ἡγεμονίῳ παρὰ στρατηγῶν zwischen die Olympien und Bendidien gestellt, Inschrift bei Böckh Staatsh. II, S. 120. 135 mit Ausführung S. 128 f. und Rangabé Ant. Hell. II. n. 842. Hermes ἡγεμόνιος ist nicht der Todtenführer, sondern der Schützer der Kriegführung.]
- [9] Tempel der Athene Παλληνίς in Pallene (Παλληνίδος σεμνόν πάγον δίας 'Αθάνας Eur. Heracl. 849), worüber Themison geschrieben Athen. VI. 26, p. 234. Grab des Eurystheus δίας πάροιθε παρθένου παλ-

ληνίδος. Inschriften auf ἀναθήματα von Seiten der ἄρχοντες καὶ παράσιτοι; Fürsorge für das Heiligthum hatten der ἄρχον βασιλεὺς, die παράσιτοι, die γέροντες und γυναϊκες πρωτοπόσεις; vgl. Böckh C. I. I, p. 907, O. Müller Kl. Schr. II, S. 154. Curtius gr. Gesch. I, S. 293 glaubt, dass Pisistratos die Athener dort bei dem Feste der Pallenis überfallen. Tempelgeld ᾿Αθηναίας ἐν Παλληνίδι Rangabé II. n. 2253.]

- [10) Athene Ellwile bei Marathon Schol. Pind. Ol. XXII. 56: ἀπὸ τοῦ ἐν Μαραθῶνι εἰους ἐστι γὰρ ἐκεὶ ἄγαλμα Άθηνᾶς Ελλωτίας dazu Nonn. Dionys XXXVII. 319: ἡρεμέεις Αφαιστε καὶ οὐκ ἀλέγεις Μαραθῶνος, ἡχι θεᾶς ἀγάμου γάμιον σέλας κτλ. Auf Agone und Preise in Oel weist hin Nonn. Dion. XXXVII. 146.]
- 11) Synes. enc. calvit. p. 70: ἐπὶ τούτοις Ἐλευσὶς ἄγει τὰ Δήμητρος ἀνακαλυπτήρια: vgl. Preller Demeter S. 123?
- 12) Vitt. X. oratt. p. 842: ἔτι δὲ ὡς τοῦ Ποσειδῶνος ἀγῶνα ποιεῖν ἐν Πειραιεῖ κυκλίων χορῶν οὐκ ἔλαττον τριῶν, δίδοσθαι μὲν τοῖς νικῶσιν οὐκ ἔλαττον δέκα μνᾶς, τοῖς δὲ δευτέροις ὀκτώ, εξ δὲ τοῖς τρίτοις κριθεῖσι.
- [13) Tempelschatz Ποσειδώνος έπὶ Σουνίφ Rangabé II. n. 2253; Σουνιάρατε Arist. Equ. 560. In dieser Stelle: ῷ χαλκοκρότων ἐππων κτύπος καὶ χρεμετισμὸς ἀνδάνει, καὶ κυανέμβολοι δοαὶ μισδοφόροι τριήρεις μειρακίων δ' ἄμιλλα λαμπρυνομένων ἐν ἄρμασιν καὶ βαρυδαιμονούντων sind die poseidonischen ἀγῶνες alle zugleich angegeben. Auf die Schiffwettkämpfe bezieht sich auch das oft missverstandene: νενίκηκα δὲ τριήρει μὲν άμιλλώμενος ἐπὶ Σουνίφ Lys. apol. Andoc. 4. Ueber die Oertlichkeit des Tempels s. Vischer Erinner. aus Griechenl. S. 64 f.]
- 14) Suidas I, p. 454: Βραυρών τόπος της Αττικης, ἐν ῷ τὰ Διονύσια ηγοντο καὶ μεθύοντες πολλάς πόρνας ηρπαζον . . . εἰρηται δὲ διὰ τὸ διὰ πεντετηροῦς χρόνου ἄγεσθαι τὰς θεωρίας τῶν Διονυσίων: vgl. Aristoph. Pac. 874 und Demosth. Conon. § 25 mit Hemsterh. ad Poll. IX. 74 und Böckh in Berl. Abhh. 1816, S. 75 und 116; auch den Rhapsodenwettkampf ἐν Βραυρῶνι τῆς Αττικῆς bei Hesych. I, p. 761, den wenigstens Welcker ep. Cyklus S. 391 wegen Athen. VII. 1 auf die Dionysien bezieht. Rink II, S. 105 will die πεντετηρίς in Brauron auf das autemisfest beziehen. [Ueber bacchischen Cult in Marathon s. Bergk Anal. Alex. II. μ. 12. Wichtig Phlya mit der der Eleusinischen vorausgehenden τελετή vgl. Hippol. au v. haeres. V. 20; Paus. I. 81. 2; denn damit ist identisch τὸ Φλυήσι τελεστήριον ὅπερ ην Αυκομιδῶν κοινὸν, ἐμπρησθὲν ὑπὸ τῶν βαρβάρων, das Themistokles ε.πεσασε καὶ γραφαῖς ἐκόσμησεν, ὡς Σιμωνίδης ἱστόρηκεν, Plut. V. Themist. 2; dazu vgl. Neuhäuser Cadmilus, Lips. 1857. p. 83. not. 8.]
- 15) Hesych. I, p. 761: καὶ Βραυρώνια ἑορτη Αρτέμιδι Βραυρωνία άγεται καὶ δύεται αίξ: vgl. Herod. VI. 138, Paus. I. 33. 1; III. 16. 6 mit Corsini fast. Att. II, p. 317, Osann syil. inscr. p. 80, Bröndsted Reisen und Unters. II, p. 250 fgg., Meyen de Diana Taurica p. 24 fgg., H. F. Suchier de Diana Brauronia, Marb. 1847 mit d. Recens. v. Ross in Hall. Liter.zeit. 1847. Novbr. n. 246 ff., Paucker in Mém. de la soc. arch. et num. de St. Petersb.

- Cah. IX, Archäol. Zeit. 1849, S. 111 und über die Oertlichkeit (Vraona) Kruse Hellas II. 1, S. 258 fgg. und Leake Demen von Westermann S. 60 und 224, obgleich diesem Meineke anal. Alex. p. 117 Bedenklichkeiten entgegenstellt; auch dürfte Brauron nach Schol. Aristoph. Av. 878 [trotz Βραυρώνος δήμου Paus. I. 23. 9?] schwerlich eigener Demos gewesen sein, vgl. Ross Demen S. 8, Sauppe de dem. urban. p. 8.
- 16) Insofern die Scene der Έλενοφοροῦντες des Diphilus nach Athen. VI.
  1 in Brauron war: sonst freilich nur aus Poll. X. 191 bekannt: ἐστὶ δὲ καὶ ἐλένη πλεκτὸν ἀγγεῖον σπάρτινον, τὰ χείλη οἰσύτνον, ἐν ῷ φέρουσιν ἱερὰ ἄρρητα τοῖς Ἑλενοφορίοις.
- 17) 'Alal 'Αραφηνίδες ὅπου τὸ τῆς Ταυροπόλου Strabo IX. 1. 22, der es ausdrücklich scheidet von dem ερὸν der Brauronia in Brauron; vgl. auch Eurip. Iphig. Taur. V. 1456. 1462, Callim. h. in Dian. v. 173, dazu Leake Demen Attikas d. v. Westerm. S. 63.
- 18) Poll. VIII. 107: περὶ ἱεροποιῶν: δέκα ὅντες οὐτοι ἔθνον θνσίας τὰς πενταετηρίδας, τὴν εἰς Δῆλον, τὴν ἐν Βραυρῶνι κ. τ. λ. Hemsterhuys und Corsini freilich, welchen Herrmann Feste v. Hellas II, S. 164 und die Mehrzahl der Neuern folgt, beziehen diese Stelle nur auf die not. 14 erwähnten Dionysien; doch s. Müller Orchom. S. 309 und Dor. I, S. 380, der mit Recht bemerkt, dass die von Dinarch Aristog. §. 12 erwähnte ἱέρεια τῆς Αρτέμιδος τῆς Βραυρωνίας nicht hindere, dass nicht auch die ἱεροποιοὶ Antheil an der Festanordnung gehabt hätten, vgl. §. 11, not. 12.
- 19) Suidas I, p. 331: ἀρκτευόμεναι γυναίκες τη Λοτέμιδι έορτην έτέλουν κροκωτὸν ήμφιεσμέναι, οῦτε πρεσβύτεραι δέκα ἐτῶν οῦτε ἐλάττους πέντε, ἀπομειλισσόμεναι την θεόν . . . καὶ ἐψηφίσαντο οἱ ᾿Αθηναίοι μη πρότερον συνοικίζεσθαι ἀνδρὶ παρθένον, εἰ μη ἀρκτεύσειε τῆ θεῷ: vgl. Schol. Aristoph. Lysistr. 645 und Harpocr. p. 47 mit Reitz ad Lucian. Bip. III. p. 500, Paciaudi interpr. Gr. anaglyphi, Rom. 1751. 8, p. xxvn, Müller Prolegg. z. Myth. S. 73, Creuzer Symb. IV, S. 712, Panofka Griechinnen S. 4, oder sind es initiatue nach Lobeck Agl. p. 74? [Dass die Brauronien wesentlich ein von der Athene aus besuchtes Weiberfest, zeigt Herod. VI. 188: οἱ δὲ Πελασγοὶ πεντηκοντέρους στησάμενοι ἐλόχησαν Λοτέμιδι ἐν Βρανρῶνι ἀγούσας ὁρτὴν τὰς τῶν ᾿Αθηναίων γυναίνας; vgl. auch Herod. IV. 145 mit Bähr ad l. c.]
- 20) Tempel auf der Akropolis Paus. I. 289 [und Inventare desselben C. L. n. 185, jetzt genauer Rangabé Ant. Hell. II. n. 861. 862. 863; vgl. auch n. 889, dazu Böckh Staatsh. II, S. 256 ff.; 298. 311. 315; für die Lokalität s. Beulé l'Acrop. d'Athènes I, p. 291—308].
- 21) Demosth. F. L. §. 125: ἐξεπέπληχθε καὶ παϊδας καὶ γυναϊκας ἐκ τῶν ἀγρῶν κατακομίζειν ἐψηφίζεσθε . . . καὶ τὰ Ἡράκλεια ἐν ἄστει θύειν: vgl. Harpocr p. 139: πολλῶν ὅντων τῶν κατὰ τὴν ᾿Αττικὴν Ἡρακλείων νῦν ἂν ὁ Δημοσθένης μνημονεύοι ἤτοι τῶν ἐν Μαραθῶνι ἢτῶν ἐν Κυνοσάργει, ταῦτα γὰρ μάλιστα διὰ τιμῆς εἴχον ᾿Αθηναῖοι. Näheres lässt sich ſreilich nicht angeben, als dass nach derselben Rede §. 60

die, welche Demosthenes meint, in die Mitte des Sommers sielen, gleichreitig mit den Panathenäen meint Böhneke Forsch. S. 655. [Auch wird] man mit Meursius die πεντετηρίς τῶν Ἡρακλείων (nicht Ἡρακλειδῶν), die von den ἐεροποιοὶ verwaltet ward (Poll. VIII. 107), [sicher] hierher ziehen. [Inschriftlich Opser der Potidäaten an Herakles in Athen versprochen Rangabé Ant. Hell. II. n. 786. Είπο θνοία und πομπή des Herakles mit ἀρτονομία, πρεωνομία, ἐπικόσμησις τῆς τραπέζης, einer Geldvertheilung an alle θνταὶ vom jährlichen Archont der Μεσόγειος bestritten Curtius Inscr. XII. n. 1, Keil Sched. epigr. p. 35, Rangabé Ant. Hell. II. n. 799, dazu Haage athen. Stammverf. S. 71.] Ueber den attischen Heraklesdienst s. Göttling in Ber. Leipz. Ges. d. W. histor. phil. Kl. 1854, S. 16 ff., Panoska Zeus Basileus und Herakles Kallinikos 1847, S. 7.

- 22) Schol. Pind. Olymp. XIII. 148: ἡ πλουσία Μαραθών, ἔνθα ἐτελεῖτο τὰ Ἡράκλεια ἡν δὲ τὸ ἀθλον ἀργυρᾶ φιάλη: vgl. dens. zu IX. 134 und Corsini Fast. Att. II, p. 335. [Agonen der ἀγένειοι und πρεςβύτεροι Pind. Ol. IX. 134. Herakles in Marathon zuerst als Gott verehrt Paus. I. 15. 4; 32. 4, daher Her. VI. 116: Ἡρακλείου τοῦ ἐν Μαραθώνι; dort auch die Quelle Makaria zu Ehren von der Tochter des Herakles, [dort Herakliden Μαραθώνα καὶ σύγκληρον ἐλθόντες χθόνα ἵκέται καθεζόμεσθα βώμιοι θεῶν Eur. Herakl. 35. Die historische Uebertragung von Cultstätten des Theseus an Herakles ausgesprochen in Eurip. H. F. v. 310 ff., der Cult selbst: θανόντα θυσίαισι λαίνοισι τ᾽ ἐξογκώμασιν τίμιον ἀνάξει πᾶσ᾽ Ἀθηναίων πόλις.]
- 23) Aristoph. Ran. 651: ὁπόθ' Ἡράκλεια τάν Διομείοις γίγνεται: vgl. Athen. VI. 76 oder XIV. 3: τοὶς ᾿Αθήνησιν εἰς τὸ Διομέων Ἡράκλειον ἀθροιζομένοις τοῖς τὰ γελοῖα λέγουσι, und mehr bei Meineke anal. Alex. p. 178. Die Beziehung auf Zeus bei Meursius beruht nur auf Eustath. ad lliad. IV. 46: ἐκ τοῦ Διομεὺς Ζεὺς Διομέως τὰ Διόμεια, wo Ζεὺς οffenbar aus verkehrter Wiederholung der vorhergehenden Silbe entstanden ist; und wenn Diomus bei Porphyr. abstin. II. 18 mit den Dipolien in Zusammenhang gesezt wird, so sagt dagegen Steph. Byz. s. v. Κυνόσαργες: Δίομος γὰρ Ἡρακλεῖ ὡς θεῷ θύων κ. τ. λ. Sonderbar freilich Kramer. anecdd. Oxon. I, p. 83: Δίομος ὁ ῆρως ὁ πατὴρ Ἡρακλέους, ἀφ' οῦ Διόμεια ἑορτὴ: vgl. Etym. M. p. 102. 45, wo Meineke παῖς vermuthet? [Vgl. fiberhaupt Rinck Rel. II, S. 179; Weihinschrift Ἡρακλεῖ Διομείω Pittakis l'ancienne Athèn. p. 482, Rangabé II. n. 1093.]
- 24) S. Leake Demen von Westermann S. 23, der nur Κυνόσαργες nicht als besonderen Demos davon trennen sollte; vgl. Grotefend de demis p. 40 und über Cynosarges [Paus. I. 19. 3: ἔστι δὲ Ἡρακλέους ἐερὸν καλούμενον Κυνόσαργες mit den Altären von Herakles, Hebe, Alkmene und Iolaos. Herod. V. 63; VI. 116 sagt genauer Ἡρακλήτον τὸ ἐν Κυνοσάργεϊ. Ueber die Lokalität, über die religiöse Syntelie der νόθοι für den Heraklesdienst, über die Beziehung des Namens auf das κυνὸς ἐναργὲς, das Heraufführen des Höllenhundes vgl. Göttling a. a. O. S. 21 ff.] und St. A. §. 118, not. 6.
- 25) Erstere in "Αθμονον nach Paus. I. 31. 8: 'Αθμονείς δε τιμώσιν 'Αμαρυσίαν "Αρτεμιν . . . έορτην δε και 'Αθηναίοι της 'Αμαρυσίας άγου-

σιν οὐδέν τι Εὐβοέων ἐνδεέστερον: vgl. Hesych. I, p. 264. Steph. Byz. s v.: \*Αθμονον, Böckh C. I. I. n. 528 mit Rangabé II, p. 24, Leake Demen übers. v. Westerm. S. 39 und unten §. 65, not. 8; letztere leitet Schol. Callim. H. Jov. 77 von einem Demos Χιτώνη selbst her, den auch Meursius bei Steph. Byz. s. v. und Corsini F. Att. I, p. 247 im C. I. n. 281 erkennen wollen, anders freilich Grotefend de demis p. 87 und Bröndsted Reisen II, S. 249 fgg.; unentschieden Leake Demen S. 234.

26) Plut. V. Thes. c. 14 · ἔθυον γὰρ Ἐπαλήσιον οἱ πέριξ δῆμοι συνιόντες Ἐπαλείω Διὶ καὶ τὴν Ἐπάλην ἐτίμων, Ἐπαλήνην ὑποκοριζόμενοι.
διὰ τὸ κἀκείνην νέον ὅντα κομιδῆ τὸν Θησέα ξενίζουσαν ἀσπάσασθαι:
vgl. Naeke opuscc. II, p. 13 fgg., Stephani Kampf mit d. Minotaur S. 10 und über den entsprechenden Demos p 98 mit Ross Demen S. 67, |sowie Haase athen. Stammverfassung, Breslau 1857, S. 70. Anm. 19].

27) Plut. V. Thes. c. 36: θυσίαν δε ποιούσιν αύτῷ τὴν μεγίστην ογδόη Πυανεψιώνος, εν ή μετα των ή θέων έκ Κρήτης έπανηλθεν (§. 56, not. 6)· ού μὴν άλλὰ καὶ ταῖς ἄλλαις ὀγδόαις τιμῶσιν αὐτὸν, ἢ διὰ τὸ πρώτον έκ Τροιζήνος άφικέσθαι τη ογδόη του Έκατομβαιώνος, ώς ίστόοηπε Διόδωρος ο περιηγητής. η νομίζοντες έτέρου μαλλον έπείνω προςήκειν τον αριθμον τούτον έκ Ποσειδώνος γεγονέναι λεγομένω: daher όγθόδιον θυσία παρά 'Αθηναίοις τελουμένη Θησεί Hesych. II, p. 713, vgl. Schol. Aristoph. Plut. 628, der öffentliche Speisungen der Armen an diesen Theseen erwähnt, wie das Angeiov ein Asyl für Sclaven war vgl. Philocher. bei Etymol. M., Suid., Hesych. s. v. Onosiov und oben §. 44, not. 5. sowie Rinck Rel. II, S. 181. Dass freilich das Hauptfest im Pyanepsion war, geht auch aus der Zusammenstellung mit den Enigois Aristoph. Thesmoph 841 hervor, und hierher fielen wohl auch die Spiele, die Gellius XV. 20 mit den eleusischen verbindet; zu dieser gehört der ξππόδρομος Hesych. s. v., dazu die fragmentirte Inschrift Rangabé II. n. 788. [Wie reben dem Theseion das δοκωμόσιον, 80 ή γενομένη πάλαι θυσία ταῖς Αμαζόσι ποὸ τῶν Θησείων Plut. Thes. 27; über die Feier der Amazonenschlacht s. oben § 55. 4] Gehört aber dahin auch der Cultus der Phytaliden aus Plutarch V. Thes. c. 23, Paus. I. 37 oder soll man hier mit Müller Dor. I. 8 238 und Welcker Nachtrag z. Tril. S. 205 Alysi für avra lesen? vgl. Bossler gent. sacerd. p. 52. [Worauf Petersen's Annahme (Feste der Pall. Athene S. 16) von dem Hauptfeste des Theseus am 8. Hekatombäon, dem Tage scines Eintritts in Athen Plut. V. Thes. c. 12 und dem Bezug auf Lapithen - und Kentaurenkampf beruht, ist mir unbekannt. Tempelgut des Theseion Rangabé II. n 2253, Kränze der leponocol dahin geweiht l. c. n. 1059. Auch Aegeus besitzt ein noor in Athen Paus. I. 22. 5.

28) Plut. V. Thes. c. 4: ῷ μέχρι νῦν Αθηναῖοι μιὰ πρότερον ἡμέρα τῶν Θησείων κριὸν ἐναγίζουσι.

29) Plut. V. Thes. c. 17: μαρτυρεί δὲ τούτοις ἡρῷα Ναυσιθόου καὶ Φαίακος, είσαμένου Θησέως Φαληροί πρὸς τῷ τοῦ Σκίρου ίερῷ, καὶ τὴν

έορτην τὰ Κυβερνήσια φασιν έκείνοις τελείσθαι. [Vgl. dazu Rangabé II. n. 190 in Bezug auf ein Votivrelief an Theseus.]

- 30) Hesych. I, p. 1382: Μελησαγόρας τὸν ἀνδρόγεων Εὐρυγύην εἰρῆσολαί φησι τὸν Μίνωος, ἐφ' φἱ τὸν ἀγῶνα τίθεσθαι ἐπιτάφιον ἀθήνησιν ἐν τφὶ Κεραμεικφὶ, Paus. I. 1. 2; 279, dazu Creuzer Symbol. IV, S. 120, Paucker Pallad. S. 18 f. 26.
- 31) Bekk. anecdd. p. 229: Γαλάξια έορτη Αθήνησι μητρί θεῶν ἀγομένη, ἐν ἡ έψοῦσι τὴν γαλαξίαν ἐστὶ δὲ πόλτος κρίθινος ἐκ γάλακτος: vgl. Hesych. I, p. 794 mit Lobeck Agl. p. 1069. [Zu dem Metroon in der Stadt s. jetzt die Inschriften Rangabé II. n. 1153. 54. 55. 56; die Stellen St. A. § 127. 7. Ein anderes τὸ ἱερὸν μητρῶον τὸ ἐν Αγραις Clidem. Athen. in Lex. Segu. p. 327, Μητρὸς ἐν Αγρας Böckh in Berl. Monatsber. 1853 Oktbr., Rangabé Ant. Hell. II. n. 2258. Ein Metroon im Pirāus erwiesen durch 1855 ent-deckte Inschriften und Bildwerke aus dem Archontat des Nikias 29½ v. Chr. mit einem Thiasos, der einen ἔρανος und eine Begrābnisskasse auch in sich vereinigt; die Göttin als εὐάντητος ἰατρίνη verehrt vgl. K. F. Hermann in Philol. X. 2, S. 293—299.]
- 32) Herod. VI. 105: καὶ αὐτὸν ἀπὸ ταύτης της ἀγγελίης δυσίησι ἐπετείησι, καὶ λαμπάδι ἱλάσκονται: Paus. l. 28. 4; VII. II. 5; Phot. λαμπάς, vgl. Bergk com. Att. reliqu. p. 92 [und Welcker gr. Götterl. l, 8. 456 f.]
- [33) Inschriftlich das Dermatikon ἐπ τῆς θυσίας τῆ ἀγαθῆ τύχη Rangabé II. p. 842, Böckh Staatsh. II, S. 119. 135; das Fest fällt zwischen Lenäen und Asklepien und ward besorgt von den ἐεροποιοί.]
- [84. 'Αδώνια vgl. oben §. 10. Not. 11; ihre öffentliche Feier gesichert 416 v. Chr. vgl. Plut. V. Alcib. 18; V. Nic. c. 18; Arist. Lys. 389 ff., doch auch schon Arist. Pac. 420 die 'Αδώνια neben die grossen attischen Feste gestellt. Ihre Zeit im Sommer am Schlusse bes Jahres vgl. Plat. Phaedr. p. 278 B, Amm. Marc. XXII. 60, dazu Rinck Rel. II, S. 113. 113 f. Die Frauenfeier selbst besteht in: εἴδωλα πολλαχοῦ νεκφοῖς ἐκκομιζομένοις ομοια πφούκειντο ταὶς γυναιξὶ καὶ ταφὰς ἐμιμοῦντο κοπτόμεναι καὶ θοηνοὺς ἦδον Plut. V. Alc 18. Die Adonisgärten bei Plat. Phaedr. l. c.]
- [35) Αμμώνια Her. s. v.: ἐορτὴ Αθήνησιν ἀγομένη; dazu oben §. 89. not. 27. Die θυσία fiel in den Hekatombäon zwischen das Opfer der Eirene und die Panathenäen Böckh Staatsh. II, S. 113. 131 mit der Erläuterung S. 132 ff.; die Strategen besorgen das Opfer.]
- 36) Harpocr. p. 184: τρεῖς ἄγουσιν ᾿Αθηναὶοι ἑορτὰς λαμπάδας, Παναθηναίοις καὶ Ἡφαιστείοις καὶ Προμηθείοις: vgl. C. I. n. 218 und über die letzten insbes. Paus. I. 30. 2: ἐν ᾿Ακαδημία δέ ἐστι Προμηθέως βωμὸς (Schol. Oed. Colon. 53) καὶ θέουσιν ἀπ' αὐτοῦ πρὸς τὴν πόλιν ἔχοντες κασμένας λαμπάδας: auch Isaeus Apoll. hered. §. 36 [und besonders das §. 30. n. 32 angeführte Epigramm des Krinagoras, wonach es scheint, dass die vom Altar des Prometheus brennend entnommene Fackel in ein Hermesheiligthum gebracht wurde; der von Pisistratus gestiftete Altar des Eros ist aber nach Plut. V. Sol. 1 der Ort, ὅπου τὸ πῦρ ἀνάπτουσιν οἱ τὴν ἱερὰν λαμ-

πάδα διαθέοντες, doch geht dies nicht nothwendig auf die Prometheen und Hephästeen vgl. dazu Paus. I. 30. 1. Die ἀγῶνες οἱ ἐπὶ λαμπάδι stehen unter dem Basileus Poll. VIII. 90. Gymnasiarchie für diese Feste s. Andoc. myster. 132, Böckh Staatsh. I, S. 604. 603 f. ᾿Αφαίστια inschriftlich Rangabé II. n. 507.] Ueber die Zeit: ὅσα ἔτη Χen. tep. Athen. III. 4; Zeit der Prometheen s. Vömel im Frankf. Osterprogramm 1848. Ueberhaupt vgl. Weiske Prometheus, Lpz. 1842. 8, S. 538 fgg., Preller Mythol. I, S. 121 und bes. St. A. §. 162. not. 10.

37) Schol. Oed. Colon. 489: μετά γάρ ήσυχίας τὰ ίερὰ δρῶσι καὶ διὰ τούτο οι από Ήσύχου θύουσιν αύταις, καθάπες Πολέμων έν τοις περί 'Ερατοσθένην φησίν ουτω· τὸ δὲ τῶν εὐπατριδῶν γένος οὐ μετέχει τῆς θυσίας ταύτης είτα έξης της δε πομπης ταύτης Ήσυχίδαι, δ δη γένος έστι παρά τάς σεμνάς θεάς, την ήγεμονίαν έχει, και προθύουσαι πρὸ τῆς θυσίας κριὸν Ἡσύχφ ίερὸν ῆρωϊ, οῦ τὸ ίερόν ἐστι παρὰ τὸ Κυδώνιον [(Κυλώνειον will O. Müller lesen)]: vgl. Bossler de gent. sacerd. p. 18 und Müller zu Aesch. Eum. S. 179; auch Philo de praest, libert. p. 886B: διό μοι δοκούσιν οι των Ελλήνων όξυδερκέστατοι Αθηναίοι την έπί ταίς σεμναίς θεαίς πομπην όταν στέλλωσι, δούλον μηθένα προςλαμβάνειν κ. τ. λ. [Daher die üble Vorbedeutung für Athen in dem Namen der von Klazomenä geholten Athenepriesterin Ἡσυχία Plut. Nic. 8. Σεμναί als attische Bezeichnung Paus. I. 28; II. 11. 4; über die chthonische Bedeutung derselben, ihr Verhältniss zu Ares wie zu den Olympiern vgl. Bachofen über das Weiberrecht in Verh. d. Vers. d. Philol. und Schulm. in Stuttgart. 1857. p. 50.54. Lokalität genau bestimmt von O. Müller zu Leake Topogr. von Athen übers. v. Rienäcker S. 454 ff.

38) Hesych, I, p. 325: ἀνάκεια Διοσκόρων έορτη: vgl. Poll. I. 37 und Lys. frg. 45 ed. Becker: ἱπποδρομία ἀνακείων, darauf der κώμος und mehr bei Davis. ad Cic. N. D. III. 21, Hemsterh. ad Lucian. Tim. c. 10, Lobeck Agl. p. 674, Creuzer Symb. III, S. 24 [und bes. Gerhard gr. Mythol. I, S. 128].

39) Etym. M. p. 42: αἰωρα ἑορτὴ ᾿Αθηνᾶς (Meursius ᾿Αθήνησιν) ῆν καλοῦσιν εὕδειπνον λέγεται γὰρ Ἡριγόνην τὴν Αἰγίσθου καὶ Κλυταιμνήστρας θυγατέρα σὰν Τυνδάρεω τῷ πάππω ἐλθεῖν ᾿Αθήναζε κατηγορήσουσαν Ὀρέστου, ἀπολυθέντος δὲ ἀναρτήσασαν ἑαυτὴν προςτρόπαιον τοῖς ᾿Αθηναίοις γενέσθαι, κατὰ χρησμὸν δὲ ἐπ᾽ αὐτῆ συντελεῖσθαι τὴν ἑορτήν: vgl. Hesych. I, p. 1494 nach Meursius Verbesserung: εὕδειπνος θνωία τις ᾿Αθήνησιν ἐπὶ Ἡριγόνης, obgleich derselbe s. v. αἰωρα I, p. 180 über die Bestimmung des Festes schwankt: ἑορτὴ ᾿Αθήνησιν, ῆν οἱ μὲν ἐπὶ Τημαλέου τυράννου θύειν φασὶν, οἱ δὲ ἐπὶ Κλυταιμνήστρας παὶ Αἰγίσθου, οἱ δὲ ἐπὶ Ἡριγόνη ᾿Αλήτιδι τῆ Ἰκάρου, und jedenfalls die gewöhnliche Form der Sage in Erigene vielmehr die Tochter des Weinerfinders Ikarius erkennt, s. Apollod. III. 14. 7, Eratosthenes bei Schol. Iliad. XXII. 29 und [Nonn. Dionys. XLVII. 220 ff.] mit Osann in Verh. d. Casseler Philologenvereins 1843, S. 17 fgg., über ᾿Αλῆτις aber Hesych. I, p. 228: ἀλῆτις ἑορτὴ ᾿Αθήνησιν ἡ νῦν ἐωρα λεγομένη, mit Athen. XIV. 10 und Poll. IV. 55 über ᾿Αθήνησιν ἡ νῦν ἐωρα λεγομένη, mit Athen. XIV. 10 und Poll. IV. 55 über

άλῆτις als Gesang zu dem Fest, gedichtet von dem Kolophonier Theodoros; sonst Hygin. astron. II. 4: qui quod ea se suspenderat, instituerunt, uti tabula interposita pendente funibus se jactarent, ut qui pendens vento movetur; quod sacrificium solenne instituerunt, itaque et privatint et publice faciunt, idque Aletidas appellant, quod eam patrem persequentem cum cane, ut ignotam et solitariam oportebat, mendicam appellabant etc. [Vgl. C. N. Keckmann und J. F. Wallen de oscillis Baccho suspendi solitis, Abo. 1815. 4, Roules Melanges V. 5, Osann Erigone, Bergk Anal. Alex. 1846. I. II, Jahn arch. Beitr. S. 325 [und Bötticher Baumkult S. 87 ff., welcher die αίωρα als stellvertretende Sühnung und bakchische Katharsis durch das Element der Luft betrachtet, sowie Schwenck in Rh. Mus. N. Fr. XI. 4. S. 488, der in der Erigone eine Nachbildung der herumirrenden, um ihr Kind trauernden Lebensmutter findet, in dem Schaukelfest ein Bild des in den Frühlingsstürmen erzeugten und gepflegten Jakchos.]

- 40) Osann a. a. O. S. 19: "ob üḥrigens die Rolle solcher hängenden Figuren lebende Personen selbst übernommen, oder ob deren Stelle Nachbilder in Art der Mannequins vertreten, ist hier ganz gleichgültig, zumal da sich beides als zulässig denken lässt und sich vielleicht nur nach Zeit und Ort verschieden gestaltete"; vgl. Lutat. ad Stat. Theb. XI. 644, Gerhard antike Bildwerke n. 58—55 und mehr oben §. 27, not. 16.
- 41) Hesych. II, p. 1543: Χαρμόσυνα έορταὶ ᾿Αθήνησι: vgl. Plut. Is. et Os. c. 29: έορτὴν οἱ Αἰγύπτιοι τὰ χαρμόσυνα σαίρει καλοῦσι: etwa s. v. a. Χαρίσια bei Eustath. ad Odyss. XVIII. 194: παννυχίδες, ἐν αἰς διηγρύπνουν χορεύοντες? Rinck Rel. II, S. 116 bezieht diesen Tag auf die Adonien, S. 326 aber auf die Thesmophorien.
  - 42) Heaych. I, p. 1293: έορτη παρ' 'Αθηναίοις.
- 43) Paroemiogr. gr. ed. Gaisford p. 122 (vgl. Suid. s. v. άλας άγων κ.); τὸ γὰρ παλαιὸν ἀγῶνος συντελουμένου γυμνικοῦ ἔν τισι τόποις τῆς ᾿Αττικῆς, ᾶλες ἔπαθλον ἐδίδοντο · ἐπλ δὲ τοὺς ἐπιχωρίους δὲ τοῦτο μόνον συνέβαινεν ἀγωνιζομένοις, οἱ γὰρ ξένοι ἀπείργοντο ὡσὰν μηδενὸς τῶν ἔξω μετέχοντος τῆς ἀγωνίας.
- [44) Inschrift bei Rangabé in Ann. Inst. archeol. 1849, p. 161 ff., Ant. Hell. II. n. 809: die Priesterin ist Korinthierin, der Dienst zunächst von 'Ooyseeveg gehalten; Opfer der Aphrodite S. 201 vois allois Isois. Rangabé sicht in ihr den von Konon gestifteten Kult der Aphrodite Euploia.]
- [45) Αφροδίσια in Athen der Αφροδίτη πάνδημος am 4. des Monats (daher die τετραδισταί) geseiert Menand. bei Athen. XIV. 78; Heiligthum unter der Akropolis Paus. I. 22. 3; Vereinigung der Hetären unter seinem Schutz durch Solon, dem daher die εδρυσις selbst, aber mit Unrecht erst zugeschrieben wird Athen. XIII. 25, vgl. überhaupt Bergk com. Att. reliqu. p. 399, Rinck Rel. II, S. 114. Die Notiz bei Macrob. Saturn. III. 8: Philochorus quoque in Atthide eandem (Venerem) affirmat esse lunam: nam et ei sacrificium sacere viros cum veste muliebri, mulieres cum virili, quod eadem et mas existimatur et semina bezieht sich wohl auf den im Demos Alopeke mit Aphrodite

verehrten Hermaphroditos. Ausländischen, jüngern Ursprungs ist das oft genannte Hetärenfest der Aphrodite Κωλιάς (Tempel Paus. I. 4) mit den Geburtsgöttinnen, den Γενετυλλίδες vgl. Arist. Nub. 52; Thesmoph. 130; Luc. Erot. 42; Aleiphr. III. 11; Hesych. s. v. Γενετυλλίς: — ἔστι δὲ ξενική ή θεὸς καὶ ἑορτή τῶν γυναικῶν; dazu Gerhard gr. Mythol. I, S. 384.]

46) Λίάντεια Hesych. s. v.: έορτη έν Σαλαμίνι vgl. Rinck Rel. II, S. 182. [In Athen. vgl. Schol. Pind. Nem. II. 19: ἰσως ὅτι διὰ τιμῆς ηγον οί ᾿Λθηναῖοι τὸν Λἴαντα ὡς — ἀλλὰ καὶ κλίνην αὐτῷ μετὰ πανοπλίας κατακοσμεῖν —; also eine Art Lectisterinium an seinem Fest vgl. oben §. 18. not. 10. Das Heroon daselbst identisch mit dem Eurysakeion vgl. Poll. VII. 29. 133, Harpocr. s. v. Εὐρυσάκειον und Κολωνίται, Rangabé Ant. Hell. II. n. 891 a.]

## **§**. 63.

Die Feste Boeotiens zeichnen sich insbesondere durch die Wettkämpfe aus, mit welchen die Mehrzahl derselben und namentlich diejenigen verbunden waren, die weniger dem ganzen Lande gleichmässig als einzelnen Orten desselben angehörten, obgleich auch diese durch die fremden Besucher, welche sie angezogen, mehr oder minder allgemeinere Wichtigkeit erhielten 1). So begegnet uns schon in sehr früher Zeit die Amphiktyonie von Onchestus mit Wagenrennen im Dienste des Poseidon?); später bildetc die Feier der itonischen Athene bei Koronea für den ganzen Bund einen gemeinschaftlichen Mittelpunkt, dessen πανήγυρις gewiss auch der herkömmlichen Spiele nicht entbehrte<sup>3</sup>); und wenn auch die übrigen keine solche politische Bedeutung in geschlossenem Kreise trugen, so dehnten sie ihre gottesdienstliche und agonistische Anziehungskraft desto weiter auch über die heimathliche Gränze hinaus. Namentlich glänzt in dieser Hinsicht Thespiae durch seine Έρωτίδια und Μούσεια, deren erstere alle drei Gattungen griechischer Agonen vereinigten, letztere dem Charakter ihres Namens gemäss dem musikalischen Wetteiser noch eine zweite Gelegenheit gewährten 4); in ähnlicher Art aber beging auch Orchomenus neben den Leichenspielen des Minyas 5) seine Χαριτήσια 6), vielleicht auch Akraephia seine Πτώτα zu Ehren Apolls, die von Zeit zu Zeit mit gesteigerten Aufwande erneuert wurden 7); und wie in Lebadea seit der leuktrischen Schlacht die Βασίλεια oder Tροφώνια<sup>8</sup>), so eröfineten seit den Perserkriegen, wenn auch mit den durch die wechselnden Schicksale ihrer Stadt herbeige-

führten Unterbrechungen, die penteterischen Ἐλευθέρια in Plataeae dem Wettlaufe und andern gymnischen Uebungen ein reiches Feld 9), während die Δήλια, dies apollinische Fest, bei Delion zugleich den über die Athener Ol. 89, 1 = 424 a. Chr. erfochtenen Sieg feierten. Ausserdem sind auch die Hoandera nicht zu übersehen, die in dem Geburtslande des Heros sowohl von mehren kleineren Orten 10) als auch von der Hauptstadt Theben und zwar hier unter dem besonderen Namen seines Gefährten als Ἰολάεια 11) und mit vorausgehendem Opfer für Galinthias 12) in festlichen Agonen begangen wurden. Doch finden sich allerdings sowohl hier als in den übrigen Städten auch andere Culte, die sich mehr in dem symbolischen Charakter der ältern Zeit und den Ueberlieferungen örtlicher Gebräuche bewegten: in Orchomenus die Αγοιώνια, wo eine Jungfrau aus Minyas Geschlechte von dem Priester des Dionysus mit entblösstem Schwert verfolgt 13), Dionysus selbst aber von den Frauen gesucht und die geheimnissvolle Feier zuletzt nach der Festmahlzeit mit Aufgaben von Räthseln u. dgl. geschlossen ward 14); in Tanagra die Έρμαια, wo der schönste Jüngling der Stadt ein Lamm auf den Schultern um die Stadtmauer trug 15), in Theben -selbst Αφροδίσια 16) und Mysterien der kabiräischen Demeter 17), [ferner das den attischen Buphonien ähnliche Opfer von Zugochsen an dem Feste des Zeus Polios oder Σπόδιος auf der Kadmea 18), nahe Theben die mit Dodona in Verbindung gesetzten Opfer der als Hórviai verehrten Demeter und Kora, sowie das stellvertretende Opfer des Dionysos Αίγοβόλος 19), zu Chäronea die in der Zeit des Plutarch noch bestehende aber unverständlich gewordene symbolische Austreibung des Βούλιμος vom Staatsheerd und aus den Privathäusern <sup>20</sup>)] und zu Plataeae die grossen und kleinen Δαίδαλα, deren erstere in sechzigjähriger, letztere etwa in siebenjähriger Wiederkehr<sup>21</sup>) eine Scene aus der Ehestandsgeschichte des Zeus und der Hera<sup>22</sup>) mittelst einer Procession nach dem Gipfel des Cithaeron verbildlichten 23); insbesondere aber auch diejenigen Feste, welche gerade weil sie im ganzen Lande zu gleicher Zeit geseiert wurden, der ursprünglichen Beziehung auf Jahreszeit und Naturverehrung treuer blieben. Am schwersten ist das freilich für die Όμολώτα nachzuweisen, deren gleichnamiger Monat nicht einmal chronologisch sicher ist 24); dagegen lassen schon die übrigen Monatshamen, die allen Boeotiern gemeinschaftlich sind 25), in ihrer gotteschenstlichen Bedeutung manche agrarische Beziehung erkennen 26); und auch abgesehn davon werden Feste, wie die Δαφνηφόρια des Apoll im Frühjahr 27), die Θεσμοφόρια der Demeter im Sommer 26), und die Διονύσια im Winter 29) die natutsymbolischen Gründe ihrer Zeitlage auch in den Einzelheiten ihrer Feier nicht verläugnet haben.

- 1) Schol. Pind. Olymp. VII. 153: πολλοί δ' ἀγῶνες ἐν Ἰοναδία . . . ἐν δὲ Θήβαις τὰ Ἡράκλεια, τὰ δὲ αὐτὰ καὶ Ἰολάεια καλείται ἐν δὲ Βουστία ἐν μὲν Θεσκιαῖς Ἐρώτια, ἐν δὲ ταῖς Πλαταιαῖς τὰ Ἐλευθέρια . . . ὁ δὲ Δίδυμός φησι καὶ Ἰμφιαράϊα ἐν Ὠρωπῷ καὶ Δήλια ἐπὶ Δηλίω καὶ Τροφώνια ἐν Λεβαδεία: vgl. Böckh expl. p. 176. 195, Krause Hellen. I, S. 779 fgg. und Rinck Relig. II, S. 154—160.
- 2) Homer. H. Apoll. 280; vgl. Strabo IX, p. 632, Paus. IX. 37. 2 und Müller Orchom. S. 84 u. 238.
- 8) Vgl. Paus. IX. 34. 1, Strabo IX. 2. 29, Dionys. de compos. 25 mit St. A. §. 180, not. 1, Keil Syllog. Inscr. Boeot. p. 125, Rückert Dienst d. Athena S. 73, [Gerhard gr. Mythol. I, S. 228. Athene hier mit Hades verehrt (s. Strabo a. a. O., und dazu jetzt Schwenck im Rh. M. N. F. XII, S. 651 ff., daher die versteinernde Macht ihres Medusenhauptes und die tägliche Anzündung des Feuers auf den Altar der Iodama, die als Lebende angerufen wird.]
- 4) Paus. IX. 31. 3: καὶ ἑορτήν τε ἐνταῦθα οἱ Θεσπιεῖς καὶ ἀγῶνα ἄγουσι Μουσεία · ἄγουσι δὲ καὶ τῷ ἔΕρωτι, ἀδλα οὐ μουσικής μόνον, ἐλλὰ καὶ ἀθληταῖς τιθέντες. Beide am Helikon und pentetorisch nach Plutarch amat. c. 1; vgl. Schillbach Thespiaca Berel. 1854, Preiler gr. Mythol. I, S. 280 und die interessante Inschrift bei Keil Syllog. Inscr. Boeot. p. 94 f. für die Bruderschaft τῶν συνθυτάων τᾶν Μωσᾶν τῶν Εσιοδείων, und mehr über die Μούσεια Athen. XIV. 26, C. I. n. 1585. 86. 3067, Keil Syll. inscr. Bueot. p. 52. 115, Ann. dell' Instit. archeol. 1848, p. 50 [und Rangabé Ant. Mañ. II. n. 796 und 892 (Wiederholung von der Inschrift bei Keil l. c.)]; im Atterthum bereits Amphion aus Thespiae περὶ τοῦ ἐν Ἑλικῶνι μουσείον, vielleicht auch Alcidamas in seinem Μουσείον s. Bergk Anal. Alex. Marb. 1846. I, p. 31, Nicocrates περὶ τοῦ ἐν Ἑλικῶνι ἀγῶνος bei Schol. Hom. II. XIII. 21. Ueber die Erotidia C. I. n. 1429. 30. 1590 und Athen. XIII. 12, stowie Ritschl Rh. Mus. II,S. 106, Böttiger Kunstmythol. II, S. 407, Creuzer Symb. IV. S. 162 fgg., Gerhard über den Gott Eros, Akad. Abhdl. Berl 1846.
  - 5) Merrieux, Schol. Pind. Isthm. I, 11.
- 6) C. I. n. 1583 und 1564, Ussing inscr. ined. p. 42 ff., vgl. Pind. Olymp. XIV. 3 und mehr bei Manso mythol. Vers. S. 425 fgg., Müller Orchom. S. 177 fgg., Ulrichs Reisen S. 180, Leake Travels in northern Greece II, p. 631, [Vischer Erinner. S. 584, Welcker gr. Götterl. I, S. 697.] u. s. w.

- Τιαίων άγῶνος, κατασταθείς άγωνοθέτης προθυμότατα ἐπεθέξατο φιλοδοξήσας τὸ άνανεώσασθαι τὴν άρχαιότητα τοῦ άγῶνος τῶν μεγάλων Πτωΐων καὶ Καισαρήων . . ἐπιστάντος δὲ τοῦ ἀγῶνος τῷ ἔπτφ ἐνιαυτῷ τὸ ἐπὶ πόλεως διάδομα εἰς τὴν μέλλουσαν ἑορτὴν ἔδωπεν . . . τὰς δὲ πατρίους πομπὰς μεγάλας καὶ τὴν τῶν συρτῶν πάτριον ὅρχησιν Θεοσεβῶς ἐπετέλεσεν . . . καὶ κατὰ τάξεις ἀπὸ εἰκάδος μέχρι τριακάδος πρὸς ἔμπασι τοῖς ἀρίστοις παϊδας τοὺς τῶν πολιτῶν καὶ δούλους ἐνηλίκους, τάς τε γυναὶκας τῶν πολιτῶν ἡ γυνὴ αὐτοῦ ἡρίστισεν καὶ παρθένους καὶ δούλας κ.τ.λ.: auf älterer Inschrift bei Keil Sylloge insα. Boeot. p. 182: Πτώτα τὰ πεντέτειρα genannt vgl. Ulrichs Reisen S. 248 und Leake Travels in northern Greece Tab. XII, n. 51 mit Keil Syll, inscr. Boeot. 4, p. 58: de Ptoiis agi sane est verisimile, quanquam Aoraephiae etiam Σωτήρια acta esse ex titulo n. 1587. 3 cognoscitur; über den dortigen Apollocult aber oben §. 40, not. 19 und die Weihinschriften Keil Syll, inscr. Boeot, p. 1.
- 8) Diodor. XV. 53: διότι προςτέταχεν ὁ θεὸς αὐτοῖς, ὅταν ἐν Λεύκτροις νικήσωσιν, ἀγῶνα τιθέναι Διὶ βασιλεὶ στεφανίτην ἀφ' οῦ δὴ
  Βοιωτοὶ ταύτην ποιοῦσι τὴν πανήγυριν ἐν Λεβαδεία: vgl. Bōckh C. Inscr.
  I, p. 704 und Larcher p. 273, dazu Schol. Pind. Ol. 855. 154; Poll. Onem. I. 87;
  ob dieselben aber als Τροφώνια C. I. n. 1068, Keil Syll. inscr. Boeot. p. 54,
  mit Panotka in Gerhard's archäol. Zeit. 1843, S. 4 und Zeus Basileus 1847,
  S. 9, sowie Berl. Abhh. 1848, p. 118, wo Trophonius selbst als Zeus nachgewiesen ist? Keil l. c. p. 54. 80 bezweifelt es.
- 9) Strabo IX, p. 682: idoúsantó te ElevGeolov Lide legdu nai áyasta yupundu stepanlthu ánédelgan, ElevGéola ngogayogeboutes: vgl. C. I. n. 1068. 1490. 1481 und über ihre Fortdauer in späterer Zeit Plutarch V. Aristid. c. 19. 21, de malign. Herod. c. 42 und Paus. IX. 2.4, mit Keil Inser. Boeot. p. 127, obgleich der Tag der Feier (16 Maemakterion) nicht der ursprüngliche der Schlacht (3te oder 4te Boedromion, Plut. V. Camill. c. 19) war. Aber seierten die Athener an diesem letztern auch Illataina? Böckh C. Inser. I, p. 904.
- 10) Diod. Sie. XII. 70: τήν τε τῶν Δηλίων πανήγυριν ἀπὸ τούτων τῶν χρημάτων (der Kriegsbeute) ἐνεστήσαντο ποιείν; data Strado IX. 2. 7; VIII. 6. 1; Δήλια ἐπὶ Δηλίφ Schol. Pind. Ol. VII. 85. s. 159.
- 11) Zu Thisbe, Paus. IX. 32. 2; zu Tipha, das. §. 3 u. s. w. Im Allg. Poll. I. 80: καὶ καλεῖται παρὰ τοῖς Θηβαίοις ἢ τοῖς Βοιωτοῖς Μήλων ὁ Ἡρακλῆς, ὄνόμα ἐκ τοῦ τρόπου τῆς Φυσίας λαβών?
- 12) S. oben not. 1 und Schol. Pind. Olymp. XIII. 148, Pyth. IX. 166, Nem. IV. 82, Isthm. I. 79; auch C. I. n. 1068 und über Iolaus Verhältniss zu Herakles Plut. frat. am. c. 21. [Aus Pindar Nem. IV. 30: Αμφιτρύωνος άγλαὸν παρὰ τύμβον Καδμεῖοί νιν ἄνθεσι μίγννον ist nicht auf eigene Leichenspiele des Amphitryon zu schliessen, sondern das μνημα des Amphitryon mit dem Kenotaph des Iolaos lag im Iolaeion oder Herakleion, wo die Ἰολάεια begangen wurden vgl. Schol. Pind. l. c.] Wie verhalten sich aber dazu die

zweitägigen Leichenspiele der Kinder des Herakles,  $\tau \tilde{\eta}$   $\mu \dot{\epsilon} \nu$   $\pi \varrho \sigma \tau \dot{\epsilon} \varrho \dot{\alpha}$   $\pi \dot{\epsilon} \nu \tau - \alpha \partial l \sigma \sigma u \dot{\epsilon} \dot{\alpha}$ ,  $\tau \tilde{\eta}$   $\delta \dot{\epsilon}$   $\delta \dot{\epsilon} \nu \tau \dot{\epsilon} \varrho \dot{\alpha}$   $\delta \dot{\epsilon} \nu \tau \dot{\epsilon} \dot{\rho} \dot{\alpha}$   $\delta \dot{\epsilon} \dot$ 

- 13) Anton. Lib. metam. c. 29.
- 14) Plut. qu. Gr. 88: ἔξεστι δὲ τὴν καταληφθείσαν ἀνελεῖν, καὶ ἀνεῖλεν ἐφ΄ ἡμῶν Ζωτλος ὁ ἱερεὺς: vgl. oben §. 27, not. 15; ob auch Raoul-Rochette mon. inéd. pl. IV. 1, wie Welcker Rh. Mus. N. F. I, S. 414 will, Jahn in Zeitschr. f. d. Alt. 1843, S. 221 und Archäol. Aufs. S. 149 f. aber bestreitet, der erstere aber Alte Denkm. III, S. 138—143 noch weiter ausführt?
- 15) Plut. qu. symp. VIII, p. 717: ού φαυλώς οὖν καὶ παρ' ἡμῖν ἐν τοὶς ᾿Αγριωνίοις τὸν Διόνυσον αί γυναϊκες ὡς ἀποδεδρακότα ζητοῦσιν. εἶτα παύονται καὶ λέγουσιν ὅτι πρὸς τὰς Μούσας καταπέφευγε καὶ κέπρυπται παρ' ἐκείναις · μετ' ὁλίγον δὲ τοῦ δείπνου τέλος ἔχοντος αἰνίγματα καὶ γρίφους ἀλλήλαις προβάλλουσι: vgl. Creuzer Symb. IV, S. 187, Lobeck Agl. 678, Welcker gr. Götterl. I, S; 446 und oben §. 52. not. 5.
- 16) Paus. IX. 20. 8; 22. 2; vgl. Welcker Syll. epigr. p. 215 und Gerhard Vasenb. I, S. 74 oder Phrixos der Herold, Berl. 1842. 4, S. 5, Panofka Heilgötter S. 11, Scholderer Antiquitat. Tanagr. specim. Berol. 1855, p. 55 ff. [Frühhere Menschenopfer daselbst des 'Equis levnos Tzetz. ad Lycophr. 674, vgl. überhaupt Gerhard gr. Mythol. I, S. 262.]
  - 17) Polyaen. strateg. II. 4. 8. Xenoph. Helien. V. 4. 4.
- 18) Paus. IX. 25. 6; vgl. Creuz. Symb. III, S. 80 fgg. und unten not. 29. [Der Hain gehört der Δημήτης Καβειςία und Κόςα; geschieden davon das εξούν τῶν Καβείςων; die τελετή betrachtet als Geschenk der Demeter für Ausbewahrung der παςακαταθήκη an die Κάβειςοι, und zwar an Prometheus und Aetnaeos. Pelarge verehrt als die τελετή neu einsetzend und erweiternd durch die θυσία, φέρον ἐν γαστελ εερείον. Gerhard identificirt mit Unrecht diese Cultusstätte mit der unten zu besprechenden von Potniae s. gr. Mythol. I, S. 437.]
- [19] Paus. IX. 12. 1: τῷ δὲ ᾿Απόλλωνι Θηβαίοι τῷ Πολιῷ (oder Σποδίῳ?) ταύρους ἔθυον τὸ ἀρχαίον · καί ποτε παρούσης σφίσι τῆς ἑορτῆς ῆ τε ῷρα κατήπειγε τῆς θυσίας καὶ οἱ πεμφθέντες ἐπὶ τὸν ταῦρον οὐχ ἡκον. οῦτω δὴ παρατυχούσης ἀμάξης τὸν ἔτερον τῷν βοῷν τῷ θεῷ θύουσι καὶ ἀπ᾽ ἐκείνου ἐργάτας βοῦς θύειν νομίζουσι. Die ursprüngliche Bedeutung in dieser Legende natürlich nicht gegeben.]
- [20] Paus. IX. 8. 11: ἄλσος Δήμητρος καὶ Κόρης ἐν χρόνφ δὲ εἰρημένφ δρῶσι καὶ ἄλλα ὁπόσα καθέστηκέ σφισι καὶ ἐς τὰ μεγάρα καλούμενα ἀφιᾶσιν ὑς τῶν νεογνῶν, τοὺς δὲ ὑς τούτους ἐς τὴν ἐπιοῦσαν τοῦ ἔτους ῶραν ἐν Δωδώνη φασίν φανῆναι. Im Dienste des Dionysos der ἱερεὺς in der μέθη getödtet, dafür nach delphischem Orakel ein παῖς ὡραίος als Opfer bestimmt, das bald in eine Ziege verwandelt wird.]
- [21) Plut. Symp. VI. 8. 1: Θυσία τίς έστι πάτριος, ην ὁ μὲν ἄρχων έπὶ της ποινης έστίας δρά, των δ' ἄλλων ξκαστος ἐπ' οἴκου καλείται δὲ βουλίμου ἐξέλασις, καὶ των οἰκετων ξνα τύπτοντες άγνίναις φάβδοις διὰ

θυρών έξελαύνουσιν έπιλέγοντες έξω βούλιμον, έσω δὲ πλούτον καλ ὑγιείαν; Hes. s. v. erklärt βούλιμος einfach durch μέγας λιμός.]

- 22) Paus. IX. 3. 3: Δαίδαλα οὖν ἄγουσιν οἱ Πλαταιεῖς ἑοφτὴν δι ἔτους ἑβδόμου μὲν, ὡς ἔφασκεν ὁ τῶν ἐπιχωρίων ἐξηγητὴς, ἀληθεῖ μέντοι λόγφ δι ἐλάσσονος καὶ οὐ τοσούτου χρόνου? vgl. Müller Orchom. S. 221 und Sickler die Hieroglyphen in dem Mythus des Aesculap, Meiningen 1819, 4, S. 42; über die grossen auch Menand. encom. III. 2, p. 212.
- 28) Plutarch περί τῶν ἐν Πλαταιαῖς Δαιδάλων bei Euseb, praep. evang. ΙΙΙ. 1, p. 85: λέγεται γὰρ ὁ Ζεὺς, τῆς ήρας αὐτῷ διαφερομένης μηκέτι φοιτάν είς τὸ αὐτὸ βουλομένης, άλλὰ κουπτούσης έαυτὴν, άμηχανών καλ πλανώμενος 'Αλαλκομένει τῷ αὐτόχθονι συντυχείν καλ διδαχθηναι ὑπὸ τούτου, ως έξαπατητέον την Ήραν σκηφάμενον γαμείν έτέραν συνεργούντος δε του Άλαλκομένους κούφα τεμόντας αυτούς ευκτέανον καλ παγκάλην δουν, μορφώσαί τε αυτήν και καταστείλαι νυμφικώς Δαιδάλην προςαγορεύσαντας (so gebildet die Hera Cithaeronia zu Thespiae Clem. Protr. p. 4, ed. Lugd. 1646)] . . . περαινομένων δε τούτων ούκετι την "Ηραν **μαρτερείν**, άλλα **καταβάσαν έκ τοῦ Κιθαιρώνος τῶν Πλαταιΐδων αὐτη̈** γυναικών επομένων υπ' όργης και ζηλοτυπίας θέουσαν έλθειν πρός τον Δία καὶ τοῦ πλάσματος φανεροῦ γενομένου διαλλαγεῖσαν μετά χαρᾶς και γέλωτος αὐτὴν νυμφαγωγείν, τιμὴν δὲ τῷ ξοάνῷ προςθείναι καί Δαίδαλα την έορτην προςαγορεύσαι, κατακαύσαι δε όμως αύτο καίπερ αψυχον ον ὑπὸ ζηλοτυπίας: vgl. Creuzer Symb. III, S. 245 fgg., Welcker zu Schwenck S. 280 fgg., Wieseler in Pauly's Realencykl. IV, S. 546 fgg., [Bötticher Baumkult S. 175-176, Welcker gr. Götterl. S. 366 f.]
- 24) Vgl. Paus. IX. 3. 4, zunächst von den grossen, an welchen ganz Boeotien Theil nahm und vierzehn Bilder nach der Zahl der Bundesstädte (St. A. § 179, not. 3) aufgeführt und verbrannt wurden; doch muss nach Welcker's richtiger Bemerkung die gleiche Ceremonie im Wesentlichen bei den kleinen vorgekommen seyn; s. auch F. Münscher de rebus Plataeensium, Hanov. 1841. 4, p. 42 igg.
- 25) Vgl. Monatsk. S. 71 und über das Fest Schol. Theocr. VII. 108 und C. I. n. 1584, sowie Keil Inscr. Boeot. p. 11 mit Böckh expl. Pind. p. 604, Müller Orchom. S. 233, Creuz. Symb. III, S. 98, Preller Demeter S. 852, Rinck II, S. 157.
- 26) Bōckh C. Inscr. I, p. 782: 1 Βουκάτιος 2 Έρμαΐος 8 Προστατήριος 5 Θειλούθιος 7 Ίπποδρόμιος 8 Πάναμος 10 Δαμάτριος 11 Άλαλκομένιος: vgl. Monatsk. S. 88. Der Jahresanfang mit der Bruma erhellt aus Plut. V. Pelop. c. 24.
- 27) Βουπάτιος διὰ τὸ πλείστους ἐν αὐτῷ διαφθείρεσθαι βόας, Procl. ad Hesiod. ἐ. π. ἡ. 502? oder vielmehr den attischen Buphonien entsprechend, wie der Πάναμος den Pyanepsien (§. 56, not. 7) und der Θειλούθιος d. i. Θαλύσιος den Thargelien, vgl. Athen. III. 80 und über die Θαλύσια selbst oben §. 47, not. 6.
- 28) Proclus bei Phot. bibl. c. 239, p. 821: δάφνας γὰς ἐν Βοιωτία δι ἐνναετηρίδος εἰς τὰ τοῦ ᾿Απόλλωνος πομίζοντες οἱ ໂερεῖς ἐξύμνουν αὐτὸν

διά τορού παρθένων . . . ή δε δαφνηφορία ήδε ξύλον έλαίας καταστέφουσι δάφναις και ποικίλοις άνθεσι, και έπ' άκρου μέν χαλκή έφαρμόζεται σφαίρα, έμ δε ταύτης μιμροτέρας έξαρτώσι κατά δε το μέσον τοῦ ξύλου περιθέντες ελάσσονα της επ' ακοφ σφαίρας καθάπτουσι πορφυρά στέμματα, τὰ δὲ τελευταία τοῦ ξύλου περιστέλλουσι προκατῷ . . . ἄρχει δε της δαφνηφορίας παϊς άμφιθαλής, και ο μάλιστα αύτῷ οίκειος βαστάζει τὸ κατεστεμμένον ξύλον, δ κωπώ καλούσιν αύτὸς δὲ ὁ δαφνηφόρος επόμενρς της δάφνης έφάπτεται, τὰς μεν κόμας καθειμένος, χουσούν δε στέφανον φέρων, και λαμπράν έσθητα ποδήρη έστολισμένος, ιφικρατίδας δε ύποδεδεμένος. ώ χορός παρθένων έπακολουθεί, προτείνων κλώνας πρός ίκετηρίαν των ύμνων παρέπεμπον δε την δαφνηφοοίαν είς Απόλλωνος Ίσμηνίου καλ Χαλαζίου (nach Bekker; früher γαλαξίου): vgl. Paus. IX. 10. 4 mit Böckh expl. Pind. p. 590, Müller Orchom. S. 215 ff. 886. 390, Creuzer Symb. II, S. 681, Gerhard Vasenb. I, S. 120, Binck Rel. II. 8. 155, und den Απόλλων δαφναφόριος selbst zu Chaeronea C. I. n. 1595, dazu Keil Syll. inscr. Boeot. p. 287. [Bötticher (Baumk. S. 387 ff.) weist mit Recht darauf hin, dass in diesem Évlor der Apollocult mit dem der Athene Pronoia vereinigt sich ausspricht und dass das Fest von den erobernden Arnäern unter Polematas so erneuert und erweitert ward als Zeichen neuen Friedens.]

29) So wenigatens Xenoph. Hell. V. 2. 29: dià tò tàs yvvainas év tỹ Καδμεία θεσμοφοριάζειν, θέρους δε οντος και μεσημβρίας, [was aber durch den Synchronismus mit den Pythien bei Aristid. Eleusin. I, p. 419 grosse Schwierigkeiten macht. Ist nämlich jener Zusatz: Oégovs örros url. streng zu nehmen, so können nicht die den attischen entsprechenden Thesmophorien verstanden seyn, wie sie bei] Plut. Is. et Os. c. 69 bestimmt sind: ual Boioτολ τὰ τῆς Αχαιᾶς μέγαρα κινοῦσιν, ἐπαχθῆ τὴν ἑορτὴν ἐκείνην ὀνομάζοντες, ώς δικετήν της Κόρης κάθοδον έν άζει της Δήμητρος οδοκς. έστι δε ό μην ούτος περι πλειάδα σπόριμος, δυ Αθύρ Λίγύπτιοι, Πυανεψιώνα δ' Αθηναίοι, Βοιωτοί δε Δαμάτριον καλούσι: [und man dachte daher an ein Sommerfest, das Fest der Thalysia unterschieden von den eigentlichen Thesmophorien (Sievers Gesch. Griechenl. S. 159 fg.) aber Böckh Mondcyclen d. Hell. S. 83-84 legt auf jenen Zusatz wenig Gewicht und erweist, dass der thebanische Demetrios auf den Boedromion zurücksiel und so das Fest mit den Pythien glaichzeitig wurde]. Oder gehört diese zu dem oben not. 18 erwähnten kabiräischen Cultus, den wenigstens Preller Demeter S. 361 fgg. und Bäumlein in Zeitschr. f. d. Alterth. 1839, S. 1197 als eine Verschmelzung de durch Metapus zu Epaminondas Zeit (Paus. IV. 1. 5) in Theben eingeführten Kabirmysterien mit dem der Gephyräer betrachten, welches Priestergeschlecht die Verehrung der Anuntno Azara zunächst von Tanagra (vgl. Scholderer Tanagr. Antiqu. spec. p. 36 ff.) aus auch nach Athen gebracht haben sollte? S. Herod. V. 57 fgg. mit Müller Orchom. S. 118, Welcker Kadmos S. 77, Lobeck Agl. p. 123b, Meier gentil. Att. p. 89, und insbes. Preller S. 392 fgg. und de via sacra Eleus. I, p. 12 igg.

26) Trieterisch, s. Eurip. Bacch. 138 mit Schöne de person. habitu p. 71

und mehr bei Preller in Paulys Realencykl. II, S. 1065 fgg. [Die Αγοιάνια als ἀγῶνες ἐν Θήβαις Hes. s. v. hierher zu ziehen.] Doch mochte daneben der gütige Weingott auch alljährlich geseiert werden, vgl. Plut. qu. Symp. III. 7. 1 und VIII. 10. 3: καὶ μὴν οἶνόν γε τὸν νέον οἷ πρωϊαίτατα πίνοντες Ανθεστηριῶνι πίνουσι μηνὶ μετὰ χειμῶνα, καὶ τὴν ἡμέραν ἐκείνην ἡμεῖς μὲν ἀγαθοῦ δαίμονος, Αθηναῖοι δὲ πιθοιγίαν ὀνομάζουσι (§. 58, not. 16).

## §. 64.

Unter den übrigen Staaten des griechischen Festlandes zeichnet sich insbesondere Delphi nicht nur durch die pythischen Spiele, sondern auch durch andere Feste aus, die grössentheils gleichfalls dem Hauptgotte Apollo gewidmet waren. Nur in den Wintermonaten trat dieser auch hier hinter Dionysus zurück, auf dessen orgiastische Nachseier durch schwärmende Thyaden mit Fackeln in den Schluchten des Parnasus 1) sich wahrscheinlich auch der Monatsname  $\Delta \alpha \delta \alpha \phi \delta \rho i o g$  bezieht<sup>2</sup>); nachdem aber in ähnlicher Art wie bei den attischen Anthesterien die winterlichen Gewalten durch das im folgenden Monatsnamen Ποιτρόπιος angedeutete Bittfest gesühnt werden 3), bezeichneten wahrscheinlich die @soφάνια die Rückkehr des heiteren Gottes 4), auf welchen dann auch mit Ausnahme des Hoαιος und Hoάκλειος die übrigen bekannten Monate hinweisen 5) und demselben galt endlich auch in achtjähriger Wiederkehr das σεπτήριον als Nachahmung seines Kampfs mit dem pythischen Drachen; wenn auch die beiden andern Ennaeteriden  $H \rho \omega t_S$  und  $X \alpha \rho i \lambda \alpha$ , die sich daran schlossen, mehr bakchischen Charakter verrathen 6). Jüngeren Ursprungs scheinen die Σωτήρια ebendaselbst?). Aus dem eigentlichen Phocis kennen wir sodann die Έλαφηβόλια in Hyampolis 8) und die Θεσ- $\mu o \phi \dot{o} \rho \iota \alpha$  in Drymaea 9); [aus Amphikleia die dem Dionysus als Prophet und Arzt geltenden ὄργια 10)], aus Lokris die Αἰάντεια in Opus 11) und die Panegyris bei dem Tempel des [Poseidon] am Vorgebirge Rhium 12) nebst der mystischen Feier der avantes παΐδες in Amphissa 13); aus Dryopis am Oeta einen Agon der Nymphen mit Wettlauf 14). aus Aetolien das Bundesfest der  $\Pi \alpha \nu$ αιτώλια [am Apolloheiligthum] bei Thermus 15), aus Akarnanien und dem benachbarten Leukas die "Ακτια des Apoll, deren Erweiterung durch August ihrem früheren Ursprunge nicht im Wege

steht 16); ferner in Ambracia festlichen Cultus des Apoll und Herakles 17), selbst in Epirus die Νάτα des dodonäischen Zeus 18), und namentlich auch in Thessalien bedeutende Gebräuche, welchen der Reichthum und Glanz der dortigen Aristokratie wesentlich zu Statten gekommen sein mag. Einzelne sind wohl auch hier nur örtlich, zumal wenn wir die abhängigen Landschaften dazu rechnen, wo uns z. B. im phthiotischen Achaja der finstere Dienst des laphystischen Zeus 19), in Magnesia der feierliche Bittgang zu Zeus Arratos auf dem Pelion bei dem Aufgange des Hundsternes 20), in Melitaea Σωτήρια<sup>21</sup>), in Krannon Ξένεα<sup>22</sup>), bei den Aenianen apollinische Hekatomben <sup>23</sup>) [und penteterische Festzüge nach Delphi zu Ehren des Apollo und Neoptolemus 24)], in Magnesia die Evalotola 25), in Lamia ein ganz eigenthümlicher Kalender mit unverkennbarer Beziehung auf Localculte 26), in Pherä die Feier der Hekate oder Brimo und des Hermes  $\Phi \alpha \rho \alpha \tilde{i} \circ S^{27}$ , an nicht bekannter Stätte ein nur von Frauen gefeiertes Fest der Aphrodite, der als Avocia ein Heiligthum gegründet ward 28), begegnet. Der Gesammtheit des eigentlichen Thessaliens aber gehören unstreitig nicht nur die Πελώρια, die mit den römischen Saturnalien verglichen werden 29), sondern auch die Πρωτεσιλάεια 30) und die Δαφνηφόce 31) an, obgleich erstere zunächst an der Heimath des Heros Phylace, letztere an dem larissäischen Tempel haften mochten 32). [Ueber Thessalien hinaus greift das Fest der Demeter zu Anthela als Mittelpunkt der Amphiktyonie an den Thermopylen 33). Und wenn es gewiss ist, dass kein altgriechisches Volksfest ganz ohne gottesdienstliche Grundlagen war, so werden wir auch die Krone thessalischer Gymnastik, die Wettkämpfe der Ταυροκαθάψια oder Stierbändigung um so weniger ausschliessen dürfen, als diese später sogar an vielen andern Orten Nachahmung fanden 34). Endlich sind die orphischen Mysterien am Olympus in späterer Zeit zu einer reichen dramaturgischen Darstellung von Göttergeschichten erweitert worden 35).

<sup>1)</sup> Paus. X. 4. 2: αί δὲ Θυιάδες γυναϊκες μέν είσιν 'Αττικαὶ, φοιτῶσαι δὲ ἐς τὸν Παρνασὸν παρὰ ἔτος αὐταί τε καὶ αί γυναϊκες Δελφῶν ἄγουσιν ὄργια Διονύσω: vgl. X. 32. 5 und [die Dichterstellen Aesch. Eum. 24 f., Soph. Ant. 1126 ff., Eur. Ion. 561 ff.: Πυθίαν δ' ἡλθες πέτραν πρίν; Β. εἰς φανάς γε Βακχίου — Β. ὅς με Δελφίσεν κόραες ἐθνάσευς — Β. Μαινάσιν γε Βακχίου, u. V.

- 1126 f.: Ξούθος μεν ώχετ', ένθα πύο πηδά θεού βακχείον, ώς σφαγαίσι Διονύσου πέτρας δεύσειε δίσσας; Bacch. 299 f.: ετ' αὐτὸν ὄψει κάπὶ Δελφίσιν πέτραις πηδώντα σύν πεύκαισι δικόρυφον πλάκα, πάλλοντα καλ σείοντα Bακχεῖον πλάδον, Iphig. Taur. 1206]; hinsichtlich der Jahreszeit vgl. Plut. de prim. frig. c. 18: ἐν δὲ Δελφοῖς αὐτὸς ἤκουες, ὅτι τῶν είς τὸν Παρνασὸν άναβάντων βοηθήσαι ταὶς Θυιάσιν ἀπειλημμέναις ὑπὸ πνεύματος χαλεποῦ καὶ χιόνος οῦτως ἐγένοντο διὰ τὸν πάγον σκληραὶ καὶ ξυλώδεις αί γλαμύδες, ώς καλ θραύεσθαι, mit Ulrichs Reisen S. 121 fgg. und oben §. 47, not. 10; zur Feier vgl. Plut. is. et Osir. c. 35: καλ θύουσιν οί Όσιοι θυσίαν απόρρητον έν τῷ ἱερῷ τοῦ Απόλλωνος, όταν αί Θυιάδες έγείρωσι τὸν Aunviτην, dazu Hesych. Aunviτης und Tat. c. Gr. VIII. 251 über das Grabmal des Dionysos im Adyton-Omphalos. Ueberhaupt s. Lobeck Agl. S. 619, Müller Prolegg. S. 393, Gerhard Vasenb. I, S. 110, [gr. Mythol. I, S. 478], Welcker im Rh. Mus. N. F. I, S. 9 fgg., [jetzt alte Denkm. I, p. 151 ff., Panofka Dionysos und die Thyaden, Abh. d. Berl. Akad. 1852, p. 341 ff. In der Bezeichnung als octor findet Petersen in Ztschr. f. Alterth. 1857. n. 41 und mit Recht Kinfluss der Orphiker, wie ootov bei Herod. II. 81 speciell für Orphische und Bakchische ὄργια betont wird; man denke auch an die Όσία πότνα θεῶν άτεις ούχ δσίαν ΰβοιν είς τὸν Βοόμιον im Munde des bacchischen Chores Eur. Bacch. 864 ff.]
- 2) Thiersch Abhh. d. bayer. Akad. 1840 philol. Cl. S. 63; vgl. Curtius anecdd. Delph. p. 30 und m. Monatak. S. 52. [Aus der oben angeführten Stelle Eur. Ion. 562 ist zu schliessen, dass die Feier selbst Paval hiess.]
- 3) Ποιτρόπιος = προςτρόπιος, vgl. Monatsk. S. 75 und Bergk Beitr. S. 62, dem ich jetzt auch die überlieferte Form gern zugebe.
- 4) Herod. I. 51, vgl. Poll. I. 34 und Müller Dor. II, S. 539; unstreitig dasselbe Fest, das Meursius aus Procop. ep. ad Zachar. als ἐπιδημία Απόλλωνος aufführt; s. Spanheim ad Call. H. Apoll. 13 und Forchhammer Apollons Ankunft in Delphi, Kiel 1840. 4, sowie Rinck Rel. II, S. 161.
- 6) Nicht nur Βουκάτιος als Monat der pythischen Spiele selbst (§. 49, not. 12) und ἀπελλαίος, sondern namentlich auch Βύσιος = Πύθιος, der Orakelmonat (Plut. qu. Gr. 9), dann Βοαθόος = Βοηθοόμιος (§. 55, not. 5), vielleicht auch Είλαῖος oder Ἰλαῖος nach Bergk z. Monatsk. S. 63 für Ἰλαῖος, und jedenfalls Θεοξένιος als Monat der Theoxenien, die wir hier wie in Pellene (§. 51, not. 38) vorzugsweise apollinisch denken dürfen, vgl. Plut. ser. num. vind. c. 13, Athen. IX. 13, und mehr de anno Delphico, Gott. 1843. 4, p. 7 und 25 mit Larcher in M. de l'A. d. Inscr. XLVIII, p. 319 und Rinck Rel. II, S. 165 f. [Pindar und seine Nachkommen erhielten als Zeichen besonderer göttlicher Begnadigung eine καλή μερίς an Speise und Wein vom delphischen Gott an den Theoxenien; der feierliche Spruch lautete: Πίνδαρος ὁ μουσοποιὸς παρίτω πρὸς τὸ δεῖπνον τῷ θεῷ vgl. Plut. de sera numin. vind. s. 13; Eustath. procem. Pind. §. 27 ed. Schneidew. Vit. Vratisl. mit Leutsch im Philol. X. 4. S. 6. 7. Herakleen nimmt im Monat Herakleios und mit Bezug auf die Darstellungen des Dreifussraubes Petersen an nach d. Ber.

im Arch. Anz. 1857. n. 108. S. 120 über einen den ganzen delphischen Festcyclus umfassenden Vortrag.]

- 6) Plut. qu. Gr. 12: τρείς άγουσι Δελφοί ένναετηρίδας κατά τὸ έξης, ών την μεν Σεπτήριον καλούσι, την δ' Ήρωτδα, την δε Χαρίλαν· το μέν οὖν Σεπτήριον ἔοικε μίμημα τῆς πρὸς τὸν Πύθωνα τοῦ θεοῦ μάχης είναι (§. 29, not. 23) και τῆς μετά τὴν μάχην ἐπι τὰ Τέμπη φυγῆς καὶ ἐκδιώξεως . . . τῆς δὲ Ἡρωίδος τὰ πλεῖστα μυστικόν ἔχει λόγον, ὃν ἴσασιν αί Θυιάδες, έκ δὲ τῶν δρωμένων φανερῶς  $\Sigma$ εμέλης ἄν τις ἀναγωγην είκασειε [(Gerhard gr. Mythol. I, S. 478. 507, der auf die lenaische Dionysosfeier und auf Σεμέλη έορτη bei Hesych. s. v. hinweist)] περί δὲ τῆς Χαρίλας τοιαθτά τινα μυθολογοθοί . . . προκάθηται μέν γάρ δ βασιλεύς των άλφίτων και των γεδρόπων έπιδιδούς πασι και ξένοις και πολίταις, πομίζεται δε της Χαρίλας παιδικόν είδωλον. Θταν οθν πάντες λάβωσιν, ὁ μὲν βασιλεύς δαπίζει τῷ ὑποδήματι τὸ εἴδωλον, ἡ δὲ τῶν Θυιάδων άρχηγὸς (Is. et Or. c. 85) άραμένη κομίζει πρός τινα τόπον φαραγγώδη, κάκει σχοινίον περιάψαντες τῷ τραχήλφ τοῦ είδώλου κατοούττουσιν, όπου την Χαρίλαν απαγξαμένην έθαψαν. [Zu dem σεπτήριον gehört die zur Erinnerung an die Entsühnung des Apollo eingesetzte dawnφορία, wobei in feierlicher Theorie delphische Knaben edler Abkunft, einer als Archidaphnephoros nach Tempe ziehen, dort nach einer μεγαλοποεκής **δυσία** von dem heiligen Lorberbaum die Kränze erhalten, und auf der heiligen Strasse, der Pythias, feierlich geleitet von Station zu Station den Lorber nach Delphi bringen vgl. Ael. V. H. III. 1, dazu Bötticher Baumkult S. 384 L.]
- [7] Σωτήρια τὰ ἐν Δελφοῖς· ἄνδρας παγηράτιον Rangabé Ant. Hell. II. n. 968.]
- 8) Plut. virt. mull. c. 2: ξορτήν δ' έκ πασῶν μεγίστην τὰ Ἐλαφηβόλια μέχρι νῦν τῆ Αρτέμιδι τῆς νίκης ἐκείνης ἐν Ὑαμπόλει τελοῦσι: vgl. quaest. symp. IV. 1.
  - 9) Paus. X. 83. 6: έορτη ἐπέτειος: vgl. Steph. Byz. s. v. Δουμία.
- 10) Paus. X. 33. 5: Θέας δὲ μάλιστα ἄξια Διονύσφ δρῶσιν ὅργια, ἔσοδος ἐς τὸ ἄδυτον οὐδὲ ἐν φανερῷ σφίσιν ἄγαλμα οὐκ ἔστι, λέγεται δὲ ὑπὸ τῶν Άμφικλείων μάντιν τέ σφισι τὸν Θεὸν τοῦτον καὶ βοηθὸν νόσων καθεστημέναι κτλ.
- 11) S. Schol. Pind. Olymp. IX. 166; auch C. L. n. 1431; oder gehören diese nach Salamis? vgl. n. 108 und Hesych. I, p. 134.
- 12) Plut. sept. sapp. conv. c. 19: ἐτύγχανε δὲ Λοποοῖς ἡ τῶν 'Ρίων παθεστῶσα θυσία καὶ πανήγυρις, ῆν ἄγουσιν ἔτι νῦν περιφανῶς περὶ τὸν τόπον ἐκεῖνον: dem Poseidon, wie Wachsmuth H. A. II, S. 499 mit Recht behauptet [und wie Paus. IX. 81. 5, Thuc. II. 84 den Poseidon als den Gott von Molykreis, der Stadt auf dem Vorgebirge, Thuc. II. 84 und Paus. X. 11. 6 von dem Vorgebirge selbst erweist. Nicht damit zu identificiren ist aber das ἐερὸν des Zeus Νεμαῖος, das lokrische Νέμειον, wie Hermann that; dies lag am Daphnus nahe Oeneon; dort bei den Νέμειον wird Hesiod ermordet, die Leiche in das Meer getrieben und bei dem Molykrischen Stein ausgeworfen; dort ist zufällig

jene hochgeseierte πανήγυρις und so wird die Leiche Hesiods erkannt und nun an die Todesstätte in das Νέμειον gebracht, vgl. Thuc. III. 96, Paus. IX. 31. 5, 'Αγεὸν 'Ησιόδου p. 323, wo wohl έορτῆς — 'Αριαδνείας in Μολυκρίας zu ändern, nicht umgekehrt mit Göttling p. XII. dies in die Plutarchische Stelle zu setzen ist, dazu Bergk Anal. Alexandr. I, p. 20—81.]

- 18) Paus. X. 88. 8: ἄγουσι δὲ καὶ τελετὴν οι ᾿Αμφισσεῖς ᾿Ανάκτων καλουμένων καίδων · οῖτινες δὲ θεῶν είσὶν οι Ἅνακτες καῖδες, οὐ κατὰ ταὐτά ἐστιν εἰρημένον, ἀλλὰ οί μὲν εἶναι Διοςκούρους, οἱ δὲ Κουρῆτας, οἱ δὲ κλέον τι ἐπίστασθαι νομίζοντες Καβείρους λέγουσι: vgl. Lobeck Agl. p. 1283.
- 14) Anton. Lib. Metam. c. 82: Αμφισσος δε άντι τῆς πρὸς τὴν μητέρα χάριτος ερὸν εδρύσατο Νυμφῶν και πρῶτος άγῶνα ἐπετέλεσε δρόμου, και ἔτι νῦν οι ἐπιχώριοι τὸν άγῶνα διαφυλάσσουσι τοῦτον γυναικί δ΄ ούχ δσιον παρατυχεῖν κ. τ. λ. [Είη Agon τῶν Νυμφῶν ΒΡΑΒΙΑ. ΙΛΑΩ-ΝΙΑ erwähnt Rangabé Ant. II. n. 967.]
- 15) St. A. §. 184, not. 7. [Ueber das ίερον, die στοαί und Fülle der Weihgeschenke s. Polyb. V. 8. 9.]
- 16) Strabo VII, p. 501: ήγετο δὲ καὶ πρότερον τὰ Ακτια τῷ θεῷ στεφανίτης ἀγῶν ὑπὸ τῶν περιοίκων, νῦν δ' ἐντιμότερον ἐποίησεν ὁ Καϊσαρ; [Clem. Alex. Protr. p. 19 D ed. Lugd.: Ἡρακλείδης δὲ ἐν κτίσεσιν 
  ίερῶν περὶ Ακαρνανίαν φησὶν, ἔνθα τὸ Ακτιόν ἐστιν ἀκρωτήριον καὶ 
  τοῦ Απόλλωνος τοῦ Ακτίου τὸ ἱερὸν ταῖς μύαις προθύεσθαι βοῦν; dazu 
  Steph. Byz. s. v. Ακτια, Harpocr. s. v.], vgl. Kruse Hellas II. 2, S. 852 und 
  über die πανήγυρις in Leukas Aelian. hist. anim. XI. 8; über Augusts ἀγῶν 
  μουσικὸς καὶ γυμνικὸς ἱπποδρομίας τε πεντετηρικὸς ἱερὸς aber Sueton. V. 
  Oct. c. 18 und Dio Cass. LI. 1 mit d. Erkl. und Ignarra pal. Neapol. p. 68 fgg., 
  sowie Rinck Rel. II, S. 168 f.
- 17) Anton. Lih. Metam. c. 4: 'Αμβρακιῶται δὲ 'Απόλλωνι μὲν σωτῆρι Θύουσι, τὴν δὲ πόλιν Ἡρακλέους καὶ τῶν ἐκείνου παίδων νενομίκασι Κραγαλεί δὲ μετὰ τὴν ἑορτὴν τὴν Ἡρακλέους ἔντομα Θύουσιν ἄχρι νῦν.
- 18) C. I. n. 2908; [Rangabé Ant. II. n. 967] vgl. Buttmann exc. III ad Demosth. Mid. §. 53, [E. Braun Ant. Marmorw. I. 4, Welcker gr. Götterl. I, S. 203].
- 19) Herod. VII. 197; vgl. Müller Orchom. S. 161 fgg. und Schwenck in Allg. Schulz. 1828, S. 762 oder Welcker's Rh. Mus. VI, S. 576. [Von den Abkömmlingen des als καθαρμός des Landes betrachteten Athamas ward der jedesmal älteste vom πρυτανείον, achäisch λήϊτον genannt, ferngehalten; wird er dort betroffen, wird er, als sollte er geopfert werden, στέμμασι πυκασθείς und in Procession herausgeführt; daher der Name λητήρες als ίεροι στεφανοφόροι άθάμαντες Hesych. s. v. und Welcker griech. Götterl. I, S. 204 f.]
- [20] Dicaearch. p. 408 ed. Fuhr (Frgmta histor. ed. Müller II, p. 262): ἐπ΄ ἄκρας δὲ τῆς τοῦ ὅρους κορυφῆς σπήλαιόν ἐστι τὸ καλούμενον Χειρώνιον καὶ Διὸς ἀκταίου [ερὸν, ἐφ΄ ὁ κατὰ τὸ ἀκμαιότατον καῦμα ἀναβαίνουσι τῶν πολιτῶν οἱ ἐπιφανέστατοι καὶ ταῖς ἡλικίαις ἀκμάζοντες

έπιλεχθέντες έπλ τοῦ [ερέως, ἐνεζωσμένοι κώδια τρίποκα καινά. Zu dem Widderfell vgl. §. 28. not. 28; 57. not. 3. Hier zugleich in der Höle des Chiron das die Hundswuth stillende Bild des Aktaeon Apollod. III. 4.4. Ueberhaupt vgl. Welcker gr. Götterl. S. 204 f., Preller gr. Mythol. S. 93. 309, Gerhard gr. Mythol. I, S. 157, Müller Orchom. S. 348, Revue archéol. 1848, p. 465.]

- [21) Ussing Inscr. gr. ined. p. 4: καὶ εἰς τὰν θυσίαν τῶν σωτηρίων στατῆρας πέντε—; vgl. auch die Inschrift zu Pharsalus bei dems. p. 10.]
- [22) Polyaen. II. 84: ἑορτῆς οὖσης τῶν καλουμένων ξενίων, ἐν ἡ κάντες Κραννόνιοι παίζουσιν; also sightlich dem Ζεὺς ξένιος, ähnlich den unten citirten Έταιρίδεια und Πελώρια geweiht.]
- [28) Plut. qu. Gr. 18: τὸν μὲν λίθον ἐκεῖνον ὡς ἱερὸν σέβονται καὶ θύουσιν αὐτῷ καὶ τοῦ ἱερείου τῷ δημῷ περικαλύπτουσιν ὅταν δὲ τῷ ᾿Απόλλωνι τὴν ἑκατόμβην ἀποδιδῶσι, τῷ Διὶ βοῦν καθιερεύσαντες, μερίδα τοῖς Τέμωνος ἀπογόνοις ἐξαίρετον κέμουσι καὶ πτωχικὸν κρέας ἐπονομάζουσι.]
- [24) Heliod. Aeth. II. 34 squ.: ἡ δὲ θυσία καὶ ἡ θεωρία τετραετη-ρίδα ταύτην ὅτε περ καὶ ὁ Πύθιος ἀγών· πέμπουσιν Αἰνειᾶνες Νεοπτολέμω τῷ ἀχιλλέως ἀχιλλείδης γὰρ εἶναι σεμνύνεται ὁ τῆς θεωρίας ἐξάρχων. Zuerst wird die θυσία dem Apollo gebracht, dann der ἐναγισμὸς τῷ ῆρωι καὶ ἡ ἐπ΄ αὐτῷ πομπὴ an zweiter Stelle. Es folgt dann III. 1—5 die genaue Beschreibung der πομπὴ mit dem ἀρχιθέωρος als ἔππαρχος und der Artemispriesterin von Delphi, auf einem Wagen gezogen von einem Gespann weisser Kühe. Chorgesänge unterwegs, der Umzug um das Grabmal des Neoptolemos, dann die ὁλολυγὴ, dann das Schlachten, dann libirt der ἱερεὺς des Apollo Πύθιος, der vorgèbetet; der ἀρχιθέωρος entnimmt die brennende Fackel der Artemispriesterin und zündet das Feuer auf den Altar.]
- 25) Athen. XIII, 31: οἶδα δὲ καὶ ἑορτὴν τὴν Ἐταιρίδεια ἀγομένην ἐν Μαγνησία, οὐ διὰ τὰς ἑταίρας, ἀλλὰ δι' ἐτέραν αἰτίαν, ἡς μνημονεύει Ἡγήσανδρος ἐν ὑπομνήμασι γράφων ώδε τὴν τῶν Ἐταιριδείων ἑορτὴν συντελοῦσι Μάγνητες, ἱστοροῦσι δὲ πρῶτον Ἰάσονα τὸν Αἴσονος συναγαγόντα τοὺς ᾿Αργοναύτας ἑταιρείω Διὶ θῦσαι καὶ τὴν ἑορτὴν Ἐταιρίδεια; dazu vgl. Arch. Zeit. 1845. S. 106.
- 26) Vgl. Monatak. S. 99 nach Curtius anecdd. Delph. p. 14 und Stephani Reise im nördl. Griechenland S. 40 fgg.: Βώμιος, "Αφεος, Χφυτταΐος, Θφιξάλλιος, Γευστὸς, Κρόνος, Λύκεος, Ίπποδρόμιος, Πάναμος, Απελλαίος, Βουκάτιος: als zwölften oder vielmehr zehnten ergänzt Bergk Beitr. S. 59 Κάφαιος oder Κάφειος?
- 27) Lycophr. Alex. V. 1180: Θύσθλοις Φεραίαν έξαπεύμενοι Θεάν; die ξόανα der Artemis Φεραία aus Pherae nach Sikyon, Argos. Athen als Munychia geholt Paus. II. 10. 6; 32. 5; Έρμᾶς Φεραΐος Θεὸς Callim. fr. 117, Prop. II. 2. 11. [Ueber den Heroenkult der Alcestis daselbst, die selbst als Έπάτη oder Βένδις galt (Hes. s. v. Αδμήτου πόρη) vgl. Eur. Alc. 1001 ff.; Feier derselben in Gesängen in Sparta an den Karneen παννύχου σελάνας, auch in Athen Eur. Alc. 465, dazu auch Hesych. s. v. Αδμήτου μέλος.] Ueberhaupt vgl. Schneidewin in Philol. I, S. 884 f., [Gerhard gr. Mythol. I, S. 439,

Welcker gr. Götterl. I, S. 569; ungenügend über Alcestis Stacke in Jbb. f. Phil. u. Pädag. Bd. LXXIV. S. 240—47.]

- 28) Schol. Arist. Plut. 179: καὶ φασὶν, ὅτι ζηλοτυποῦσαι αί Θετταλαὶ γυναίκες ἐφόνευσαν αὐτὴν (Lais) ξυλίναις χελώναις τύπτουσαι ἐν τῷ ίερῷ τῆς ᾿Αφροδίτης πανηγύρεως οὕσης, ἐν ἡ ἄνδρες οὐ παρεγίνοντο. διὸ τούτου ἕνεκα λοιμὸς κατέλαβε τὴν Θετταλίαν, ἕως ὕστερον ἱερὸν ἐποίησαν ἀνοσίας ᾿Αφροδίτης, ἐπειδὴ αί γυναϊκες ἐν τῷ ἱερῷ ἀνόσιον τετολμήκασι φόνον.
- 39) Athen. XIV. 45: Βάτων δ΄ ὁ Σινωπεὺς ὁ ξήτως σαφῶς ἐμφανίζει τὴν τῶν Σατουρναλίων ἑορτὴν Ἑλληνικωτάτην, φάσκων αὐτὴν παρὰ τοὶς Θεσσαλοῖς Πελώρια καλεισθαι, γράφων οὖτως θυσίας κοινῆς τοῖς Πελασγοὶς γινομένης ἀναγγείλαί τινα τῷ Πελασγῷ ἄνδρα, ῷ ὄνομα ἡν Πέλωρος, διότι ἐν τῆ Λίμονιὰ σεισμῶν μεγάλων γενομένων ξαγείη τὰ Τέμπη ὄρη ὀνομαζόμενα ... διόπερ φασὶν, ἐπεὶ τὴν χώραν κατέσχον, ἀπομίμημα τῆς τότε γενομένης ἑορτῆς θύοντας Διὶ Πελώρῳ τραπέζας τε λαμπρῶς κοσμοῦντας προτιθέναι καὶ οῦτως φιλάνθρωπον τὴν πανήγυριν συντελείν, ῶςτε καὶ τοὺς ξένους ἄπαντας ἐπὶ τὴν θοίνην παραλαμβάνειν καὶ τοὺς δεσμώτας λύειν καὶ τοὺς οἰκέτας κατακλίναντας μετὰ πάσης παρρησίας ἑστιᾶν, διακονούντων αὐτοῖς τῶν δεσποτῶν καὶ τὸ σύνολον ἔτι καὶ νῦν Θεσσαλοὺς μεγίστην ἑορτὴν ἄγοντας προςαγορεύειν Πελωρίαν: vgl. Panofka in Abhh. d. Berl. Akad. 1839, S. 35, Philol. VII. S. 38.
- 30) Schol. Pind. Isthm. I. 11: ἐν δὲ Θεσσαλία Ποωτεσιλάεια: vgl. Philostr. Heroic. II. 5.
  - 81) C. I. n. 1766.
  - 32) Müller Dor. I, S. 202 fgg.
- [83) Herod. VII. 200: κώμη τέ ἐστι, τῆ οὖνομα Ανθήλη κέεται καὶ χῶρος περὶ αὐτὴν εὐρὺς, ἐν τῷ Δήμητρός τε ἱερὸν Αμφικτυονίδος ἱδρυται καὶ ἔδραι εἰσὶ Αμφικτύοσι καὶ αὐτοῦ τοῦ Αμφικτύονος ἱρόν; dazu vgl. Strabo IX. 8. 7: (πυλαίαν) τὴν δὲ μετοπωρινὴν ἐπειδὴ ἐν Πύλαις συνήγοντο, ᾶς καὶ Θερμοπύλας καλοῦσιν ἔθυον δὲ τῆ Δήμητρι οἱ Πυλαγόροι.]
- 84) Plin. H. N. VIII. 70: Thessalorum gentis inventum est equo juxta quadrupedante cornu intorta cervice tauros necare; vgl. Artemid. Oneirocr. I. 8, Heliodor. Aethiop. X. 28—30, Hesych. II, p. 232 s. v. κερατεσσείς, Suet. V. Claud. c. 21: praeterea Thessalos equites, qui feros tauros per spatia Circi agunt insiliunique defessos et ad terram cornibus detrahunt und mehr bei Prideaux ad marm. Oxon. p. 485 fgg., Gronov. thes. antiqu. VII, p. 869, Larcher in M. de l'A. d. Inscr. XLVIII, p. 279, Coraes ad Heliod. X. 30, Böckh ad Schol. Pind. p. 319, Gerhard Vasenb. II, S. 48 fgg., Böttiger kl. Schr. III, p. 325, Creuzer Symbol. IV, S. 418 ff., Müller kl. Schr. II, S. 420. [An den in Thessalien sehr verbreiteten Cult des Poseidon, dieses Schöpfers des thessalischen Landes (Herod. VII. 129, Cultstätten bei Gerhard gr. Mythol. I, S. 206) ist zunächst zu denken, gelten doch Ταύρεια dem Poseidon, der selbst auch Ταύ-

qsog heisst (Hes. s. v.), sind doch in Ephesus an dem Poseidonfest gerade die Taurokathapsien geseiert worden (Artemid. Onirocr. I. 8); und wissen wir auch, dass dem Poseidon πετραῖος, dem Oessner des Tempethales und Schöpfer des Rosses ein Agon daselbst gehalten ward (Schol. Pind. Pyth. IV. 138; Apoll. Rh. Argon. III. 1244 mit Schol.; Philostr. Im. II. 14.)]

35) Confessio S. Cypriani in Act. S., S. Septembr. T. VII, p. 22, angeführt von Preller in Philol. I, S. 349: ἐγενόμην παὶ ἐν τῷ Όλυμπίῷ ὅρει — καὶ ἐμυήθην ἥχους ὁμιλιῶν καὶ ψόφων διήγησιν εἰδον ἐκεὶ φαντάζοντα πρέμνα καὶ πόας ἐνεργεὶν δοκούσας θεῶν ἐπισκοπαῖς. εἰδον ἐκεὶ ὡρῶν διαφορότητα — εἶδον ἐκεὶ χοροὺς δαιμόνων ὑμνούντων καὶ ἄλλων πολεμούντων — καὶ ἐκάστον θεοῦ καὶ θεᾶς ἐθεασάμην τὴν φάλαγγα, μείνας αὐτόθι ἡμέρας τεσσαράκοντα — καὶ ἐσιτούμην ἀκρόδρυα μόνον μετὰ δύσιν ἡλίου, καὶ δὴ ῶν ἔτι ἐτῶν πεντεκαίδεκα ἐμυούμην τὴν ἑκάστου αὐτῶν ἐνέργειαν ὑπὸ τῶν ἑπτὰ ἱεροφαντῶν —; doch bezieht sich der letzte Satz wahrscheinlich auf andere Mysterien, etwa die eleusinischen?

## **§.** 65.

Auch auf den Inseln des aegaeischen Meeres finden wir hin und wieder Feste und Spiele, die auswärtige Theilnahme erregten, wie namentlich auf Euboea die Βασίλεια des Zeus 1), die Γεραίστια des Poseidon 2), und die Αμαρύνθια der Artemis, mit welchen auch eine Art amphiktyonischen Völkerrechts verknüpst war<sup>3</sup>); gleichwie jedoch daneben auch hier symbolische Localculte, wie die Θεσμοφόρια [und Διονύσια] zu Eretria 4) geübt wurden, so lag es schon in der geographischen Beschaffenheit der Mehrzahl jener Inseln gegeben, dass sie sich auf örtliche Gebräuche beschränkten, die auch wenn sie ursprünglich von Aussen angeeignet waren, doch mehr oder minder ihre Localfarbe annahmen. Selbst die Verehrung der Kabiren auf Lemnus und Samothrace fällt in diese Kategorie<sup>5</sup>), und wenn dieser Cultus auch auf letzterer Insel allmälig eine solche Anerkennung gewann, dass er den berühmtesten griechischen Mysterien gleichgeachtet ward 6), so kann dieses nur dem Vertrauen beigemessen werden, das gerade die eigenthümliche Strenge dieser Reinigungsgebräuche zunächst dem griechischen Schiffer und Kaufmann einflössen möchte?); aber schon in Lemnus verschwindet derselbe in den schwankenden Umrissen einer nächtlichen Localfeier<sup>8</sup>), und unter den nämlichen Gesichtspunct füllt jedenfalls auch das neuntägige Sühnfest, wo

alles Feuer auf der Insel ausgelöscht und unter Todtenopfern und Enthaltungen neues vom heiligen Heerde in Delus geholt ward 9). [Auch in Imbros ist der Dienst der Kabiren und des Hermes bezeugt. 10)] Die weiteste Verbreitung hat auf den Inseln des aegaeischen Meeres wohl Dionysus, dessen Feier dann insbesondere auch mit den gewöhnlichen Chören und Schauspielen verbunden war 11); doch bot auch diese an den einzelnen Orten noch mancherlei Besonderheiten dar, wie in Andrus, wo am Tage des Gottes der Wein von selbst aus seinem Tempel floss 12), und in Naxus, wo die Schicksale seiner Gattin Ariadne zu einem doppelten Cultus, der Trauer und der Freude, Anlass gaben 13); und daneben sehlte es keiner Stadt oder Insel noch an sonstigen Einzelfesten, wie z. B. Syrus Ἡράκλεια und Δημήτρια 14), Amorgus Ἡραια 15) und Μυστήρια 16), Mykonus 17) und Tenus Ποσίδεια 18), letztere Insel auch Θεοξένια 19) und ein Rinderschlachtfest 20) feierte, [endlich einen besonderen Heroendienst des Kallistagoras, wie Cythnus einen solchen des Edemos besass 21)], auf Delus ein Fest der grossen Brote für Demeter 22), in Ceos das mit dem Cult des Aristaeus verknüpste | Sühnsest des Ζευς Ίκμαῖος in den Hundstagen 23), auf derselben Insel zu Karthaea Πύθια<sup>24</sup>), zu Koressus kriegerische Spiele mit Fackelläusen vorkommen 25), Parus Πλυντήρια 26) Θεοξένια <sup>27</sup>), kranzlose Opfer der Chariten <sup>28</sup>) und Orgien der Demeter die von dort auch nach seiner Pflanzstadt Thasus hinübergingen 29) [dieses letztere das alte hochverehrte Heiligthum des phönicischen Herakles, und die Opfer seines angeblichen Sohnes Theagenes besass 30)], ohne dass jedoch irgend eines dieser Feste viel mehr als den unmittelbaren Bezirk seiner nächsten Umgebung in Anspruch Nur die delische Panegyris des Apoll und genommen hätte. seiner Schwester machte davon eine glänzende Ausnahme, indem diese nicht nur die Einwohner aller umherliegenden Inseln mit ibren Familien zu festlichen Reigen und mancherlei sowohl musischen als gymnischen Wettkämpfen vereinigte 31), sondern auch von Athen als der Mutterstadt des ionischen Stammes durch Festgesandschaften verherrlicht 32) und namentlich nach der berühmten Lustration von Delus im J. 426 a. Chr. zu einem stehenden Gesammtfeste mit penteterischer Wiederkehr erhoben ward, das zugleich den Mittelpunct einer völkerrechtlichen Amphiktyonie bilden

sollte <sup>33</sup>); auch Wettrennen fügten die Athener damals zu dem übrigen Agon hinzu, und selbst das Aufhören ihrer politischen Grösse that dem Feste im Ganzen um so weniger Abbruch, als sie nach kurzer Unterbrechung wieder in den bleibenden Besitz der Insel gelangten <sup>34</sup>).

- 1) Schol. Pind. Isthm. I. 11; vgl. Corsini de notis Graec. diss. IV, p. Lxxx und Böckh expl. Pind. p. 176 und 221, namentlich auch gegen Meursius und Müller Orchom. S. 151, welche dort  $\Lambda \epsilon \beta \alpha \delta \epsilon i \alpha$  für  $E \dot{\nu} \beta o i \alpha$  corrigiren.
- 2) Schol. Pind. Olymp. XIII. 159: ἐν Εὐβοία Γεραίστια ὑπὸ πάντων Γεραιστίων (Boeckh Εὐβοέων? besser wohl Γεραιστίω) ἄγεται Ποσειδώνι διὰ τὸν συμβάντα χειμώνα ἐν Γεραιστῷ: vgl. Strabo X, p. 685 und Poppo prolegg. Thucyd. I. 2, p. 270.
- 3) Schol, Pind. Olymp. XIII. 159; vgl. Liv. XXXV. 38 und Strabo X, p. 688 mit Sainte-Croix gouvern. fédérat. p. 136 fgg. [Agon der πυρρίχη an den Artemisien, dabei der Name verdienter Männer ausgerufen, vgl. Inschrift bei Rangabé Antiquit. Hellen. T. II. n. 689. Z. 45 und Baumeister in Philol. X. 2, S. 301. Aufstellung von Ehrenstatuen u. Stelen im ξερον der Artemis s. a. a. O. Artemis heisst μαρυσία, wie auch in Athmonon Paus. I. 31; das Fest μαρούνθια genannt nach dem kleinen Ort bei Eretria von Strabo X. 1, p. 448, Steph. Byz. s. v. Apollo neben Artemis daselbst mit verehrt s. Rangabé Ant. Hell. II. n. 1232.]
- 4) Plut. qu. Gr. c. 81: τοῖς Θεσμοφορίοις αἱ τῶν Ἐρετριέων γυναϊκες οὐ πρὸς πῦρ ἀλλὰ πρὸς ῆλιον ὁπτῶσι τὰ κρέα καὶ Καλλιγένειαν οὐ καλοῦσι. [Feier der Dionysien daselbst mit πομπή Rangabé Ant. Hellen. T. II. n. 689. Z. 45; Baumeister Philol. X. 2. S. 301.]
- 5) Vgl. J. A. Astorius de diis Cabiris, Venet. 1703. 8 und Tob. Guthberlet de mysteriis deorum Cabirorum, Franequ. 1704. 4, beides auch in Poleni suppl. thesaur. antiqu. II, p. 825 fgg.; ferner Hadr. Reland dissert. miscell. Traj. ad Rh. 1706. 8, p. 191—206, J. Foy Vaillant de diis Cabiris, Paris 1715, 8, Hemsterh. ad Lucian. D. D. XXVI. 2, Fréret in M. de l'A. d. Inscr. XXVII, p. 21 fgg., Zoëga de obeliscis p. 216 fgg., Creuzer Dionys. p. 149 fgg. und Symbol. III, S. 14-36, Sturz ad Pherec. p. 141 fgg., Böttiger Kunstmyth. I, S. 394 fgg., Rolle sur le culte de Bacchus p. 184 fgg., Müller Orchom. S. 450 fgg. und Prolegg. S. 146-155, Welcker die äschylische Trilogie und die Kabirenweihe zu Lemnos, Darmstadt 1824. 8, S. 160 fgg., [jetzt griech. Götterl. I, S. 828 ff.], Gerhard hyperb. röm. Studien S. 84 fgg., [jetzt griech. Mythol. I, S. 128 ff. 188 f. 141. 524; II, S. 886], R. H. Klausen in A. L. Z. 1833, Sept. St. 156 und Aeneas I, S. 330 fgg., E. G. Haupt de religione Cabiriaca, Regiom. March. 1884. 4 oder Zeitschr. f. d. Alterth. 1834, S. 1162 fgg. und wissensch. Alterthumskunde, Altona 1829. 8, II, S. 18 fgg., Limburg-Brouwer VI, S. 348 fgg., J. Kenrick the Egypt of Herodotus, Lond. 1841. 8, p. 264-287, Ross Intell. Bl. d. Allg. L. Z. 1844. n. 60, S. 493, Rathgeber Schriften, zweite Lie-

ferung: Beschreibung u. Auslegung der gestügelten Gestalten etc. Gotha 1854, fol., Furtwängler Idee des Todes, Abschn. III, Rinck Rel. d. Hell. I, S. 109 ff., 258 ff.; 278 ff.; II, S. 337, [Nägelsbach nachhom. Theol. S. 390—92, Jos. Neuhäuser Cadmilus sive de Cabirorum cultu ac mysteriis, Lips. 1857].

6) Delphi und Samothrace duo sanctissima in terris templa, Liv. XLV. 5. [Galen. de usu part. XVII. 1: απαντες — ανθρωποι — ουδέν ομοιον έχουσιν 'Ελευσινίοις τε καὶ Σαμοθοακίοις ὸργίοις]; ▼gl. Diodor. [III. 55; IV. 43]; V. 47 fgg. und mehr bei J. M. Cnoblach de mysteriis Samothracum ad Apoll. Rhod. I. 916, Viteb. 1706. 4, St.-Croix mystères etc. edit. II, p. 38 fgg., F. W. J. Schelling die Gottheiten von Samothrace, Stuttg. 1815.8, Münter Erklärung einer griech. Inschrift, welche auf die samothrakischen Mysterien Bezug hat, in antiquar. Abhh. S. 210 fgg. und B. Bendtsen Samothracia in dess. Miscell. Hafn. 1818. 8, T. I, P. 2, p. 89-138; endlich Lobeck Aglaoph. p. 1109 mit Heffter in Allg. Schulzeit. 1833. S. 1193 fgg., wo freilich das meiste der früheren Ansicht vor der zerstörenden Schärfe der Kritik verschwunden ist. [Ueber die Oertlichkeit und Reste des Heiligthums s. Blau und Schlottmann über die Alterthümer der von ihnen im Sommer 1854 besuchten Inseln Samothrake und Imbros in Berl. Monatsber. 1855. 25. Oktbr. S. 601-36, auch Gerhard Arch. Anz. 1856. n. 85, S. 141 ff., Arch. Zeit. 1857. N. 94, 95. Taf. 95; n. 98, 99,] Selbst ob die Götter von Samothrace ursprünglich Kabiren geheissen, war schon im Alterthume eben so ungewiss, als die Bedeutung des letzteren Namens und sein Verhältniss zu den Korybanten der grossen Göttermutter oder den Geheimnissen der zerynthischen Grotte, wo nach Schol. Aristoph. Pac. 277 την `Εκάτην όργιάζειν έλέγετο καὶ τελετὰς ήγον αὐτῆ τινὰς καὶ κύνας έθυον, [und Lycophr. 77, dazu Welcker gr. Götterl. I, S. 562], vgl. Strabo X, p. 715 und 723 mit dem bemerkenswerthen Schlusse: ταῦτα δ' οὐκ ἀποδεξάμενος ο Σκήψιος, ως μηθενός έν Σαμοθοάκη μυστικού λόγου περί Καβείρων λεγομένου, παρατίθησιν όμοίως καὶ Στησιμβρότου τοῦ Θασίου δόξαν, ώς τὰ ἐν Σαμοθράκη ίερὰ τοὶς Καβείροις ἐπετελεῖτο· καλεὶσθαι δέ φησιν αύτους έκεινος από του ορους του έν τη Βερεκυντία Καβείρου: auch das Vaticanische Fragment dess. VII. 49: ότι τοὺς ἐν τἢ Σαμοθοάκη τιμωμένους θεούς είρήκασι πολλοί τούς αύτούς τοις Καβείροις, ούδ' αύτους έχοντες λέγειν τους Καβείρους οίτινές είσιν, καθάπερ τους Κύρβαντας και Κορύβαντας, ώς δ' αυτως Κουρήτας και Ίδαίους Δακτύλους. [Als sicheres Resultat von Welcker's Untersuchungen erweisst sich trotz des neuesten, von Neuhäuser dagegen gerichteten Versuchs die älteste Beziehung des Namens Kabiren zu drei Feuerdämonen, Söhnen des Hephästos und der Kabeiro in Lemnos; für diese macht Nägelsbach (nachhom. Theol. S. 391 f.) mit Recht auf ihre leichte Berührung und Mischung mit dem Complex phönikischer Patäken, ihres Vaters Phtah und der ' $\Lambda \varphi \varphi \circ \delta i \tau \eta$   $\xi \varepsilon i \nu \eta$  als Schiffsgottheiten ausmerksam. In Samothrake sind dagegen zunächst zwei, nicht drei, jenen ähnliche, die Schiffer in der Erscheinung des Sct. Elmsseuer rettende Lichtund Zeugungsmächte verehrt, und auf sie der Name Kabiren übertragen; sie lehrt uns Hippol adv. haeres. V. 8 näher kennen: ἔστηκε δε ἀγάλματα δύο

έν τῷ Σαμοθράνων άνακτόρο άνθρώσων γυμνών άνω τευαμένας έγόντων τὰς χείρας άμφοτέρας είς ούρανὸν καὶ τὰς αίσχύνας είς ἄνω έστραμμένας, καθάπερ έν Κυλλήνη το του Έρμου; dem einen wird der Name  $A\partial \alpha \mu$  als samothrakische Bezeichnung ausdrücklich zugeschrieben. Beide fallen wesentlich zusammen mit dem ithyphallischen Hermes der Pelasger oder Kadmilos, der die bleibende Figur bei allem Wechsel der in Samothrake genannten Gottheiten ist, von dem Herodot spricht in der Stelle II. 51: za zwo Καβείρων δογια, τὰ Σαμοθοήϊκες ἐπιτελέουσι παραλαβόντες παρὰ Πελασγῶν; von einem ἰερὸν Ερμῶν spricht ausdrücklich die Inschrift Böckh C. I. n. 3158. Allerdings ist er auch in Lemnos verehrt auf dem Έρμαιον όφος a. Soph. Philoct. V. 1459 und Aesch. Ag. 283. Ein zweites Götterpaar, die Eltern des ersteren, findet sich aber auch in Samothrake und diese werden als die grossen Götter, nicht Kabiren zunächst bezeichnet]; sie meint Varro L. L. V. 58: terra enim et caelum, ut Samothracum initia docent, sunt dei magni... non quas Samothracia ante portas statuit viriles species aeneas . . . sed is mas et femina; [Varro nennt sie an anderer Stelle bei August. civ. d. VII. 18 Jupiter und Juno; die weibliche, dabei hervortretende Macht erscheint sonst als Dia oder Electra, auch als Venus mit dem Pothos zur Seite Plin. XXXVI. 4. 25, sie wird nun unter phrygischem Einfluss als Magna Mater, als Kybele gefasst mit Korybantenbegleitung, unter thrakischem als Mondgöttin Hekate im Verhältniss zu Hermes, unter tyrrhenisch-pelasgischen als Persephone, wobei das Doppelpaar bleibt aber nur willkürlich umgedeutet, so dass zwei weibliche Gottheiten sich nun darin finden]; vgl. Schol. Apoll. I. 917: μυοῦνται δ' ἐν τῆ Σαμοθοάκη τοις Καβείροις, ών Μνασέας φησί και τὰ όνόματα, τέσσαqeς δ' είσι τὸν ἀριθμόν . . . 'Αξίερος μεν οὖν ἐστιν ἡ Δημήτηρ, 'Αξιόπερσα δ' ή Περσεφόνη, Άξιόπερσος δε ό Αίδης, ό δε προςτιθέμενος τέταρτος Κάσμιλος ο Έρμης έστιν. ως ίστορει Διονυσόδωρος: vgl. Preller Demeter S. 363.

7) Schol. Aristoph. Pac. 278: δοχοῦσι δε οί μεμυημένοι ταῦτα δίπαιοι είναι καὶ έκ δεινών σώζεσθαι καὶ έκ χειμώνων: Apoll, Rhod. I. 910: - οσρα δαέντες άξξήτους άγανησι τελεσφορίησι θέμιστας σφότεροι πουόεσσαν ύπελο αλα ναυτίλλοιντο mit Schol, und Diod. IV. 43: έπιγενομένου δε μεγάλου χειμώνος και των άριστέων άπογινωσκόντων την σωτηρίαν, φασίν Όρφέα — ποιήσασθαι τοίς Σαμόθραξι τας ύπερ της σωτηρίας εύχας εύθυς δε τοῦ πνεύματος ένδόντος καλ δυοίν άστέρων έπὶ τὰς τῶν Διοσκούρων κεφαλὰς ἐπιπεσόντων, ἄπαντας μὲν ἐκπλαγῆναι, - διο και τοις έπιγινομένοις, παραδοσίμου γεγενημένης της περιπετείας. άελ τούς χειμαζομένους των πλεόντων εύχας μέν τίθεσθαι τοῖς Σαμόθοσξι, τας δε των αστέρων παρουσίας αναπέμπειν είς την των Διοσκούρων έπιφάνειαν; auf Errettung aus Sturm führt auch die die Amazonen herbeiziehende Sage, die Gründung der Altäre und Opfer der Kybele daselbst zurück Diod. IV. 55, darauf die Massen der Votivtaseln Cic. N. D. III. 37, darauf die rings um die Insel aufgestellten οροι σωτηρίας und Altäre, auf denen nach Diod. V. 47 noch in seiner Zeit geopfert ward, ferner die Samothracia

ferres (Lucr. VI. 1043), elserne mit Gold umgebene Ringe, such von Skleven getragen Plin. H. N. XXXIII. 4. 23: nec non et servitia jam ferrum auro cingunt — cujus licentiae origo nomine ipso in Samothrace id institutum declarat; Isid. origg. XIX. 32. 5; vgl. dazu Neuhäuser p. 144]; dann oben §. 32, not. 10 und Jacobs ad Anthol. Gr. I. 2, p. 278. Ueber die Gebräuche selbst aber am kürzesten Haupt Ztschr. f. d. Alterth. 1834, S. 1164, obgleich auch hier noch das Meiste unklar und bestritten bleibt. Am sichersten ist Schol. Apoll. I. 917: περί γαρ την ποιλίαν οί μεμυημένοι ταινίας απτουσι πορφυράς: und das Sündenbekenntniss, das nach Plutarch apophth. Lacc. p. 197. 229 D. 246 verlangt ward, nebst dem  $n \acute{o} \eta \varsigma$  oder  $n \acute{o} \acute{\eta} \varsigma$ ,  $\ell \epsilon \varrho \epsilon \grave{v} \varsigma$ Κάβείρων ὁ καθαίρων φονέα Hesych. II, p. 298, (ob = ] ] ?) worsuf Keil spec. onomat. p. 108 scharfsinnig auch den κωτάρχης oder κώταρχος μεγάλων θεών Καβείρων C. I. n. 2880 fgg. zurückführt, so wie der βασιλεύς als summus magistratus Liv. XLV. 5 und C. I. n. 2157 fgg., sowie bei Blau und Schlottmann a. a. O. n. 2. 15; Oswool verschiedener Staaten und die Bezeichnung als μύσται εύσεβείς ebendas. n. 2. 8. 9. 10. 12. 14. 15. Ob aber such die Korybantenpriester bei Clem. Alex. protrept. p. 12, ovg Avantoveléstag olg μέλον καλείν καλούσιν, hierher gehören, ist eben so zweiselhast als die Soormosig Plat. Euthyd. p. 277 D oder Soorispol Dio Chrysost. XII, p. 203 A. welche die Erkl. z Hesych. l, p. 1736 und die meisten Neueren nach Samothrace verlegen, obgleich sie vielmehr auf herumziehende Weihepriester deuten; vgl. Lobeck p. 116 und Metzger in Pauly's Realencykl. II, S. 10, auch die **θουνσμοί Μητοφοί unter den Orphicis bei Suidas II. p. 719.** [Dass aber diese jungen orphischen, an den phrygischen Cult sich anschliessenden Weihgebräuche nicht Samothrake fremd schienen, ergiebt deutlich die Institution von βωμοί, θυσίαι μεγαλοποεπείς an die Μήτηο θεών (Diod. III. 55), ergiebt die ausdrücklich bei dem Uebertragen der Kabirischen Weihe nach Tyrrhenien als verehrte Symbole bezeugten αίδοῖα καὶ κίστη des einen von den zwei andern Brüdern getödteten, zu Kabiren gewordenen Korybanten Clem. Alex. Protr. p. 10. Ueber Weihescenen auf Vasengemälden s. Panofka Musée Blacas p. 23 ff., doch ist auch hier die von Welcker Tril. S. 262 vorausgesetzte neuerdings von Feuerbach im Kunstblatt 1844 Nr. 87 ganz anders gedeutet worden. [Lange Inschrist über einen Tempelraub an dem τέμενος τῶν θεῶν und dessen αναθηματα; Errichtung eines βωμός für den König Lysimachus mit jährlichen Opsern und στεφανηφοφείν τους πολίτας bei Blau u. Schlottmann a. a. O. n. 18.

- 8) Cicero N. D. I. 42: quae Lemni nocturno aditu occulta coluntur, tilvestribus saepibus densa? Oder soll man mit Castellanus die Ἰννια έορτη ἐν Λήμνφ aus Hesych. II, p. 50 hierherziehen, insofern allerdings Ino als rettende Leukothea diesen Mysterien nicht fremd seyn könnte? vgl. Creuzer Symb. IV, S. 237.
- 9) Vgl. Welcker Tril. 8. 247 fgg. und Rhode res Lemnicae, Vratisl. 1829. 8, p. 54 fgg. mit der einzigen Beweisstelle Philostr. Heroica XIX. 14, p. 740: ἐπὶ δὲ τῷ ἔργῷ τῷ περὶ τοὺς ἄνδρας ὑπὸ τῶν ἐν Λήρνῷ γυναικῶν

ποτὲ πραχθέντι καθαίρεται μὲν ἡ Λῆμνος καθ' ἔκαστον ἔτος καὶ σβέννται τὸ ἐν αὐτῆ πῦρ ἡμέρας ἐννέα · θεωρὶς δὲ ναῦς ἐκ Δήλου πυρφορεῖ, καν ἀφίκηται πρὸ τῶν ἐναγισμάτων, οὐδαμοῦ τῆς Λήμνου καθορμίζεται, μετέωρος δὲ ἐπισαλεύει τοῖς ἀκρωτηρίοις, ἔστ' αν αἴσιον τὸ ἐςπλεῦσαι γένηται · θεοὺς γὰρ χθονίους καὶ ἀπορρήτους καλοῦντες τότε καθαρὸν οίμαι τὸ πῦρ τὸ ἐν τῆ θαλάττη φυλάττουσιν · ἐπειδὰν δὲ ἡ θεωρὶς ἐςπλεύση καὶ νείμωνται τὸ πῦρ ἔς τε τὴν ἄλλην δίαιταν ἔς τε τὰς ἐμπύρους τῶν τεχνῶν, καινοῦ τὸ ἐντεῦθεν βίου φασὶν ἄρχεσθαι-Vgl. dazu Plut. V. Aristid. 20.

- [10] Steph. Byz.: "Ιμβρος ἐστὶ νῆσος Θράκης ἱερὰ Καβείρων καὶ Έρμοῦ, ον "Ιμβραμον λέγουσιν οἱ Καρες; Schol. Hes. Theog. 338. Inschriften aus Imbros in Berl. Monatsber. 1855. S. 627 ff. erweisen Altarweihe an Hermes (n. 19), das ἱερὸν der θεοὶ μεγάλοι (n. 21. 26), Verzeichniss von Tempelgeräthen gehörig τῷ ἱερῷ τῷ τῆς θεοῦ.]
- 11) Delus C. I. n. 2270, Tenus n. 2880, Syrus n. 2847 c. Ceos n. 2854, Amorgus n. 2263 c, Parus n. 287 c, [Rangabé Ant. Hell. II, p. 367 mit der bestimmten Angabe als Διονύσια τὰ μεγάλα mit τραγωδῶν ἀγών], Astypalaea n. 2483, [wo Heroendienst des Faustkämpfers Kleomedes Ol. 72 auf Geheiss von Delphi eingerichtet wird Paus. VI. 9. 8], Chius Aen. Tact. c. 17; vgl. Eckhel doctr. numm. II, p. 825 fgg.
- 12) Paus. VI. 26: λέγουσι δὲ καὶ "Ανδοιοι παρὰ ἔτος σφίσιν ἐς τοῦ Διονύσου τὴν ἑορτὴν φεῖν οἶνον αὐτόματον ἐκ τοῦ ἱεροῦ: vgl. Piin. H. N. XXXI. 18: statis diebus septenis, und näher II. 106: nonis Januariis . . . dies Theodosia vocatur, mit Welcker ad Philostr. imagg. I. 25, p. 356, der Θεοδαίσια vermuthet; Διονυσοδοσία vorgeschlagen Münchn. Gel. Anz. 1852, S. 587; auch Lebas inscr. Gr. I. p. 53 und J. E. Rivola de situ et antiquitatibus Andri, Frib. 1844. 8, p. 55. Den verborgenen Mechanismus dieser Erscheinung beschreibt Hero de automatis p. 256, vgl. Zeitschr. f. d. Alterth. 1834, S. 978. [Ueber Weinquellen Avellino Opusco. I, p. 148 ff. Aehnliche Erscheinungen in Teos: τὸ μέχρι τοῦ νῦν τεταγμένοις χρόνοις ἐν τῆ πόλει πηγὴν αὐτομάτως ἐκ τῆς γῆς οἴνου ψεὶν εὐωδία διαφέροντος Diod. III. 66.
- 13) Plut. V. Thes. c. 20; Athen. III. 14 über den Dienst des Διόνυσος Βακχεύς und Μειλίχιος; vgl. Böttiger archäol. Museum, Heft I, Weimar 1801. 8, F. Grüter de Naxo insula, Hal. 1883. 8, p. 63, G. Engel quaestt. Naxiae, Gott. 1885. 8, p. 58, Panofka in Abhh. d. Berl. Akad. 1841, S. 86 u. s. w.
- 14) C. I. n. 2847 c: Διονυσίων τε τῷ ἀγῶνι τῶν τραγωδῶν καὶ Ἡρακιείων τῆ πομπῆ καὶ Δημητριείων τῆ λαμπάδι; vgl. Ross in Jahn's Archiv 1832 B. I, S. 216.
- 15) C. I. n. 2264 l. [und Rangabé II. n. 759: εἰς τὸ Ἡραὶ(ον) und Ετ-wähnung des νεωκόρος].
  - 16) Ross inscr. ined. III. p. 61: τὰ πάτρια μυστήρια τοῖς Θεοῖς?
- 17) Des. II, p. 39, [volletändiger Rangabé II. n. 899 mit Erwähnung von άθλα, λαμπάς, στάδιον, δίαυλος, πυγμή].

- 18) C. I. n. 2330; vgl. Tac. Ann. III. 68, wonach die Tenier auf ein Apolloorakel für die Stiftung sich berufen, und insbes. Strabo X, p. 747: Τῆ-νος δὲ πόλιν μὲν οὐ μεγάλην ἔχει, τὸ δ' ἐερὸν τοῦ Ποσειδῶνος μέγα ἐν ἄλσει ... ἐν ῷ καὶ ἑστιατώρια πεποίηται μεγάλα σημείον τοῦ συνέρχεσθαι πλῆθος ἐκανὸν τῶν συνθυόντων αὐτοῖς ἀστυγειτόνων τὰ Ποσειδώνια. [Προεδρίαν ἐν τοῖς ἀγῶσιν ertheilen die Tenier Rangabé II. n. 768.]
- 19) C. I. n. 2338: κοινόν Θεοξενιαστών: vgl. §. 7, not. 10 und §. 10, n. 12.
  - 20) C. I. n. 2336: βουθυσίας έορτή τοίς ἐν Ἡρίστφ θεοίς?
- 21) Clem. Alex. Protrept. p. 19: ἐστὶ μὲν ἐφευφεὶν καὶ ἀναφανδὸν οῦτω κατὰ πόλεις δαίμονας ἐπιχωφίους τιμὴν ἐπιδφεπομένους· παρὰ Κυθνίοις μὲν Ἑδημον (Εὖδημον?), παρὰ Τηνίοις Καλλισταγόραν .
- 22) Athen. III. 74: τούτου τοῦ ἄρτου μνημονεύει Σῆμος ἐν ὀγδόφ Δηλιάδος λέγων ταῖς θεσμοφόροις γίνεσθαι· εἰσὶ δὲ ἄρτοι μεγάλοι καὶ
  ἑορτὴ καλεῖται Μεγαλάρτια, ἐπιλεγόντων τῶν φερόντων · ἀχαΐνην στέατος ἔμπλεων τράγον; vgl. dazu Lobeck Aglaoph. p. 1063.
- 23) Welcker in Hecker's medic. Ann. 1832, Mal S. 26: "in Keos versöhnten die Männer den Hundstern durch Opfer und beteten zum Zeus Ikmaios, dass die Etesien Regen brächten"; vgl. Apoll. Rhod. Argon. II. 516 fgg. mit d. Schol. und Nonnus Dionys. V. 270, Hygin. astron. II. 4 und mehr bei Davis. ad Cic. de div. I. 57 und Bröndsted Reisen und Unters. I, S. 49, der nur das Verhältniss des Aristäus (Diodor IV. 82; vgl. J. G. P. Thiele de Aristaeo, Gott. 1774. 4 und Creuzer Symb. III, S. 156 fgg.) zu diesem Cultus viel zu äusserlich anschlägt, indem er lediglich Clem. Alex. stromatt. VI, p. 630 folgt: πάλιν ίστοροῦσιν Ελληνες, ἐπλειπόντων ποτὲ τῶν ἐτησίων ἀνέμων Αρισταίον ἐν Κέφ δῦσαι Ἰπμαίω Διί: dass Aristaeus selbst eben so wohl Zeus als Apoll ist, hat schon Pindar Pyth. IX. 64 bemerkt, vgl. Athenag. pro Christ. c. 14 mit Müller Orchom. S. 348 und Dor. I, S. 281, sowie Kl. Schr. I, S. 57, G. C. A. Müller de Corcyr. republ. Gott. 1835. 4, p. 55, [Preller gr. Mythol. I, S. 307, Gerhard gr. Mythol. I, S. 165].
  - 24) Anton. Lib. Metam. c. 1; vgl. Bockh C. Inscr. II, p. 290.
- 25) Böckh C. Inscr. II, p. 289. n. 2360, [jetzt genauer bei Rangabé Ant. Hellen. II. n. 821: das Fest im Monat Maimakterion; Bestimmungen über die έστίασις, über den άγων der νεωτεφοι άκοντισμοῦ καὶ τοξικῆς καὶ καταπελταφεσίας und der λαμπάς, sowie der παίδες in den zwei ersten Uebungen. Böckh hält es für ein Athenefest].
- 26) C. I. n. 2265; vgl. oben §. 61, not. 8 und Bergk z. Monatsk. S. 26. [Die Inschrift n. 896 bei Rangabé Ant. Hell. II, p. 596 giebt ein Verzeichniss heiliger Gegenstände, den Göttern Zeus Βασιλεύς, Aphrodite, Apollo Λυκείος, Dionysos Χορευτής, Kora Θεσμοφόρος, Athene Polias gehörig.]
- 27) C. I. n. 2374 e: τυχόντος αὐτῷ τοῦ ἱεράζειν τοὶς Διοςκόροις ἐν τῷ θυσία τῷ γινομένῃ τοὶς Θεοξενίοις, βουλόμενος συνεπαύξειν τοὶς θεοῖς τὴν πανήγυριν καὶ ἄπαντας μετέχειν τῶν ἱερῶν, ἐπελθῶν τὸν δῆμον ἐπαγγέλλεται δημοθοινήσειν ἐν τοῖς Θεοξενίοις: vgl. Thiersch in Abhh.

- d. bayer. Akad. 1834, philol. Cl. S. 622 fgg., [Rengabé Ant. Hellen. II, n. 770c, p. 855.] Vgl. überhaupt oben §. 10, not. 12.
  - 28) Apollod. III. 15. 7 und oben §. 24. Not. 7.
- 29) Paus. X. 28: Κλεοβοίαν δὲ εἰς Θάσον τὰ ὅργια τῆς Δήμητρος ἐνεγκεῖν πρώτην ἐκ Πάρου: vgl. Homer. H. Cerer. 496 und Welcker kl. Schr. I, S. 77, der sie Thesmophorien nennt, vielleicht [und mit Recht] wegen Herod. VI. 134, ὑποζάκορον τῶν χθονίων θεῶν und τὸ ἔρκος θεσμοφόρου Δήμητρος mit τὰ ἐς ἐρσένα γόνον ἄρρητα ίρά? Die Priester hiessen Κάβαρνοι, vgl. Hesych. II, p. 94 mit Valer. ad Harpocr. p. 315, Böckh C. Inscr. II, p. 347 und Stoll ad Antimachi reliqu. Dillenb. 1845. 8, p. 76.
- [30) Ίρον Ἡρακλέος ὑπὸ Φοινίκων ίδουμένον, fünf γενεαὶ vor Amphitiuo Her. II. 44, in Herodots Zeit bereits auch in Tyrus ein ἱρὸν Ἡρακλέος ἐπωνυμίην ἔχοντος Θασίου; vgl. auch VI. 47 und bes. Paus. V. 25. 12. Daselbst nach Orakel der Athlet Theagenes (um Ol. 74 blühend) als ἱερώμενος, und Sohn des thasischen Herakles, als heilender Gott verehrt, Paus. VI. 11. 2.3. Vgl. überhaupt Hasselbach de insula Thaso, Marb. 1838, Movers II. 2, S. 273 ff.]
- 31) Homer. H. Apoll. 147; vgl. Thucyd. III. 104, Dionys. Perieg. 527: ἐρχομένου γλυκεροῦ νέου εἴαρος κ. τ. λ. Δηλίους, ἐπὶ χορευτικῆ μέγιστου φρουῆσαι Menander bei Walz Rhett. gr. IX, p. 196; Luc. de saltat. c. 16: ἐν Δήλφ δέ γε οὐδὲν αί θυσίαι ἄνευ ὀρχήσεως, ἀλλὰ σὺν ταύτη καὶ μετὰ μουσικῆς ἐγίγνοντο παίδων χοροί συνελθόντες ὑπὰ αὐλῷ καὶ κιθάρα, οί μὲν ἐχόρευον, ὑπωρχοῦντο δὲ οί ἄριστοι προκριθέντες ἐξ αὐτῶν. Aber keine Πύθια, wie Dodwell de cyclis p. 247; vgl. Krause Hellen. II. 2, S. 60 und überhaupt Fréret in Acad. d. Inscr. XXVI. p. 209.
- 32) Vgl. oben §. 60, not. 14 und Philochorus bei Schol. Oed. Col. 1043 nach Müller Dor. I, S. 240: ὅταν δὲ τὰ σημεῖα γένηται τὰ παραδεδομένα ἐν τοῖς ἱεροῖς, τότε ἀποστέλλουσι τὴν θεωρίαν οἱ ἐκ τοῦ γένους Πυθιάδα τε καὶ Δηλιάδα, ὁποτέρα ἄν καθήκη αὐτοῖς . . . εἰ δὲ εἰς Δῆλον ἀποστέλλοιτο ἡ θεωρία, κατὰ τὰ προειρημένα θύει ὁ μάντις εἰς τὸ ἐν Μαραθῶνι Δήλιον καί ἐστιν ἱεροσκοπία ἐν τῷ Δηλίφ: auch die Lexikogr. s. ν. Δηλιασταὶ und mehr bei Larcher in M. de l'A. d. İnscr. XLVIII, p. 297 fgg. Grösse des ἐν Δήλφ πλοῖον mit neun Ruderreihen Paus. I. 29. 1; dazu Böckh Seewesen S. 27. Die κύρβεις περὶ τῶν Δηλιαστῶν, wonach zwei Herolde ἐκ τοῦ γένους τῶν κηρύκων τοῦ τῆς μυστηριώτιδος ein Jahr lang ἐν τῷ Δηλίφ Parasiten sind Athen. VI. 26. Alterthümliche Bezeichnung des Geldes durch βόες bei der Heroldformel ἐν τῷ παρὰ Δηλίοις θεωρία Poll. IX. 61. Auch die Messenier τῷ ἀπόλλωνι ἐς Δῆλον θυσίαν καὶ ἀνδρῶν χορὸν ἀποστέλλουσι Paus. IV. 4. 1.
- 33) Vgl. St. A. §. 12, not. 5 und Rivola de Andro p. 18—28; auch Poll. VIII. 107 und A. L. Z. 1841, Sept. S. 87. [Die Reinigung der Insel ἐπ' ὅσον ἔποψις τοῦ ἰεροῦ εἶχε von Pisistratus Herod. I. 64; Thucyd. III. 154; Amm. Marcell. XXII. 12; dazu Curtius gr. Gesch. I, S. 294 f.]
- 34) Vgl. d'Orville in Misc. obss. VII, p. 44 fgg. und Böckh C. Inscr. II, p. 225, sowie Abhdl. Berl. Akad. 1834, p. 21, Ulrichs in Ztschr. f. d. Alterth. 1844, S. 38 ff. [Penteterische Rechenschaftsablagen der Amphiktyonen über Ein-

nahme und Ausgabe des Tempels C. I. n. 158; Rangabé II. n. 856. 857, dazu Böckh Staatsh. I, S. 540; II, S. 78. 111. Δήλια τὰ ἐν Δήλφ ἄνδοας πάλην Rangabé II. n. 968; Δήλια ἄρματι Rang. II. n. 1079.]

## §. 66.

Was die delische Panegyris für die Inseln, dasselbe waren für die ionischen Colonien des asiatischen Festlandes die Пачиона des helikonischen Poseidon am Gebirge Mykale 1), dessen Cultus auch später noch fortdauerte<sup>2</sup>), als die politische Zusammenkunft nach Ephesus verlegt<sup>3</sup>) und hier, wie es scheint, mit dem grossen Feste der Artemis verschmolzen war 4); doch waren auch hier die einzelnen Orte eben so unabhängig in gottesdienstlicher wie in politischer Beziehung, und bieten noch in den dürstigen Spuren, die sich auf die Zeit ihrer selbständigen Grösse zurückführen lassen, bemerkenswerthe Localculte dar. Ephesus selbst beging ein poseidonisches Fest Ταύρια, bei welchem die weinschenkenden Jünglinge Stiere hiessen 5), und Θεσμοφόρια 6), an die sich vielleicht auch das Καταγώγιον mit phallischen Gebräuchen und zügelloser Maskenfreiheit anknüpfte?); und wenn auch diese Demeterfeste auf eine höhere Quelle zurückweisen, woraus sie sich gleichzeitig auch nach Milet, Teos, Kolophon, Smyrna und andere Colonien verpflanzt haben mögen 8) sowie die Dionysien 9), so hatte dagegen Milet seine grossen Διδύμεια des Apoll 10) und die Νηληΐς der Artemis 11) nebst dem freilich dunkeln Feste voraus, das der Ochse des Zeus genannt ward 12); eben so Erythrae den Dienst der "Αφτεμις Στροφαία 13) ausser Dionysien und den jüngeren Σελεύχεια 14), Klazomenae die Προφθασία zum Andenken einer Ueberraschung, die es in den Besitz der Stadt Leuce gesetzt hatte 15), Teos 'Ανθεστήρια, 'Ηράκλεια, Δῖα 16) und Λευκάθεα 17), Smyrna 'Ολύμπια, endlich Samus 'Ελευθέρια des Eros 18), 'Αδώνια 19), und die beiden Feste der Hauptgöttin Hera, deren erstes, vorzugsweise Hoara genannt, durch eine glänzende Procession, die ihre Vermählung mit Zeus seierte 20), das andere Τόνεα durch geheimnissvolle Gebräuche bekannt ist, welche mit dem alten Holzbilde der Göttin vorgenommen wurden 21). Auch die entfernteren Töchterstädte dieser Colonien sind nicht ohne eigenthümliche Erscheinungen in dieser Hinsicht; waren auch die Ανθεστήρια in Cysikus <sup>22</sup>) oder die 'Ασκληπίεια in Lampsakus <sup>23</sup>) eben so wohl mitgebracht, als die Monatsnamen dieser Städte, deren Wurzel gewiss nur in ihren Metropolen zu suchen ist 24), so gehören doch die grossen Τύχεια Lampsakus wie es scheint ausschliesslich an 25), und Cyzikus hatte nicht nur den orgiastischen Cult der grossen Göttermutter von seinen phrygischen Nachbarn angenommen 26), sondern feierte auch Ταυροχόλια<sup>27</sup>) und Φερεφάττια der Persephone, deren ganzer Sagenkreis sich dort verörtlichte 28); [sowie in besonderem Brauch jährlich ihre Stifter Cyzikus und Κλείτη<sup>29</sup>). An der Propontis ist ferner ein das Suchen des Hylas darstellendes Fest zu Kios oder Prusias bemerkenswerth. 30) Ebenso theilen die Städte im Pontus Monatsnamen 31) und vor allem den Dienst der Θεσμοφόρος, wie des Apollo und der Artemis, des Herkules, die Apaturien 32) mit den Mutterstädten; von besonderer Bedeutung wird bereits am Hellespont wie im Pontus und besonders in und bei Olbia der auch mit Agonen verbundene Dienst des als Gott verehrten Achilleus 38). Aus Sinope werden uns Wettkämpfe berichtet und unter anderen Taurokathapsien. 34)] Und auch die Colonie Naukratis in Aegypten beging neben seinen Dionysien Localfeste der Έστία πουτανίτις und des Απόλλων χωμαΐος mit besonderen Gebräuchen 35). Weniger wissen wir von den aeolischen Colonien, zumal des Festlandes, wo ausser dem gryneischen Gesammtfeste 36) höchstens der Dienst des Απόλλων Πορνόπιος in Betracht kommen dürfte 37); auch Lesbus zeichnet sich, neben den Dionysien in Antissa 38), um der räthselhaften Μεσοστροφωνίαι zu geschweigen 39), durch zwei grössere Feste des Απόλλων Μαλόεις 40) und der Αρτεμις Θερμία 41) aus, und hielt daneben zu Ehren der Hera Wettstreite der Schönheit 42), dergleichen auch in Tenedus vorkommen 43). Hier begegnet uns noch der ausländischen Ursprung verrathende Cult des Dionysus Palämon mit Kuhverehrung und Flucht des Priesters, ja in früherer Zeit Kindesopfer, [wie auch von Chios besonders orgiastischer, selbst zu Menschenopfern gesteigerter Dienst des Dionysus bezeugt ist 44).]

<sup>1)</sup> Herod. I. 148; vgl. Paus. VII. 24. 4 und Lehnert de foedere Ionico, Berl. 1830. 8.

<sup>2)</sup> Strabo XIV, p. 947: πρώτον δ' έστιν έν τῆ παραλία τὸ Πανιώνιον, τρισι σταδίοις ὑπερκείμενον τῆς Φαλάττης. ὅπου τὰ Πανιώνια κοινή

πανήγυρις τῶν Ἰώνων συντελείται τῷ Ἑλικωνίῳ Ποσειδῶνι καὶ θυσία, ἱερῶνται δὲ Πριηνεῖς: vgl. VIII, p. 590: καὶ δὴ πρὸς τὴν θυσίαν ταύτην βασιλέα καθιστᾶσιν ἄνδρα νέον Πριηνέα τῶν ἱερῶν ἐπιμελησόμενον . . . τότε γὰρ νομίζουσι καλλιερείν περὶ τὴν θυσίαν ταύτην Ἰωνες, ὅταν θυόμενος ὁ ταῦρος μυκήσηται κ. τ. λ. [Ist an demselben Ort auch das Πανιώνιον ἱερὸν Ἀπόλλωνος ἐν Ἰωνίῳ Hesych. s. v. zu suchen mit dem ältesten dorischen Tempel (Vitruv. IV. 1. 5) des Apollo Panionius (C. I. n. 465. Rangabé Ant. Hellen. II. n. 1040)?]

- 8) Dlodor. XV. 49: κατὰ τὴν Ἰωνίαν ἐννέα πόλεις εἰώθεισαν κοινὴν ποιεῖσθαι σύνοδων τὴν τῶν Πανιωνίων καὶ θυσίας συνθύειν ἀρχαίας καὶ μεγάλας Ποσειδῶνι περὶ τὴν καλουμένην Μυκάλην ἐν ἐρήμω τόπω υστερον δὲ πολέμων γενομένων περὶ τούτυυς τοὺς τόπους οὐ δυνάμενοι ποιεῖν τὰ Πανιώνια μετέθεσαν τὴν πανήγυριν εἰς ἀσφαλῆ τόπον, δς ἢν πλησίον τῆς Ἐφέσου: vgl. Thucyd. III. 104 und E. Guhl Ephesiaca, Berl. 1848. 8, p. 117, Bergk Ind. lect. aestiv. 1847, p. 6, sowie Arch. Zeit. 1858, p. 156.
- 4) Dionys. Hal. IV. 25: [ερὰ κατεσκεύασαν ἀπὸ κοινῶν ἀναλωμάτων, "Ιωνες μεν εν Έφεσφ το της Αρτεμιδος . . ενθα συνιόντες γυναιξίν όμου και τέκνοις κατά τους αποδειχθέντας χρόνους συνέθυόν τε και συνεπανηγύριζον, και άγωνας έπετέλουν ίππικούς και γυμνικούς και των περί μουσικήν ακουσμάτων, καί τούς θεούς κοινοίς αναθήμασιν έδωφοῦντο: vgl. C. I. n. 2954 mit Poll. I. 37 oder Hesych. I, p. 1544; über die Einzelheiten des Festes aber Achill. Tat. VI. 4, VII. 12, VIII. 17, Xenoph. Eph. I. 2, und mehr bei Guhl p. 105 fgg., insbes. auch über das Tempelpersonal, worunter namentlich die Έσσηνες, d. h. βασιλείς (Etym. M. 383) oder ίστιάτοφες τη 'Αφτέμιδι τη Έφεσία γινόμενοι (Paus. VIII. 13) und die Mεγάβυζοι oder verschnittenen Priester, vgl. Hesych. II, p. 552 und Strabo ΧΙΥ, p. 950: [ερέας δ' εὐνούχους είχον, ους έκαλουν Μεγαλοβύζους, καί άλλαχόθεν μετιόντες ἀεί τινας ἀξίους τῆς τοιαύτης προστασίας καλ ηγον εν τιμή μεγάλη, συνιεράσθαι δε τούτοις έχρην παρθένους, [sowie das Bild des Apelles: Megabyzi sacerdotis Dianae Ephesiae pompam Plin. H. N. XXXV. 8. 93] mit Perizon. ad Aelian. V. H. II. 2, Hemsterh. ad Lucian. Timon. c. 22, Boisson. ad Eunap. p. 424, während die ακριτοβάται bei Hesych. I, p. 203 vielmehr eine Staatsbehörde, άρχή τις παρά Έφεσίοις της Αρτέμιδος δυσιών. Drei Stufen der Priesterinnen bei Plut. an sen. sit. ger. resp. c. 24: και των έν Εφέσω περί την Λοτεμιν όμοιως εκάστην Μελλιέρην τοπρώτον, είτα Ἱέρην, τὸ δὲ τρίτον Παριέρην καλούσιν. Ueber die Hierodulen s. oben §. 20, not. 16. Κληϊδες heissen καλ παρά Έφεσίοις τά στέμματα τῆς θεοῦ Hesych. II, p. 277.
- 5) Hesych. II, p. 1352: Ταύρια έορτή τις άγομένη Ποσειδώνος: vgl. Athen. X. 25: παρὰ Ἐφεσίοις οἱ οἰνοχοοῦντες ἦθεοι τῆ τοῦ Ποσειδώνος έορτῆ ταῦροι ἐκαλοῦντο: gehört aber dahin auch Artemid. Oneirocr. I. 8: ταύροις δ' ἔτι κατὰ προαίρεσιν ἐν Ἰωνία παῖδες Ἐφεσίων διαγωνίζονται? [Bergk a. a. O. bezieht auf dieses Fest Hom. Il. XX. 408 ff.]

- 7) Martyr. S. Timoth. bei Phot. bibl. c. 254: ὅτι ἡ παρὰ τοῖς Ἐφεσίσις δαιμονιώδης καὶ βδείνκτὴ ἑορτὴ ἡ λεγομένη καταγώγιον τόνδε τὸν τρόπον ἐτελεῖτο προσχήματα μὲν ἑαυτοῖς ἀπρεπῆ περιετίθεσαν, πρὸς δὲ τὸ μὴ ἐπιγινώσκεσθαι προσωπείοις κατακαλύπτοντες τὰ ἑαυτῶν πρόςωπα πολλά (leg. ῥόπαλα, Ducang. gloss. Gr. p. 607) τε καὶ εἴδωλα ἐπιφερόμενοι καί τινα ἄδοντες ἄσματα ἐπήεσάν τε ἀνδράσι καὶ σεμναῖς γυναιξὶ κατὰ ληστρικὴν ἔφοδον καὶ φόνους εἰργάζοντο κατὰ τοὺς ἐπισήμους τόπους τῆς πόλεως καὶ ἔπραττον προθύμως τὰ ἄθεσμα, ὡς ἐνθέσμοις ἔργοις τοῖς ἀθέσμοις καλλωπιζόμενοι: vgl. Lobeck Agl. p. 177, der es aber gewiss mit Unrecht auf den Cult der Artemis bezieht, da die καταγωγὴ τῆς Κόρης ein bekanntes Ingrediens des Demeterdienstes war, Diodor. V. 4. Oder bakchisch? Vgl. Preller Demeter S. 123. [In Ephesus in der Familie des Androclus erblich der Name als βασιλεῖς mit den königlichen Abzeichen, Proedrie in den Agonen καὶ τὰ ἑερὰ τῆς Ἐλευσινίας Δήμητρος Strabo XIV. 1. 2.]
- 8) Milet, Parthen. narr. c. 8, [Stephan. Byz. s. v. Mllnzos, dazu Bötticher Baumk. S. 404, der aber das Lokale ganz verschweigt, wo in der Procession junge Fichten, das bakchische Symbol zum Heiligthum der Götter getragen werden] und Maur. Schmidt de Didym. Sympos. schediad. 1853, p. 7, Abdera, Athen. II. 26, Gambreum C. I. n. 3562, dazu Franz fünf Städte etc. S. 17 u. s. w.
- 9) Dionysien in Milet Diod. XIII. 104, Steph. Byz. s. v., mit Ztschr. f. d. Alterth. 1838, p. 496, Fest der Εωρα mit Gesängen auf Theodoros in Kolophon. Athen. XIV, p. 618; [Dionysien in Teos als Geburtsstätte des Dionysos Diod. III. 66, Vitruv. III. 3; VII Praef., mit den Inschriften über die Weihung der ganzen Stadt εράν είμεν καὶ ἄσυλον τοῦ Διονύσον C. I. II. n. 3046. 8047. 8048. 3049 ff, über jährliche Feier n. 8067, über den dortigen Sitz des κοινὸν τῶν περὶ τὸν Διόνυσον τεχνιτῶν τῶν ἐπ΄ Ιωνίας καὶ Ελλησπόντου Böckh C. I. II, p. 657 sqq.]; in Smyrna bacchisches Fest im Anthesterion mit dem wenigstens späteren Brauch: πέμπεται γάρ τις μηνὶ Λυθεστηριῶνι μεταρσία τριήρης ἐς ἀγορὰν, ἢν ὁ τοῦ Διονύσου εερεύς, οἶον κυβερνήτης, εὐθύνει πείσματα ἐκ θαλάττης λύουσαν Philostr. V. Sophist. I. 25.
- 11) S. oben §. 40, not. 25 und über die μεγάλα Διδύμεια selbst C. I. n. 2881 fgg. und 8208. Wie verhalten sich aber dazu die Πύθια ἐν Μιλήτφ n. 1068? vgl. Krause Hellen. II. 2, S. 66.
- 11) Plut. mull. virt. c. 16, Polyaen. strateg. VIII. 35, Aristaenet. epist. I. 15.
- 12) Hesych. I, p. 1004: Διὸς βοῦς ὁ τῷ Διὶ ἄνετος βοῦς ὁ [ερός ἐστὶ δὲ ἐορτὴ Μιλησίων: vgl. Larcher p. 254, der freilich ganz unglücklich Διόμου βοῦς emendirt; eher kann man die βοηγία C. I. n. 2858 hierher ziehen.
- 13) Athen. VI. 74: ἦν δὲ έορτὴ καὶ πανήγυρις ἀγομένη Αρτέμιδι στροφαία κ. τ. λ.

- 14) [Die zwei Feste mit Agenen bezeugen Rangabé Ant. Hellen, II. n. 787. 738, vorher Curtius Anecd. Delph. n. 68. 69.]
- 15) Diodor. XV. 18: οἱ δὲ Κλαζομένιοι διάστημα πλέον ἀπέχοντες τεχνάζονται τι τοιοῦτο πρὸς τὴν νίκην κληρώσαντες ἐξ ἑαυτῶν ἀποικους ἔπτισαν πλησίον τῆς Λεύκης πόλιν, ἐξ ἡς ὁρμηθέντες ἄμ' ἡλίφ ἀνατέλλοντι ἔφθασαν τοὺς Κυμαίους τὴν θυσίαν ἐπιτελέσαντες τούτφ δὲ τῷ φιλοτεχνήματι γενόμενοι κύριοι τῆς Λεύκης ἐπώνυμον ἑορτὴν κατ ἐνιαυτὸν ἐπεστήσαντο, τὴν πανήγυριν ὀνομάζοντες Προφθασίαν; um Ol. XCIX. [Leuke selbst hatte ein ἱερὸν ᾶγιον ᾿Απόλλωνος, wo das entscheidende Opfer gebracht ward.]
- 16) C. I. n. 8044; vgl. n. 3059 und 8088, wo gymnische und musische Spiele, die dem Herakles, dem Hermes, und den Musen geweiht scheinen?
- 17) C. I. n. 8066; womit gewiss auch der Monatsname Δευκαθιών in Lampsakus zusammenhängt; vgl. Monatsk. S. 68.
- 18) Athen. XIII. 12: Σάμιοι δὲ, ῶς φησιν Ἐρξίας ἐν Κολοφωνιακοῖς, γυμνάσιον ἀναθέντες τῷ Ερωτι τὴν διὰ τούτων ἀγομένην ἑορτὴν Ἐλευ-θέρια προςηγόρευσαν.
- 19) Athen, Χ. 74: τρείς ποτε κόρας Σαμίας φησίν Λδωνίοισι γριφεύειν παρὰ πότον κ. τ. λ.
- 20) Lactant. inst. Christ. I. 17: simulacrum in habitu nubentis est figuralum et sacra ejus anniversariu nuptiurum ritu celebrantur; vgl. Polyaen. strateg. I. 23: μελλόντων Σαμίων έν τῷ ξερῷ θυσίαν ποιεῖν τῆς Ἡρας πάνδημον, ἐν ἡ μεθ' ὅπλων ἐπόμπευον: vgl. Athen. XII. 30: τὴν ἑορτὴν ἄγοντες τῶν Ἡραίων ἐβάδιζον κατεκτενισμένοι τὰς κόμας ἐπὶ τὸ μετάφρενον καὶ τοὺς ὧμους, mit dem Sprichwort: Ἡραῖον βαδίζειν und der Stelle des Asios und mehr bei Böttiger Kunstmythol. II, S. 235 und Panofka tes Samiorum, Berl. 1822. 8, p. 51. Später vorübergehend Λυσάνδρια Plut. V. Lysand. c. 18. Κρησίπαιδα, ἐν Σαμιακῷ θυσία ἡ λέξις φέρεται δῆλον ὅτι μέρη ἱερείων λέγεται Hesych. s. v. II, p. 345. Hera von Samos als Πελασγὸς bezeichnet Dion. Perieg. V. 534.
- 21) Athen. XV. 12: διόπες ἐξ ἐκείνου καθ' ἔκαστον ἔτος ἀποκομίζεσθαι τὸ βρέτας εἰς τὴν ἤτονα καὶ ἀφανίζεσθαι, ψαιστὰ δὲ αὐτῷ παρατίθεσθαι, καὶ καλεϊσθαι Τόνεα τὴν ἑορτὴν, ὅτι συντόνως συνέβη περαιειληθῆναι τὸ βρέτας ὑπὸ τῶν τὴν πρώτην αὐτοῦ ζήτησιν ποιησαμένων; Paus. VIII. 23. 4: πρεςβύτατον μὲν ἡ λύγος ἐστὶν αὐτῶν ἡ ἐν τῷ Σαμίων πεφυκυῖα ἱερῷ "Hρας und VII. 44; vgl. Schwenck Andeut. S. 69 mit Welcker's Note S. 276, der auch vermuthet, dass bei dieser Ceremonie vielleicht noch das Brett (σανὶς) gebraucht worden sey, das nach Clem. Alex. protrept. p. 30 [(vgl. oben §. 18. Not. 12)] in ältester Zeit die Stelle des Holzbildes vertrat; auch Müller Dor. I, S. 396 und zur Parallele die "Αρτεμις Λυγοδέσμα Paus. III. 16 mit Schneidewin Diana Phacelitis p. 28, [sowie Gerhard gr. Mythol. I, S. 192, Welcker gr. Götterl. I, S. 368].
  - 22) C. I. n. 3655; auch Διονύσια, s. Böckh II, p. 918.

- 23) C. I. n. 3641b, T. II, p. 1131. [Die éoqual geseiert im Lenseon, Anthesterion und Leukathion mit Stephanephorie aller Lampsakener, Schulvacanz, Ruhe der Sklaven, Stillstand der Rechtspsiege und Steuererhebung.]
- 24) In Lampsakus Βαδοομιών, Αηναιών, Αρτεμισιών, Αευκαθιών, worüber oben not. 17; in Cyzikus Κυανεψιών, Απατουρεών, Ποσειδεών, Αηναιών, Ανθεστηριών, Αρτεμισιών, Καλαμαιών, Ταυρεών, von welchen der letzte an die ephesischen Ταύρια oben not. 5, der vorletzte vielleicht an die samische Αφροδίτη έν καλάμοις erinnert, vgl. Guhl Ephes. p. 125 und im Allg. Belley in Caylus recueil d'antiquités II, p. 285 fgg.
- 25) C. I. n. 3644. Oder wären diese erst römisch? Lobeck Agl. p. 595. Doch in Smyrna bereits ein altes  $T\dot{\nu}\chi\epsilon\iota\nu\nu$  mit dem von Bupalos gesertigten  $\ddot{\alpha}\gamma\alpha\lambda\mu\alpha$ , wie ein Tempel und altes  $\xi\dot{\alpha}\nu\nu\nu$  der Tyche zu Pharae in Messenien Paus. IV. 30. 2 ff., ein  $T\dot{\nu}\chi\eta\varsigma$   $\iota\epsilon\rho\dot{\nu}\nu$  aus älterer Zeit in Theben (Paus IX. 161). [Vgl. auch das Fest der Tyche in Athen oben §. 62. Not. 32.]
- 26) Herod. IV. 76: εύρε γὰρ τῆ μητρί τῶν θεῶν ἀνάγοντας τοὺς Κυζικηνοὺς ὁρτὴν κάρτα μεγαλοπρεπέως εὕξατο τῆ Μητρί ὁ ἀνάχαρσις θύσειν τε κατὰ ταὐτὰ, κατὰ ῶρα τοὺς Κυζικηνοὺς ποιεῦντας καὶ πάννυχίδα στήσειν .... τὴν ὁρτὴν ἐπετέλει τῆ θεῷ τύμπανόν τε ἔχων καὶ ἐκδησάμενος ἀγάλματα: vgl. C. I. n. 3657: αί συντελοῦσαι τοὺς κόσμους παρὰ τῆ μητρί τῆ Πλακιανῆ καὶ ἱεροποιοί αἱ προςαγορευόμεναι θαλάσσιαι καὶ αἱ συνοῦσαι μετ' αὐτῶν ἱέρειαι, und mehr bei J. Marquardt Cyzicus u. s. Gebiet, Berl. 1836. 8, 8. 95 fgg., [sowie Bāhr ad Herod. l. c.].
- 27) Hesych. II, p. 1353: ταυροχολία έορτη έν Κυζίκο: ob ταυροπόλια? oder bakchisch, wie Spanheim Us. et Pr. numism. I, p. 392 wegen Athen. ΧΙ. 51: έν δὲ Κυζίκο και ταυρόμορφος ίδρυται?
- 28) Plut. V. Luculi. c. 10: τῆς τῶν Φερεφαττίων ἑορτῆς ἐνεστώσης ἡπόρουν βοὸς μελαίνης πρὸς τὴν θυσίαν: vgl. Porphyr. abstin. I. 25 und Appian. B. Mithrid. c. 75: λέγεται δὲ ἡ πόλις ἐμπροίπιον ὑπὸ Διὸς τῆ Κόρη δοθῆναι καὶ σέβουσιν αὐτὴν οἱ Κυζικηνοὶ μάλιστα θεῶν: auch Prop. III. 22. 4: raptorisque tulit qua via Ditis equos, mit Hertzberg p. 374 und mehr bei Marquardt S. 120, Klausen Aeneas S. 97, Preller Demeter S. 125, Creuzer IV, S. 295 u. s. w.
- 29) [Leichenspiele in der Propontis zu Ehren des Stifters Cyzicus und seines Sohnes mit Sprung, Ringen, Wurf erwähnt Hygin. f. 273. Bei den jährlichen Todtenopfern für Kyzikos und Kleite Iáoves ξμπεδον αίελ πανδήμου μύλης πελάνους ἐπαλετφεύουσιν Apoll. Rhod. Argon. I. 1076 f. mit Schol.]
- [30) Strado XII. 4. 8: καὶ νῦν ἔτι ἑορτή τις ἄγεται παρὰ τοὶς Προυσιεῦσιν καὶ ὀρειβασία διασευόντων καὶ καλούντων "Τλαν ὡς ἄν κατὰ ζήτησιν τὴν ἐκείνου πεποιημένων τὴν ἐπὶ τὰς ὅλας ἔξοδον.]
- [31) Böckh ad C. I. II. n. 2083, p. 87. 1000 stellt für Olbia zusammen Βοηδορμιών, Ανθεστηριών, Καλαμαιών (n. 2082), Απατουρεών.]
- [32) Apollodienst in Olbia als προστατήριος oder προστάτης C. I. n. 2067. 68. 69. 70—75, in Panticapaeon, Phanagoria C. I. n. 2014. 21. 18. 2131; an letzterem Orte mit Agonen; n. 2118: Απόλλωνι άγωνοθετήσας. Artemis Tau-

rica als Παρθένος mit Heiligthum in Heraklea, Chersonesus und auf dem Vorgebirg Parthenion Strabo VII. LV. p. 308, dazu Böckh C. I. II. p. 89; Αγροτέρα in Panticapaeum C. I. n. 2117; Έφεσεία ebendaselbst n. 2117; Απάτουρον τὸ τῆς Αφροδίτης ἱερὸν am cimmerischen Bosporus nahe Κῆποι Strabo XI. 2. 10, p. 495; in Phanagoria τῆς Αφροδίτης ἱερὸν ἐπίσημον τῆς Απατούρου Strabo l. c. und inschriftlich θεὰ Αφροδίτη Οὐρανίη Απατούρη C. I n. 2120. 2125. 2109 b. 2133. Herakles in Herakleia n. 2102. 2120 b. Ob auf Herakleia die Agonen: πάλη δρόμος ἀπόντιον ἀγκύλη gehen nach Inschrift ebendaher n. 2099? Demeter hat ein ἱρὸν bei Olbia (oder Μήτης?) Her. IV. 53 mit Bähr ad l. c. und Böckh im C. I. II, p. 56; Demeter Θεσμοφόρος in Panticapaeum C. I. n. 2106. 2107. 2108.]

- [33] Azilleiov am Hellespont; Strabo XIII. 1. 39: Azill. 6' έστιν ο τόπος, εν φ τὸ Αχιλλέως μνημα κατοικία μικοά; dazu XIII. 1. 32: τοῦ μεν ούν Αχιλλέως και ιερόν έστι και μνήμα πρός τῷ Σιγείω, Πατρόκλου δε και Άντιλόχου μνήματα και έναγίζουσιν οί Ίλιεις πάσι και τούτοις καὶ τῷ Αἴαντι. Jährliche Pompe mit vierzehn Θεωροί aus Thessalien und Opfer (Θετταλικά έναγίσματα) für Achill als Heros und als Gott, aber oft versaumt Philostr. Heroid. XVIII. 14. Insel Leuke vor dem Istros ίερά τοῦ Αχιλλέως Strabo VII. 3. 16. 'Αχιλλεύς Ποντάρχης als Gott verehrt in Olbia Borysthenis s. Dio Chrysost. p. 80, C. I. n. 2076. 2077. 2077 b. 2077 c. 2080; Agonen: δίαυλου καὶ δίσκου — δρόμφ παίδων C. l. n. 2076. Nahebei auf Hylaea das άλσος ίερον Αχιλλέως und der δρόμος Αχίλλειος Strabo VII. 3. 19, Herod. IV. 55. 76, dazu C. I. n. 2096 b. c. d. mit Böckh II, p. 144 und vor allem Köhler Mémoire sur les îles et la course consacrées à Achille in Mem. de l'Acad. de St. Petersb. Vol. X. Azillesov am cimmerischen Bosporus dem Παρθένιον gegenüber Strabo VII. 4. 5, ἐν ἡ τὸ ἀχιλλέως ໂερὸν Strabo XI. 2. 6.]
- [34) C. I. III. n. 4157: γυμνασίαρχον ἄρχοντα τοῦ πρεςβυτικοῦ ποντάρχην ἐπιτελέσαντα ταυροκαθάψια καλ κυνηγέσιον κτλ., vgl. dazu Sengebusch Sinopic. quaest. specimen Berl. 1846. p. 12.]
- 85) Athen. IV. 32: παρὰ δὲ Ναυκρατίταις ἐν τῷ πρυτανείῷ δειπνοῦσι γενεθλίοις Ἑστίας πρυτανίτιδος καὶ Διονυσίοις, ἔτι δὲ τῷ τοῦ κωμαίου ᾿Απόλλωνος πανηγύρει, εἰςιόντες πάντες ἐν στολαῖς λευκαῖς . . . καὶ κατακλιθέντες ἐπανίστανται εἰς 'γόνατα, τοῦ ἱεροκήρυκος τὰς πατρίους εὐχὰς καταλέγοντος συσπένδοντες · μετὰ δὲ ταῦτα κατακλιθέντες λαμβάνουσιν ἔκαστος οἴνου κοτύλας δύο κ. τ. λ.
- 86) Wofern diese wirklich in solcher Art existirte; vgl. St. A. §. 76, not. 12 und über den dortigen Apollocult oben §. 40, not. 22.
- 37) Strabo XIII, 1. 64, p. 613: παρ' Λίολεῦσι δὲ τοὶς ἐν 'Λσία μιστὶς (Casaub. μείς τις, vgl. Bergk z. Monatsk. S. 8) καλείται Πορνοπιών, οῦτω τοὺς πάρνοπας καλούντων Βοιωτῶν, καὶ δυσία συντελείται Πορνοπίφ 'Απόλλωνι.
- 38) Aristot. Oecon. II. 2. 6: 'Αντισσαίος είθισμένων αὐτῶν λαμποῶς ἄγειν Διονύσια, έν οίς ἄλλα τε πολλὰ ἀνήλισκον έξ ἐνιαυτοῦ παρα-

σκευάζοντες καὶ ξερεία πολυτελή, ύπογυίου δε οὖσης ταύτης τής έορτής ἔπεισε αὐτοὺς τῷ μεν Διονύσῷ εὖξασθαι εἰς νέωτα ἀποδώσειν δικλάσια, ταῦτα δε συναγαγόντας ἀποδόσθαι.

- 39) Hesych. II, p. 578: μεσοστροφωνίαι ήμέραι, εν αίς Λέσβιοι ποινην θυσίαν επιτελούσι.
- 40) Thucyd. III. 3: Απόλλωνος Μαλόεντος ἔξω τῆς πόλεως ἐορτὴ, ἐν ἤ πανδημεὶ Μυτιληναῖοι ἑορτάζουσι: vgl. Larcher p. 284, Müller Dor. I, S. 227, S. L. Plehn Lesbiaca, Berl. 1836. 8, p. 116. Auch μυριπαῖος? Schol. Nicand. Theriac. 613. [Apollon Κοροπαῖος (also ein thessalischer Cult), heisst es bei Nicander Ther. V. 614, hat in die Tamariske gelegt μαντοσύνας παὶ θέμιν ἀνδρῶν, vgl. Bötticher Baumk. S. 347.]
- 41) Θερμιαπή πανήγυρις, C. I. n. 2184—88: vgl. Aristid. serm. sacr. I, p. 503: τὴν Θερμαίαν Ἄρτεμιν, ἣ τὰς πηγὰς τὰς θερμὰς ἔχει, mit Böckh C. Inscr. II, p. 191.
- 42) Schol. Iliad. IX. 128: παρὰ Λεσβίοις ἀγῶν ἄγεται πάλλους γυναικῶν ἐν τῷ τῆς Ἡρας τεμένει, λεγόμενος Καλλίστεια: vgl. Anthol Pal. IX.
  189, Hesych. II, p. 1080 s. v. Πυλαιειδέες: αι ἐν πάλλει πρινόμεναι τῶν
  γυναικῶν καὶ νικῶσαι, dazu Welcker Kl. Schr. II, S. 87 ff., Krause Gymnastik S. 35, St. Johns Hellens I, p. 299.
  - 43) Athen. XIIF. 90; vgl. Preller Demeter S. 347.
- 44) Ael. H. An. XII. 34: Τενέδιοι δὲ τῷ πάλαι ἄν (Gerhard I. Παλαίμονι) ἀρίστην Διονύσῷ ἔτρεφον πύουσαν βοῦν, τεποῦσαν δὲ ἄρα αὐτὴν οἱὰ δήπου λεχὰ θεραπεύουσι τὸ δὲ ἀρτιγενὲς βρέφος καταθύουσι ὑποθήσαντες πόθορνον ὅ γε μὴν πατάξας αὐτὸ τῷ πελέπει λίθοις βάλλεται τῷ ὁσίᾳ καὶ ἔστε ἐπὶ τὴν θάλατταν φεύγει mit Gerhard im Rhein. Mus. N. J. IX, p. 616 ff., der dazu anführt Tzetz. ad Lycophr. 229: Παλαίρων βρεφοπτόνος ὁ Μελιπέρτης ὁ τῆς Ἰνοῦς ὑιὸς ούτος σφόδρα ἐτιμᾶτο ἐν τῷ Τενέδῷ, ἔνθα καὶ βρέφη αὐτῷ ἐθυσίαζον, vgl. auch die dort haftende Sage von der Versenkung des Tenos und Leukotheos in das Meer Tzetz. ad Dion. Perieg. V. 536; zu Tenedos und Chios Menschenopſer dem Dionysos τὰράδιος Porphyr. abst. II. 54, vgl. oben §. 27. Note 4; in Chios οἶστρος βακτικός der Fraun Ael. H. A. III. 42; über das Fest selbst und seine Sicherung s. Aen. Tact. c. 17; Χὶοι δὲ ἄγοντες τὰ Διονύσια καὶ πέμποντες πομπὰς λαμπρὰς πρὸς τοῦ Διονύσου τὸν βωμὸν προκαταλαμβάνουσι τὰς εἰς τὴν ἀγορὰν φερούσας ὁδοὺς φυλακαῖς καὶ δυνάμεσι πολλαῖς κτλ.

## §. 67.

Unter den dorischen Colonien der östlichen Richtung behauptet wie an Macht und Grösse so auch durch die Zahl und Bedeutung seiner Culte die erste Stelle Rhodus 1), und unter diesen Culten selbst wieder das jährliche Somnenfest Alux oder Alleux 2), mit gymnischen und musischen Spielen 3) und einer grossen Procession 4),

die wahrscheinlich das Opfer von vier Rossen begleitete, welche dem Gotte in das Meer gestürzt wurden 5), während die Spiele zunächst dem Andenken des Landesheros Tlepolemus gegolten haben sollen 6). Ausserdem begegnet uns daselbst der eigenthümliche Dienst des Herakles zu Lindus, wo unter Verwünschungen Ackerstiere geopfert wurden 7), und die feuerlosen Opfer der Athene, welcher auch Παναθάναια geseiert worden zu sein scheinen 8), nebst zahlreichen Verbindungen zur Verehrung sonstiger Götter, deren jede natürlich auch ihr besonderes Fest hatte 9); von allgemeineren Festen aber die Σμίνθια des Apollo 16), die ländlichen Gebräuche der Παγλάδια 11) und Ἐπισκάφια 12), das Kinderfest des Schwalbenliedchens 13), ferner Διονύσια 14), Κρόνια mit Menschenopfern 15), und endlich Διπανάμια des Zeus, in dessen Beinamen sich zugleich der Monatsname wiederfindet, den Rhodus wie seinen ganzen übrigen Kalender mit dem dorischen Stamme gemein haben mochte 16). Auch versteht es sich von selbst, dass Rhodus an dem Gesammtfeste des triopischen Apollo Theil nahm, das den Mittelpunkt des dorischen Städtebundes an der karischen Küste bildete 17) und von welchem nur Halikarnassus in Folge Fehltritts ausgeschlossen war 18); was jedoch die übrigen Theilbaber dieses Bundes betrifft, so wissen wir Näheres, abgesehen von dem berühmten Dienst der Aphrodite zu Knidus 19) nur über den Cultus von Kos, wo der Hauptgott Asklepios, wie es scheint, ein Fest unter dem Namen φάβδου ἀνάληψις 20), Demeter Θαλύσια 21) besass, und auch die Culte der Hera und des Herakles sich dadurch auszeichneten, dass ersterer keinem Sclaven irgend eine Theilnahme an dem Opfer gestattete 22), letzterer, dessen Sitz der Ort Antimachia war, von einem Priester in weiblicher Kleidung verrichtet ward 23). Dagegen öffnet Kreta wieder einen Blick auf eigenthümliche Cultusformen, die, wenn auch grossentheils älter als die dorische Bevölkerung der Insel, doch an dieser später ihre hauptsächliche Trägerin fanden: vor allem die Mysterien des Zeus 24), der hier nicht bloss geboren 25) sondern auch begraben 26) sein sollte, und an dessen Schicksale sich einerseits der orgiastische Cultus der Kureten mit ihren wilden Kriegstänzen 27), andererseits die symbolischen Hochzeitsgebräuche anschlossen 28), die wir vielleicht auch in dem Feste der Ἡρόχια erkennen dürfen 29); ferner

die Έλλώτια zum Andenken der Europa, deren Gebeine dabei in einem colossalen Myrthenkranze umhergetragen wurden 30); die 'Ινάχια der Ino oder Leukothea 31), die Υπερβώϊα 32), die trieterische Todesfeier des Διόνυσος Ζαγρεύς 33), die Θεοδαίσια oder Götterschmäuse 34), und was sonst die erhaltenen Monatsnamen sei es für die ganze Insel oder für einzelne Städte derselben an Festen ergeben 35). Denn dass auch hier wieder örtliche Verschiedenheit herrschte, geht aus den Urkunden hervor, wo z. B. derselbe Monat, der in Olus Hραιος, in Latus Θερμόλαιος 36), oder der in Priansus Δρομήτος, in Hierapytna Ίμάλιος heisst 37); und auch ohne zu fragen, ob nicht schon von den vorhin erwähnten Festen manche besonderen Städten angehörten, finden wir geradezu in Phaestus Ἐκδύσια der Leto 38), in Cydonia Ερμαια erwähnt, bei welchen die Sclaven Herrenrechte ausübten 39). [Eine reiche Uebersicht der Culturstätten der nicht dorischen mit Knossos eng verbundenen Stadt Dreros besitzen wir jetzt, wobei das Δελφίνιον des Apollo als das bedeutendste erscheint 40).] Karneen und Hyakinthien begegnen uns auf den dorischen Kykladen 41) Thera und Anaphe, auf der letzten Insel das Fest des Apolion Αἰγλήτης oder Ασγελάτας<sup>42</sup>), in Melos ein eigenthümlicher Gebrauch mit sechs kleinen Kindern. 43) Endlich ist auch das libysche Cyrene nicht zu übersehn, das nicht allein mit seiner Mutterinsel Thera die allgemeine Verehrung des Apollo und seiner Schwester theilte, sondern auch den Dioskuren 44), [vielleicht] dem Zeus, der Pallas, und der Erde Spiele feierte 45), und dem wahrscheinlich auch das bei Suidas erwähnte Gründungsfest der Αστυδρόμια sowie die Θεοδαίσια des Dionysus und der Nymphen angehören 46),

<sup>1)</sup> Vgl. M. W. Heffter die Götterdienste auf Rhodus im Alterthume, Heft 1-3, Zerbst 1827-33. 8, mit Müller in G. G. A. 1837, S. 262 fg.

<sup>2)</sup> Athen. XIII. 12, dazu Luc. Amor. c. 8: ἔστι γὰρ ὅντως ἡ πόλις ἡλίου, vgl. C. I. n. 2525 b, Ross inscr. Gr. III, p. 30, Rangabé Ant. Hell. II. n. 751 und mehr bei Creuzer ad Cic. N. D. III. 21 und Nacke opusce. I, p. 839 fgg., [vor allem jetzt Welcker gr. Götterl. I, S. 408 ff. Man fand später in Helios auch Apollon und Dionysos in Rhodus s. Dio Chrysost. XXXI. p. 570 R].

<sup>3)</sup> Aristid. Rhod. I, p. 808: καὶ τὸν μὲν τῶν Αλίων ἀγῶνα ποιήσετε: vgl. C. I. n. 3208 [und 5918] und Schol. Pind. Olymp. VII. 146: ὡς Ἰστρος φησὶν ἐν τῆ περὶ τῶν Ἡλίου ἀγώνων Ῥόδιοι τιθέασιν Ἡλίου ἐν Ῥόδφ γυμνικὸν στεφανίτην ἀγῶνα.

- 4) Xenoph. Eph. V. 11: έοςτη δέ τις ήγετο μεγαλοποεπής, δημοσία τῶν Ροδίων ἀγόντων τῷ Ἡλίᾳ, καὶ πομπή τε καὶ θυσία καὶ πολιτῶν έοςταζόντων πληθος.
- 5) Festus s. v. October equus p. 181 Müll.: et Rhodis qui quotamnis quadrigas Soli consecratas in mare jaciunt, quod is tali curriculo circumvehi fertur mundum oder vielmehr als "Hliog Mossidov (C. I. n. 2700) nach dem oben §. 18, not. 10 und §. 26, not. 9 berührten Gebrauche; vgl. Wessel. ad Diodor. V. 16 und Müller Aeginet. p. 27.
- 6) Schol. Pind. Olymp. VII. 147: τελείται γὰς ἐκεῖ ἀγῶν Τληπολέμειος ἐπικαλούμενος ἐγκωμιαστικῶς δὲ ὁ Πίνδαςος τὸν ἀγῶνα Ἡλίφ τελούμενον εἰς τὸν Τληπόλεμον μετήγαγε τελείται δὲ μηνὸς Γοςπιαίον εἰκοστῆ τετάςτη ἡμέςα, ἀπέχει δὲ τῶν Νεμέων (§. 49, not. 17; vgl. Monatsk. S. 73) ἡμέςαις ἕξ ἀγωνίζονται δὲ παίδες καὶ ἄνδςες, ὁ δὲ στέφανος λεύκη δίδοται: vgl. Boeckh expl. p. 174 und die obige Bemerkung §. 50, not. 1, wie auch die grossen Nationalspiele gern als Leichenspiele aufgefasst wurden.
- 7) Lactant. inst. Christ. I. 21. 81: apud Lindum, quod est oppidum Rhodi, Herculis sacra sunt, quorum a ceteris longe diversus est ritus; siquidem non εὐφημία, ut Graeci appellant, sed maledictis et exsecratione celebrantur, eaque pro violatis habent, si quando inter solennes ritus vel imprudenti alicui exciderit bonum verbum; vgl. Conon. narr. 11, Zenob. prov. IV. 95, und mehr bei Heffter 1, 8. 5 fgg., der das Ganze analog mit den attischen Buphonien erklärt, insbes. nach Philostr. imagg. II. 24, ὅθεν βοῦς μὲν ἀρότης Ἡρακλεὶ θύεται, κατάρχονται δὲ ἐπαρώμενοι, οἶα οἷμαι ὁ γεωργὸς τότε: s. oben §. 26, not. 20 und §. 61, not. 17.
- 8) Vgl. oben §. 25, not. 6 und bes. Pind. Ol. VII. 40 ff.: ὡς ἄν δεᾳ πρῶτοι πτίσαιεν βωμὸν ἐναργέα καὶ σεμνὰν θυσίαν θέμενοι πατρί τε θυμὸν ἰάναιεν κόρα τ' ἐγχειβρόμω. καὶ τοὶ γὰρ αἰθοίσας ἔχοντες σπέρμ' ἀνέβαν φλογὸς οῦ· τεῦξαν ἀπύροις ἱεροῖς ἄλσος ἐν ἀπροπόλει mit Schol.; ferner Philostr. Imagg. II. 27; über ihr Fest Heffter II, S. 12. Böckh selbst ist zwar C. Inschr. II, p. 392 e an den Παναθαναϊσταῖς, welche er n. 2528 bergestellt hatte, irre geworden; doch kann jetzt nach Ross inscr. Gr. III, p. 34 und 38 an der Richtigkeit dieser Herstellung nicht mehr gezweifelt werden.
- 9) Ausser den Panathenaisten gehören hierher aus C. I. n. 2525 b Άλιά-δαι και Άλιασται, Διονυσιασται, Πανιασται, aus Hamilton researches in Asia minor II, p. 801 Αδωνιασται, Αφροδισιασται, Ασκληπιασται, aus Ross inscr. Gr. III, p. 84 Διοςξεινιασται, Σωτηριασται, Αταβυριασται, Αγαθοδαιμονιασται, und in dem benachbarten Chalce bei dems. p. 87 Ξουσαριασται und Αφροδισιασταί: vgl. oben §. 7, not. 10.
- 10) Apollon. lex. Hom. p. 143: καὶ ἐν Ῥόδῷ Σμίνθια ἑορτὴ, ὅτι τῶν μνῶν ποτὲ λυμαινομένων τὸν καρπὸν τῶν ἀμπελώνων ᾿Απόλλων καὶ Διόνυσος διέφθειραν τοὺς μύας: vgl. Φιλόμνηστος ἐν τῷ περὶ τῶν ἐν Ῥόδῷ Σμινθίων bei Athen. III. 6 und X. 63, Menand. encom. bei Rhett.

- gr. IX, p. 304. 319. ed. Walz und mehr bei Hoeck Krets II, S. 265 fgg., Koenig opusce. ed. Oertel, Misn. 1834. 8, p. 184 fgg., Heffter III, S. 42 fgg., Klausen Aeneas S. 69 fgg., Ross Hellen. II, S. 115, insbes. aber such den Monatsnamen Σμίνδιος auf neuentdeckten Inschriften der rhodischen Colonie Gela, deren Notiz ich brieflicher Mittheilung der Herren Bergk und Cäsar verdanke, vgl. Ztschr. f. d. Alterth. 1846, p. 769. [Σμίνδια mehrere in Troas, besenders in Chryse mit Statue des Skopas Strabo XIII. 1. 48, p. 604; 1. 64, p. 613; 2. 5, p. 618, in Lesbos Eust. ad Dion. Perieg. 536, in Koresses auf Ceos Strabo X. 5, Heiligthum in Athen Rangabé II. n. 1041.]
- 11) Hesych. II, p. 836: Παγλάδια έορτη παρὰ 'Ροδίοις, ὅταν ἡ ἄμπελος τμηθη: oder soll man mit Castellanus und Valesius Παγκλάδια lesen?
  12) Hesych. I, p. 1384: Ἐπισκάφια έορτη παρὰ 'Ροδίοις: vgl. Heißer III, S. 54.
- 13) Athen. VIII. 60: περὶ οῦ Θέογνίς φησιν ἐν δευτέρφ περὶ τῶν ἐν Ῥόδφ θυσιῶν εἶδος δέ τι τοῦ ἀγείρειν χελιδονίζειν οἱ Ῥόδιοι παλοῦσιν, ο γίνεται τῷ Βοηδρομιῶνι μηνὶ: vgl. Eustath. ad Odyss XXI. 411 mit Zell über die Volkslieder d. a. Griechen in Ferienschr. I, S. 68 und im Allg. Panofka in Ann. dell' Inst. arch. 1835. T. VII, p. 238 fgg. Was ist aber von der Zeitbestimmung auf den Herbstmonat Boëdromion zu halten?
  - 14) Diodor. XX. 84; vgl. Heffter III, S. 34 und Ross Hellen. II, S. 115.
  - 15) Porphyr. abstin. II. 54; vgl. oben §. 27, not. 13.
- 16) Ross inscr. Gr. III, p. 30 Διπανάμια, als Fest des Ζεὺς Πάναμος wie Διπόλια des Πολιεύς, vgl. Abhb. d. Gött. Gesellsch. d. Wiss. II, S. 214 und Bergk Beitr. z. Monatsk. S. 68.
- 17) Herod. I. 144; Schol. Theocr. Id. VXII. 68: ἄγεται δὲ κοινῆ ὑκὸ τῶν Δωριέων ἀγὼν ἐν Τριόπω Νύμφαις, ᾿Απόλλωνι, Ποσειδῶνι καλεῖται δὲ Δώριος ὁ ἀγὼν, ὡς ᾿Αριστείδης φησί; Dionys. Hal. IV. 25, Diod. V. 61; vgl. St. A. §. 79, not. 7 und Heffter III, S. 45, und über die Oertlichkeit Thuc. VIII. 35 mit Ross Inselreise II, S. 82. [Siegespreis früher eherne Tripoden, aber dem Gott selbst in das Τριοπικόν έρὸν zu weihen. Triopion zugleich alte Cultstätte der Demeter und Kora vgl. Callim. H. in Cerer. 32 und Böckh ad Schol. Pind. Pyth. II. 27, p. 314, sowie C. I. I. n. 26 und III. n. 6280].
  - 18) Her. I. 144.
- 19) Paus. I. 1. 3: Κνίδιοι γὰρ τιμῶσιν Ἀφροδίτην μάλιστα καί σφισιν ἐστὶν ἱερὰ τῆς Φεοῦ· τὸ μὲν γὰρ ἀρχαιότερον Δωρίτιδος · μετὰ δὲ τὸ Ἀκραίας, νεώτατον δὲ, ῆν Κνιδίαν οἱ πολλοὶ, Κνίδιοι δὲ αὐτοὶ καλοῦσιν Εὔπλοιαν, [die letzte der ἐν Κήποις wesentlich identisch Luc. Imagg. 8 und über Euploia Rangabé II, p. 480, sowie n. 1069 und überhaupt Gerhard gr. Mythol. I, S. 394].
- 20) Hippocr. epist. ad Abder. III, p. 778 ed. Kühn: ὁ πολίτης ὑμέων Αμελησσαγόρας ήλθεν εἰς Κῶ, καὶ ἔτυχε τότ ἐοῦσα τῆς ὁαβθοῦ ἀνάλη-ψις ἐν ἐκείνη τῆ ἡμέρη καὶ ἐτήσιος ἑορτὴ, ὡς ἴστε, πανήγυρις ἡμῖν, καὶ πομπὴ πολυτελὴς εἰς κυπάρισσυν, ἣν ἔθος ἀνάγειν τοῖς τῷ θεῷ προςἡκουσιν: vgl. A. Küster de Co insula, Hal. 1883. 8, p. 39 und über die

Asklepiaden K. Sprengel Gesch. d. Arzneik. I, S. 215 und O. Müller im Gött. Winterkataloge 1838-39, p. 3.

- 21) Schol. Theorr. VII. 3: έσοτη, ην έτέλουν τη Δήμητοι μετὰ την συγκομιδην τῶν καρκῶν: vgl. oben §. 47, not. 6 und Müller l. c. p. 7, wo die koische Oertlichkeit jenes Idylls namentlich gegen Hermann opusce. V, p. 79 vertheidigt ist.
- 22) Athen. VI. 81: φησὶ γὰς Μακαςεὺς ἐν τῆ τς/τη Κωακῶν, ὅτι, ὁπόταν τῆ Ἡςᾳ Φύωσιν οἱ Κῷοι, οὕτε εἴςεισιν εἰς τὸ ἱεςὸν δοῦλος, οὕτε γεύεταί τινος τῶν παςεσκευασμένων: vgl. XIV. 44 mit Bergk in Zeitschr. f. d. Alterth. 1841, S. 84.
- 23) Plut. qu. Gr. 58: διὰ τί παρὰ Κώοις ὁ τοῦ Ἡρακλέους ἐερεὺς ἐν ᾿Αντιμαχία γυναικείαν ἐνδεδυμένος ἐσθῆτα καὶ τὴν κεφάλην ἀναδούμενος μίτρα κατάρχεται τῆς θυσίας; διὸ θύει μὲν ὁ ἱερεὺς, ὅπου τὴν μάχην συνέβη γενέσθαι, τὰς δὲ νύμφας οἱ γαμοῦντες δεξιοῦνται γυναικείαν στολὴν περιθέμενοι; vgl. Müller Dor. I, S. 450, der auch Laur. Lyd. mens. p. 93 hierherzieht: διὸ δὴ καὶ ἐν τοὶς τούτου μυστηρίοις τοὺς ἄρρενας γυναικείαις στολαῖς κοσμοῦσι, ᾶτε δὴ ἐξ ἀγριότητος τῆς κατὰ τὸν χειμῶνα ἀρχομένου τοῦ σπερματικοῦ τόκου θηλύνεσθαι, καὶ ταῦτα μὲν τῷ ἔαρι ἐτέλουν: dagegen sind die gentilicia sacra der Nachkommen eines Diomedon bei Ross inser. Gr. III, p. 52 nicht damit zu verwechseln. Diesen Herakles glaubte in dem halb verschleierten Kopf des angeblichen Ptolemäus Auletes zu finden Köhler descript. d'un amethyste etc. Petersb. 1798, jetzt dessem Schriften IV, S. 28 fl., vgl. dazu Böttiger Kunstmythol. II, S. 445 f.
- 24) Porphyt. V. Pythag. c. 17: Κρήτης δὲ ἐπιβὰς τοῖς Μόργου μύσταις προςήει ἐνὸς τῶν Ἰδαίων Δακτύλων, ὑφ᾽ ὧν καὶ ἐκαθάρθη τῆ κεραυνία λίθω, ἔωθεν μὲν παρὰ θαλάττη πρηνης ἐκταθείς, νύκτωρ δὲ παρὰ ποταμῶ, ἀρνειοῦ μέλανος μαλλοῖς ἐστεφανωμένος εἰς δὲ τὸ Ἰδαῖον καλούμενον ἄντρον καταβὰς ἔρια ἔχων μέλανα τὰς νενομισμένας τρὶς ἐννέα ἡμέρας ἐκεὶ διέτριψε καὶ καθήγισε τῷ Διὶ, τὸν δὲ στορνύμενον αὐτῷ κατ᾽ ἔτος θρόνον ἐθεάσατο: vgl. Clem. Alex. protrept. p. 12, Plotin. Ennead. V. 7, Lactant. I. 21. 38 fgg., und mehr bei Böttiger Amalthea I, S. 27 fgg. und Hoeck Kreta III, S. 306, der nur hin und wieder zu skeptisch verfährt, namentlich gegen Diodors bestimmte Angabe von der Oeffentlichkeit dieser Mysterien, s. §. 32, not. 15.
- 15) In Lyktus, Hesiod. Theog. 482; oder auf dem Berge Dikte, Callim. H. Jov. 4, Diodor. V. 70, und namentlich auch Athen. IX. 18: περί δὲ ὑῶν, ὅτι ἰερόν ἐστι τὸ ζῶον παρὰ Κρησίν, ᾿Αγαθοκλῆς ὁ Βαβυλώνιος ἐν πρώτφ περί Κυζίπου φησίν οῦτως · μυθεύουσιν ἐν Κρήτη γενέσθαι τὴν Διὸς τέπνωσιν ἐπὶ τῆς Δίπτης, ἐν ἡ καὶ ἀπόρρητος γίνεται θυσία · λέγεται γὰρ ὡς ἄρα Διὶ θηλὴν ὑπέσχεν ὑς κάὶ τῷ σφετέρῷ γρυσμῷ περιοιχνεῦσα τὸν κυυζηθμὸν τοῦ βρέφεος ἀνεπάϊστον τοῖς παριοῦσιν ἐτίθει, διὸ πάντες τὸ ζῶον τοῦτο περίσεπτον ἡγοῦνται καὶ οῦ φησι τῶν κρεῶν δαίσαιντο · Πραίσιοι δὲ καὶ ἱερὰ ῥέζουσιν ὑῖ καὶ αὑτὴ προτελὴς αὐτοῖς ἡ θυσία γίνεται.

- 16) Lucian. sacrif. c. 10: οἱ δὲ Κρῆτες οὐ γενέσθαι παρ' αὐτοῖς, οὐδὲ τραφῆναι μόνον τὸν Δία λέγουσιν, ἀλλὰ καὶ τάφον αὐτοῦ δεικνύουσι: vgl. Jup. trag. c. 45, deor. conc. c. 6, Philop. c. 10, und mehr bei Spanheim ad Callim. H. Jov. 8, Creuzer Symb. IV, S. 365 und [Schwenck im Rh. Mus. f. Philol. N. F. XI, S. 481—492, der das Grab des Minos, des semitischen Moloch darin sieht.]
- 27) Schol. Plat. legg. p. 446 Bekk.: τοῦ Διὸς ἄντρον, οῦ τὰ μέγιστα τῶν τοῦ Διὸς μυστηρίων καὶ τῶν Κουρήτων ἐνιερᾶσθαι λέγουσι: vgl. Strabo X, p. 715 fgg. mit Sainte-Croix mystères I, p. 67 fgg., Visconti Mus. Pioclem. IV. 9, Hoeck Kreta I, S. 155 fgg., Lobeck Agl. p. 1121 fgg., und über die πυρρίχη mehr oben §. 29, not. 21.
- 28) Diodor. V. 72: λέγουσι δὲ καὶ τοὺς γάμους τοὺς τοῦ Διὸς καὶ τῆς Ἡρας ἐν τῆ Κνωσίων χώρα γενέσθαι κατά τινα τόπον πλησίον τοῦ Θήρηνος ποταμοῦ, καθ' ὃν νῦν ἱερόν ἐστιν, ἐν ῷ θυσίας κατ' ἐνιαυτὸν ἀγίους ὑπὸ τῶν ἐγχωρίων συντελεῖσθαι. [Eine heilige Platane überschattete die Stätte des Beilagers Varro R. R. I, 76; Theophr. H. Pl. 1. 9. 5, dazu Bötticher Baumcult S. 32.]
- 29) Wenigstens nach Welcker zu Schwenck's Andeut. S. 273, [jetzt gr. Götterl. I, S. 364] und Hoeck III, S. 313, obgleich Hesych. I, p. 1656 Ἡρόχια nur durch Θεοδαίσια erklärt und Chishull's Restitution dieses Wortes in dem Vertrage von Priansus und Hierapytna C. I. n. 2556 durch Böckh's Lesart Ἡρωϊκὰ erschüttert worden ist.
- 30) Athen. XV. 22: Σέλευπος δ' ἐν ταὶς γλώσσαις έλλωτίδα παλεὶσθαί φησι τὸν ἐκ μυρρίνης πλεκόμενον στέφανον, ὅντα τὴν περίμετρον πηχῶν εἴκοσι, πομπεύειν τε ἐν τῆ τῶν Ἑλλωτίων ἑορτῆ φασὶ δὲ ἐν αὐτῷ τὰ τῆς Εὐρώπης ὀστὰ κομίζεσθαι, ἣν ἐκάλουν Ἑλλωτίδα: vgl. Etym. M. p. 332 und Hesych. I, p. 1182: Ἑλλώτια ἑορτὴ Εὐρώπης ἐν Κρήτη, mit Hoeck Kreta I, S. 104, Welcker kret. Colonie in Theben S. 4 fgg., Lachmann spartan. Staatsverf. S. 28, Schwenck in Welcker's Rh. Mus. VI, S. 282 fgg., [Bötticher Baumk. S. 454.]
- 31) Hesych. II, p. 52: έορτη Λευκοθέας ἐν Κρήτη ἀπὸ Ἰνάχου: vgl. Hoeck II, S. 62 und Lobeck Agl. p. 1186: ab Inacho Oceanidum fratre?
- 32) C. I. n. 2556, I. 42 mit Böckh p. 415 gegen Valcken. ad Theocr. Adom. p. 272 und Neumann Cretic. p. 96, die jenes Wort appellativisch als unsepaix auffassen.
- 33) Jul. Firmic. de errore prof. relig. p. 417 Gronov.: Cretenses ut furentis tyranni saevitiam mitigarent, festos funeris dies statuunt et annuum sacrum trieterica consecratione componunt, omnia per ordinem facientes, quae puer moriens aut fecit aut passus est: vgl. Zoëga Bassiril. p. 170 fgg., Lobeck de morte Bacchi, Vitenb. 1810. 4 oder Aglaoph. p. 571 fgg., Hoeck III, S. 177 fgg.
- 84) C. I. n. 2554, vgl. Larcher in M. de l'A. d. Inscr. XLVIII, p. 275 und Θεοδέσιος Διόνυσος Hesych. I, p. 1693, wonach Hoeck III. S. 278 und Welcker zu Schwenck S. 273 oder ad Philostr. imagg. p. 356 auch den kretischen Monatenamen Θεοδόσιος (s. not. 35) verbessert haben.

- 35) Vgl. Neumann p. 93 fgg. und Hoeck III, S. 443, insbes. aber den Gesammtkalender des Hemerol. Florent. bei Sainte-Croix in Hist. de l'A. d. Inscr. XLVII, p. 66: 1 Μετάρχιος 2 Άγυιος 8 Διόςκουρος 4 Θεοδόσιος 5 Πόντος 6 'Ραβίνδιος 7 'Τπερβέρετος 8 Νεκύσιος 9 Βασίλιος 10 Θεσμοφοριών 11 Έρμαιος 12 Ειμαν, in welchem verdorbenen Namen vielleicht der not. 87 näher zu erwähnende 'Ιμάλιος enthalten ist. [Zwei neue Monatsnamen: Κομμοπάριος und 'Αλιαΐος in der Inschrift der Drerer s. Rangabé II. n. 2478 und unten Note 40.]
- 37) C. I. n. 2556, vgl. Hesych. II, p. 44: ίμαλιὰ τὸ ἐπίμετρον τῶν ἀλεύρων, und die entsprechenden Personificationen bei Diod. V. 56 u. Athen. III. 73, X. 9, XIV. 10, mit Heffter Götterdienste auf Rhodus III, S. 26 und Preller ad Polemon. p. 71.
- 38) Anton. Lib. metam. c. 17: ταύτης έτι μέμνηνται τῆς μεταβολῆς Φαίστιοι καὶ θύουσι Φυτίη Λητοϊ, ῆτις ἔφυσε μήδεα τῆ κόρη, καὶ τὴν ἑορτὴν Ἐκδύσια καλοῦσιν, ἐπεὶ τὸν πέπλον ἡ παῖς ἐξέδυ.
- 36) Athen. XIV. 44; vgl. VI. 84: τούτοις δ' είσι νενομισμέναι τινες έορται έν Κυδωνία, έν αίς ούκ είς ασιν είς την πόλιν έλεύθεροι, άλι' οι δοῦλοι πάντων κρατοῦσι και κύριοι μαστιγοῦν είσι τοὺς έλευθέρους.
- 40) Arch. Zeit, 1855. n. 76—78, S. 59; Monatsber. Berl. Akad. 1855 Agr. S. 262 ff.; Rangabé II. n. 2478. p. 1029 ff.; Schwur der Agelen von Dreros zur Feindschaft gegen Lyktos: όμνύω τὰν Ἑστίαν τὰν ἐμ Πουτανείφ καὶ τὸν Δῆνα τὸν ἀγοραῖον καὶ τὸν Δῆνα τὸν Ταλλαῖον καὶ τὸν ἀπέλλωνα τὸν Δελφίνιον καὶ τὰν ἀθηναίαν τὰν πολιοῦχον καὶ τὸν ἀπέλλωνα τὸν Πότιον καὶ τὰν Λατοῖν καὶ τὰν ἄρτεμιν καὶ τὸν ἄρεα καὶ τὸν ἀροδίταν καὶ τὸν ἐΕρμᾶν καὶ Ἦλιον καὶ τὰν Βριτόμαρτιν καὶ τὸν Φίνικα καὶ τὰν ἀμφιόναν κ. τ. λ.
- 41) Pind. Pyth. V. 73: ἐνθεν ἀναδεξάμενοι, Απολλον, τεὰ Καρνεῖα ἐν δαιτὶ σεβίζομεν, vgl. Callim. H. Apoll. 71, Plut. Symp. VIII. 2, Böckh C. I. n. 2467, mit Müller Orchom. S. 328 fgg. und die theräischen Monate Αρτεμίτιος und Υαπίνθιος C. Inscr. II, p. 1086. Delphische Theorien Her. 1V. 150.
- 42) Auf Anaphe Fest des Apollon Λίγλήτης, auf den Argonautenzug zurückgeführt, Apoll. Rhod. IV. v. 1317 ff., Apollod. I. 9. 20; Strabo X. 3. 15, Orph. Orgon. 1364, C. I. II. n. 2482. Dasselbe Heiligthum zu verstehen unter dem ἐερὸν τοῦ ᾿Απόλλωνος τοῦ ᾿Ασγελάτα, wie jetzt statt ᾿Αστεάλτου in der zuerst von Ross in Verhol. Bair. Akad. 1838. S. 400, dann von Böckh n. 2477 und T. II. Add. et com. p. 1091, jetzt nach neuer Vergleichung des Originals von Rangabé II. n. 820 herausgegebenen Inschrift sicher gestellt ist. Ein Tempel der Aphrodite in demselben von einem Timotheos gegründet. Vgl. auch

die Inschrift Rengabé Ant. Hellen. II. n. 820b, Ταπίνθια und Κάρνεια deselbst s. Έρημ. ἀρχαιολ. n. 477, [wie auch in Tenos eine Ταπινθίς φέλη bestand s. Böckh C. I. n. 2388; Rangabé II. n. 1321, 960, 901].

- 48) Paroemiogr. gr. I, p. 468: τῶν φιλτάτων τὰ φίλτατα: Μηλίοις ἀνείλεν ὁ θεὸς φιλείν τῶν φιλτάτων τὰ φίλτατα κέχρις οὖν ἐτῶν δέκα εξ γυμνοὺς περιέφερον τοὺς παίδας καὶ κατεφίλουν ἐν Ὀλυμπία (τοῖς συμποσίοις Suidas).
- 44) Ueber Apollodienst s. Pind. Pyth. V. 73; Schol. Pyth. IX. 16: διὰ τιμῆς δὲ ἄγουσιν τὸν θεὸν und oben N. 41. Apolloquelle daselbst Herod. IV. 158. Ueber Dioskuren vgl. Schol. Pind. Pyth. V. 6: ἐπιφανῶς ἄγουσιν οί Κυρηναῖοι τὰ Διοςπούρεια; Kyrene nennt überhaupt πλεινάν τ ἀέθλοις Pind. Pyth. IX. 72.
- 45) Pind. Pyth. IX. 98: πλεῖστα νικάσαντά σε καὶ τελεταῖς ὡρίαις ἐν Παλλάδος εἶδον . . . ἐν Ὀλυμπίοισί τε καὶ βαθυκόλπου Γᾶς ἀἐθλοις ἔν τε καὶ πᾶσιν ἐπιχωρίοις: vgl. Boeckh expl. p. 328, der die Beziehung aller dieser Spiele auf Cyrene rechtfertigt, obgleich der Scholiast an Athen denkt; auch Rathgeber in hall. Encykl. III. 3, S. 326 und Krause Hellen. II. 1, S. 216. [Die Beziehung auf Kyrene ist eine sehr unsichere, wenn auch Libya Διὸς κᾶπος genannt wird Pind. Pyth. 55. Das jährliche Fest der Athene am Tritonissee gefeiert von den Αὐσεῖς bei Hesperis ist ein libysches, nur gräcisirtes: die schönste Jungfrau im korinthischen Helm und hellenischer κανοπλία auf einem Wagen um den See geführt; Kämpfe der Jungfraun mit Steinen und Hölzern, dabei tödtliche Verwundungen vgl. Herod. IV. 180, dazu Bähr T. II, p. 621 fl., die ὀλολυγή ἐπὶ ἰροῖσι im libyschen Athenedienst besonders gerühmt von Herod. IV. 189. Jährliches Kybelefest in Taucheira oder Arsinoe (Synes. Ep. 2).]
- 46) Suidas I, p. 861: 'Αστυδρόμια παρὰ Λίβυσιν οίονεὶ τῆς πόλεως γενέθλια, καὶ Θεοδαίσια έορτὴ, ἐν ἡ ἐτίμων Διόνυσον καὶ τὰς Νύμφας: vgl. Lobeck Aglaoph. p. 596: quod nomen ab Amphidromiis traductum unde coeperit ignoratur?

## **§.** 68.

Unter den Colonien westlicher Richtung begegnet uns zuvörderst Korcyra mit Dionysien 1) und einem eigenthümlichen Kalender, aus welchem wir ausser Artemisien namentlich auch auf
Feste der "Aotemis Eunleia und des Zeus Mazaveus schliessen
können2); Näheres liegt jedoch darüber eben so wenig vor als
über die Mehrzahl der grossgriechischen Städte, deren Blüthezeit zu
frühe vorbeigegangen zu sein scheint, um mehr als zufällige Spuren
zu hinterlassen. Selbst aus Tarent, das in der Zeit seiner Grösse
mehr Fest- als Werktage gezählt haben soll 3), kennen wir ausser
den Dionysien, die es mit allen grössern Städten gemein hatte 4),

nur den dunkelen Namen der Δάμεια 5) und den Fasttag, den sich die Bürger in späterer Zeit zum Andenken einer Hungersnoth aufgelegt hatten 6); dann aus Elea eine Klagfeier der Leukothea 7), aus Poseidonia ein namenloses Fest, in dem sich noch später die Einwohner der untergegangenen Herrlichkeit ihrer Stadt erinnert baben 8), auch aus Neapel nichts als einen gymnischen Agon mit Fackelläusen zur Ehre der Sirene Parthenope<sup>9</sup>), dem erst um Augustus Zeit eine grosse und glänzende Penteteris beigesellt wurde 10), während das benachbarte Plutonium mit Todtenorakeln am Aornossee vor den Anlagen des Agrippa schwand 11), aus Rhegion ein von Messana aus mit einem Knabenchor beschicktes Fest 12), aus Lokri neben den Jungfraunzehnten nach Ilion den Gebrauch weiblicher φιαληφόροι bei den Festen 13), aus der lokrischen Colonie Hipponion das Verbot gekaufter Kränze für die Feste 14); und wenn wir von den mehr politischen Zusammenkünsten absehen, welche nach dem Untergange des pythagoreischen Bundes von den achäischen Colonien bei dem Tempel des Ζευς Όμόριος gestiftet wurden 15), so bleibt mit allgemeinerer Bedeutung nur die Panegyris der Hera übrig, zu der sich alle Italioten an dem lacinischen Vorgebirge bei Kroton zu versammeln pflegten 16). Erst in Sicilien vereinigt sich mit der grossartigen Vergangenheit auch in gottesdienstlicher Hinsicht eine ruhige und durch die natürliche Beschaffenheit des Landes selbst gesicherte Fortdauer, namentlich was den Dienst der Demeter und ihrer Tochter betrifft, deren Festcyklus vielleicht nirgends zu so reicher Entwickelung gediehen war 17): an den Raub der Kora und ihre Vermählung mit Hades, deren Schauplatz Sicilien vor allen anderen Ländern zu sein sich rühmte 18), knüpfte sich eine Reihe von Festen unter den Namen 'Ανθεσφόρια, Θεογάμια 19), 'Ανακαλυπτήρια 20), Κόρεια 21), und wenn auch der grössere Theil von diesen mit der Hauptfeier zusammenfallen mag, die um die Zeit der Saatreife mit mannichfachen Opfern begangen ward 22), so scheint doch der Frühling 23) dabei nicht weniger als der Herbst betheiligt gewesen zu sein, wo zum Schlusse die Θεσμοφόρια zehn Tage lang die Frauen in ähnlicher Art wie in Attika zum Andenken der mütterlichen Demeter und ihrer Segnungen vereinigten 24). Freilich bleibt dabei noch die Frage, ob diese Feste allen sicilischen Städten gleichmässig oder

nur einzelnen derselben eigen gewesen seien, wie denn z. B. Gela noch seinen besonderen Dienst chthonischer Gottheiten mit mystischen Gebräuchen besass 25); doch finden sich Θεσμοφόρια anderwärts ebensowohl wie in Syrakus 26), und bei der unbestimmten Allgemeinheit, mit welcher sich die Alten selbst über unbedeutende Gebräuche ausdrücken 27), liegt die Voraussetzung nahe, dass Sicilien im Ganzen weniger als andere Gegenden der örtlichen Zersplitterung seines Cultus anheim gefallen sei. Nur wo eine bestimmte geographische oder geschichtliche Beziehung, wie bei den katanaeischen Αἰτναίοις 28) [und dem Dienst der Εὐσεβείς 29)], den Helorien 30), und sonstigen Befreiungsfesten der Syrakusier 31), oder nachweisbare äussere Einflüsse vorliegen, ist eine Ausnahme zulässig, wie wir sie z. B. für die Θεοξένια der Dioskuren zu Agrigent 32), für die jährlichen auch von den Sclaven geseierten, mit gymnischen und hippischen Agonen verbundenen Herakleen, den Dienst des Iolaos und Geryones in Agyrion 33) und für den Dienst der Aphrodite auf dem Berge Eryx machen müssen 34), dessen Hierodulie offenbar orientalischen Ursprung verräth, obgleich auch hier die Fiction einer neuntägigen Abwesenheit der Göttin in den Gebräuchen der 'Αναγώγια und Καταγώγια dem herrschenden Demeterdienste nachgebildet scheint 35); dagegen spricht Alles dafür, dass nicht allein die Artemisien, wenn sie auch in Syrakus besonders glänzend begangen wurden 36), sondern auch die übrigen dorisch-apollinischen Feste, deren Spuren die sicilischen Monatsnamen enthalten 37), wenigstens den Colonien dieses Stammes gemein waren, und selbst einzelne Modificationen, wie in Tauromenium 38), thun dieser Beobachtung im Ganzen keinen Abtrag. Wie treu überhaupt Colonien wenigstens die Hauptculte ihrer Mutterstädte bewahrten, beweisst schliesslich auch das ionische Massalia, das [abgesehen von seinem Hauptculte der ephesischen Artemis und des delphinischen Apollo 39)] mitten unter gallischen Barbaren, vor deren Angrissen es nicht einmal seine Feste ruhig begehen konnte, die heimischen Gebräuche der Anthesterien 40) und Thargelien 41) fortsetzte; und auch wo darüber bestimmte Nachrichten fehlen, wird Aehnliches mit gehöriger Vorsicht immer anzunehmen sein.

- 1) C. I. n. 1845: καὶ ἀγέτω τὰ Διονύσια ἀφ' οῦ κ' ἄρξωνται παρ' ἄτερον ἐνιαυτὸν, εἰ μή τι διὰ πόλεμον ἀδύνατον γένοιτο ἀγέτω δὲ μισθουμένα αὐλητὰς τρεῖς, τραγφδοὺς τρεῖς, κωμφδοὺς τρεῖς καὶ τὰ λοιπὰ ποιούντω πάντα οἱ ἑκαστάκις ἐόντες ἄρχοντες, καθὼς ὁ τοῦ ἀγωνοθέτα νόμος τάσσει.
- 2) Vgl. oben §. 52, not. 28 und über den Zeès Mazaveès, der dem vorletzten Monate seinen Namen gibt, Bergk Beitr. z. Monatsk. S. 18 nach Paus. II. 22. 2.
- 3) Strabo VI, p. 429: ἐξίσχυσε δὲ ἡ ῦστερον τρυφὴ διὰ τὴν εὐδαιμονίαν, ῶστε τὰς πανδήμους ἑορτὰς πλείους ἄγεσθαι κατ' ἔτος παρ' αὐτοῖς ἢ τὰς ἄλλας ἡμέρας, wie Koraes nach Eustath. ad Dionys. perieg. 376 hergestellt hat; oder soll man mit der Mehrzahl selbst ἄλλας weglassen? Vgl. jedenfalls auch Theopomp bei Athen. IV. 61: ἡ πόλις ἡ τῶν Ταραντίνων σχεδὸν καθ' ἕκαστον μῆνα βουθυτεῖ καὶ δημοσία ἑστιάσεις ποιεῖται, τὸ δὲ τῶν ἰδιωτῶν πλῆθος ἀεὶ περὶ συνουσίας καὶ πότους ἐστί: und über den dortigen Cultus im Allg. R. Lorentz de rebus sacris et artibus Tarentinorum, Elberf. 1836. 4.
- 4) Vgl. Plat. legg. II, p. 659 B und über Tarent insbes. dens. I, p. 637 B: καὶ ἐν Τάραντι πᾶσαν ἐθεασάμην τὴν πόλιν περὶ τὰ Διονύσια μεθύουσαν; auch Dio Cass. fgm. Ursin. 145 und mehr bei Grysar Com. Dor. p. 35 und Lorentz de civitate Tarentinorum, Naumb. 1833. 4, p. 25.
- 5) Hesych. I, p. 883: Δάμεια έορτη παρά Ταραντίνοις: vgl. Toup. emend. Hesych. III, p. 523 und Müller Aeg. p. 171, die es auf die oben §. 52, not. 17 erwähnte Damia beziehen, während Meursius und Raoul-Rochette mém. de numismatique, Paris 1840. 4, p. 239 an ein Fest des personificirten Demos denken? Noch ungewisser ist übrigens das. I, p. 1683: Θαύλια έορτη Ταραντίνοι άχθεισα ὑπὸ Κτεάτου, παρ' ο καὶ θαυλίζειν λέγειν τοὺς Δωριείς: zumal da Hemsterhuys mit grosser Wahrscheinlichkeit das Wort Ταραντίνοι zu der vorhergehenden Glosse zieht.
- 6) Aelian. V. Hist. V. 20: Ταραντίνων πολιορκουμένων ὑπὸ ᾿Αθηναίων καὶ μελλόντων ἀλῶναι λιμῷ, οἱ Ἡηγῖνοι ἐψηφίσαντο μίαν ἡμέραν ἐν ταῖς δέκα νηστεύειν καὶ ἐκείνης τὰς τροφὰς ἐκχωρῆσαι Ταραντίνοις ἀποστάντων οὖν αὐτῶν ἐσώθησαν, καὶ μεμνημένοι τοῦ πάθους ἑορτὴν ἄγουσι τὴν καλουμένην νηστείαν οἱ Ταραντίνοι.
- 7) Aristot. rhet. II. 23: Ξενοφάνης Ἐλεάταις ἐρωτῶσιν, εἰ θύωσι τῆ Αευκοθέα καὶ θρηνῶσιν ἢ μὴ, συνεβούλευεν, εἰ μὲν θεὸν ὑπολαμβάνουσι, μὴ θρηνεὶν, εἰ δὲ ἄνθρωπον, μὴ θύειν. [Leukotheadienst auch in Massilia, ebenfalls einer phokäischen Colonie nach C. I. III. n. 6771.]
- 8) Aristoxenus bei Athen. XIV. 31: ἄγειν τε μίαν τινὰ αὐτοὺς τῶν ἑορτῶν τῶν Ἑλληνικῶν ἔτι καὶ νῦν, ἐν ἡ συνιόντες ἀναμιμνήσκονται τῶν ἀρχαίων ἐκείνων ὀνομάτων τε καὶ νομίμων, καὶ ἀπολοφυράμενοι πρὸς ἀλλήλους καὶ ἀποδακρύσαντες ἀπέρχονται.
- 9) Strabo V, p. 377: οπου δείπνυται μνημα των Σειρήνων μιᾶς Παρ-Φενόπης καὶ άγων συντελείται γυμνικός κατὰ μαντείαν: vgl. Tzetzes ad

Lycophe. 782: Τίμαιος ὁ Σικελός φησι Διότιμον τῶν Αθηναίων ναύαςχον παραγενόμενον εἰς Νεάπολιν κατὰ χρησμὸν θῦσαι τῷ Παρθενόπη
καὶ δρόμον ποιῆσαι λαμπαδικὸν, ὅνπερ λαμπαδικὸν ἀγῶνα καὶ δρόμον
οί Νεαπολίται ἐτησίως ἐτέλουν: mit J. C. Capacius hist. Neapol. I. p. 226 (gg. und Böckh C. Inscr. I, p. 398.

- 10) Strado V, p. 377: νυνὶ δὲ πεντετηρικὸς ἱερὸς ἀγῶν συντελεῖται παρ' αὐτοῖς μουσικός τε καὶ γυμνικὸς ἐπὶ πλείους ἡμέρας, ἐνάμιλος τοῖς ἐπιφανεστάτοις τῶν κατὰ τὴν Ἑλλάδα: genannt Σεβαστὰ, auch Ρωμαῖα, Ἰταλικὰ, Ἰσολύμπια C. I. n. 2810 b; 5805; 3902 b; 5805; 5913; vgl. Corsini diss. agonist. IV. 14, p. 139 fgg. und Ignarra de palaestra Neapol. p. 148 fgg. [sowie C. I. III. n. 5804. 5805. 5806. 5807].
- 11) Seymn. Ch. V. 245 ff.: ού Κερβέριον τι δείκνυται ύπο χθονί μαντεῖον έλθειν φασί δὲ δεῦρο παρά Κίρκης ἐπανάγοντ' 'Οδυσσέα, und Strabo V. 4.
- 12) Paus. V. 25. 1: Μεσσηνίους τοὺς ἐπὶ τῷ πορθμῷ κατὰ ἔθος δή τι ἀρχαῖον πέμπονται ἐς Ρήγιον χορὸν παίδων πέντε ἀριθμὸν καὶ τριάκοντα καὶ διδάσκαλόν τε ὁμοῦ τῷ χορῷ καὶ ἄνδρα αὐλητὴν ἐς ἑορτήν τινα τῶν Ρηγίνων ἐπιχώριον. Aus Messenischem Geschlechte in Rhegion früher die ἡγεμόνες genommen Strabo VI. 1.
- 18) Ueber die ersteren vgl. oben §. 27. Not. 15, dezu Polyb. XII. 5. Ueber den letzteren Brauch s. Polyb. XII. 5: διότι καθ' ον καιρον τους Σικελους έκβάλοιεν τους κατασχόντας τον τόπον τουτον τῆς Ἰταλίας, ων καὶ ταὶς θυσίαις προηγείτο τῶν ἐνδοξοτάτων καὶ τῶν εύγενεστάτων ὑπάρχων καὶς, αὐτοὶ καὶ τοῦτο διαφυλάττοιεν ἀπ' ἐκείνων, αὐτὸ δὲ τοῦτο διορθώσαιντο, τὸ μὴ καιδα ποιείν ἐξ αὐτῶν τὸν φιαληφόρον ἀλλὰ καρθένον διὰ τὴν ἀπὸ τῶν γυναικῶν εὐγένειαν.
- [14) Strabo VI. 1: την Κόρην ἐκ Σικελίας πεπιστεύκασιν ἀφικνεϊσθαι δεύρο ἀνθαλογήσουσαν ἐκ δὲ τούτου ταῖς γυναιξίν ἐν ἔθει γεγονέναι ἀνθολογεῖν τε καὶ στεφανηπλοκεῖν, ὧστε ταῖς ἐορταῖς αἰσχρὸν εἶναι στεφάνους ἀνητοὺς φορεῖν.]
- 15) Polyb. II. 89. 6: παρακαλέσαντες γὰρ σφᾶς καὶ συμφρονήσαντες Κροτωνιᾶται, Συβαρίται, Καυλωνιᾶται πρῶτον μὲν ἀπέδειξαν Διὸς Όμορίου (Bokker l. Όμαρίου) κοινὸν ίερὸν καὶ τόπον, ἐν ῷ τάς τε συνόδους καὶ τὰ διαβούλια συνετέλουν: vgl. Heyne opunes. acad. II, p. 140 und 181.
- 16) Athen. XII. 58: εἰς ἢν συμποφεύονται πάντες Ἰταλιῶται: vgl. Liv. XXIV. 3, Dionys. perieg. 871, Paus. VI. 18, and mehr hei Wieseler in Pauly's Bealencykl. IV. S. 571.
- 17) Diedor. V. 2: ἀεὶ τῆς φήμης ἐξ αίῶνος παραδεδεμένης τοῖς ἐγγόνοις, ἱερὰν ὑπάρχειν τὴν νῆσον Δήμητρος καὶ Κόρης: vgl. Schol. Pind. Nem. L. 16, Cic. Verrin. IV. 48, und mehr bei J. F. Ebert Heortologii Siculi initia in s. Σικελιών. Regiom. 1880. 8, p. 1—89, der jedoch Müller's Ansicht (Der. I, S. 401; Prolegg. S. 155) von der Verpflanzung dieses Cultus nach Siculien mit Unrecht bekämpft; am Besten Preller Demeter S. 175 kg.

- 18) Vgl. Ovid. Fast. IV. 419 fgg. und bereits Pindar. Nem. I. 18: νάσφ τὰν 'Ολύμπου δεσπότας Ζεὺς ἐδωπεν Φερσεφόνα, mit Eckhel dectr. numm. II, p. 451 und mehr bei Creuzer Symb. IV, 8. 286 fgg, Welcker Zeitschr. 1. Gesch. u. Ausl. d. a. Kunst S. 14 fgg. und Millingen anc. unedit. monum. I, p. 45 ff.
- 19) Poll. onom. I. 37: Κόρης παρὰ Σικελιώταις Θεογάμια καὶ Άν-Φεσφόρια: vgl. Creuzer Symb. I, p. 153 fgg.
- 20) Schol. Pind. Ol. VI. 160: ἐν γὰς τῆ Σικελία τὰ τῆς Πεςσεφόνης ἀνακαλυπτήςια ἐτελείτο: vgl. Plut. V. Timol. c. 8 und Diodor. V. 2: ἔνιοι δὲ τῶν ποιητῶν μυθολογοῦσι κατὰ τὸν τοῦ Πλάτωνος καὶ Πεςσεφόνης γάμον ὑπὸ Διὸς ἀνακάλυπτςα τῆ νύμφη δεδόσθαι ταύτην τὴν νῆσον, mit Böttiger Kunstmythol. II, S. 69 und Ebert p. 7 fgg.
- 21) Plut. V. Dion. c. 56: περιμείνας την έορτην ης ώμοσε θεοῦ δρῷ τὸν φόνον ἐν τοῖς Κουρείοις: vgl. Hesych. II, p. 317 und mehr bei Ebert p. 38 und Krause civ. neocor. p. 81.
- 22) Diodor. V. 4: της μέν γάρ Κόρης την καταγωγήν έποιήσαντο περί τὸν καιρὸν, ἐν ῷ τὸν τοῦ σίτου καρπὸν τετελεσιουργῆσθαι συνέβαινε, καὶ ταύτην τὴν θυσίαν καὶ πανήγυριν μετὰ τοσαύτης άγνείας και σπουδής έπιτελουσιν, οσην είκος έστι τους τη δωρεά προκριθέντας άπάντων τῶν ἀνθοώπων: unstreitig das nämliche Opfer, welches derselbe kurz vorher an der Quelle Cyane erwähnt, wo Hades mit seinem Raube niedergefahren seyn sollte: πρὸς ή κατ ένιαυτὸν οί Συρακούσιοι πανήγυριν έπιφανή συντελούσι, και θύουσιν οι μέν ίδιωται τα έλαττω των ιερείων, δημοσία δε ταύρους βυθίζουσιν έν τη λίμνη, ταύτην την θυσίαν καταδείξαντος 'Hoanleous (vgl. auch Diod. IV. 23), obgleich eben so auch bei Henna, ubi usque ad hoc tempus Syraousani festos dies anniversarios agunt, celeberrimo virorum mulierumque conventu, Cic. Verrin. IV. 48. [Nach Firmic. Mat. de err. prof. relig. c. 7 ist der See Percus bei Henna Ort des Verschwindens, dagegen prope Syracusas cum (Plutonem) per alium locum oum virgine emersisse jactarunt, we also die Quelle Cyane offenbar verstanden ist; die Hennenses — templum sane et raptori et virgini accurate conlatis sumptibus faciunt et annua in templo vota decernunt; da Ceres an das User von Syrakus kommt lugubri veste ac sordido squalore — Syracusani — raptum virginis conscorant et mitigantes dolorem matris pompam miseri funcris excolunt honore templorum.
- 23) Vgl. Creuzer Symb. I, S. 161 und Preller Demeter S. 120, der namentlich die Ανθεσφόρια auf den Frühling bezieht, während Ebert auch diese wie die Ανακαλυπτήρια nur zu Theilen der Θεογάμια macht. Hätte Blunt Recht, der in s. Vestiges of ancient manners and customs, London 1823. 8, ch. IV in den Festen der H. Agatha Spuren dieser Gebräuche erkennen will, so würde die Duplicität jener im Februar und August gleichfalls auf ein zweites Fest im Frühling führen; gehört aber dahin auch das ποραγείν = ἀπάγειν oder nach Ebert p. 36: ἀνάγειν τὴν Κόρην bei Hesych. II, p. 316?
- 24) Athen. XIV. 56: Ἡραπλείδης ὁ Συρακόσιος ἐν τῷ περὶ δεσμῶν ἐν Συρακούσαις φησὶ τοῖς παντελείοις τῶν Θεσμοφορίων ἐκ σησάμου

καλ μέλιτος κατασκευάζεσθαι έφήβαια γυναικεία, α καλείσθαι κατά κασαν Σικελίαν μυλλούς και περιφέρεσθαι ταίς θεαίς: vgl. Plat. epist. ΠΙ, p. 359 D: εύρων πρόφασιν ως τας γυναίκας έν τῷ κήπῳ, έν ῷ κατώκουν έγω, δέοι δυσίαν τινά δυσαι δεχήμερον, und über die Zeit Diodor. V. 4: της δε Δήμητρος τον καιρον της θυσίας προέκριναν, έν ώ την άρχην ό σπόρος τοῦ σίτου λαμβάνει, mit Preller Demeter S. 337 und 348. Freilich nennt Diodor das Fest selbst nicht, dass aber er wie Plato auch nur Θεσμοφόρια meine, zweifeln wir eben so wenig als du Theil in M. de l'A. d. Inscr. XXXIX, p. 208 oder Ebert p. 26, und so möge auch dessen weitere Beschreibung folgen: ἐπὶ δὲ ἡμέρας δέκα πανήγυριν ἄγουσιν ἐπώνυμον τῆς θεοῦ ταύτης τη τε λαμπρότητι της παρασκευής μεγαλοπρεπεστάτην καλ τη διασκευή μιμούμενοι τον άρχαιον βίον. έθος δ' έστλν αύτοις έν ταύταις ταϊς ήμέρας αίσχοολογείν κατά τὰς πρὸς άλλήλους ὁμιλίας διὰ τὸ τὴν θεον έπι τη της Κόρης άρπαγη λυπουμένην γελάσαι δια την αίσχοολογίαν. [Auch aus Neapolis eine ιέφεια Δήμητρος δεσμοφόρου bezeugt C. I. n. 5799. 5865.]

- 25) Herod. VII. 153, vgl. Böckh ad Schol. Pind. Pyth. II. 27 und Preller Demeter S. 176, die hierin gewiss mit Recht den triopischen Cultus aus Karien erkennen, wo Spanheim ad Callim. H. Cer. 9 sogar Θεογάμια nachgewiesen hat; dass jedoch "Agrigent besonders die triopischen Mysterien geseiert habe," ist mindestens etwas zu stark ausgedrückt. [Auch in Tarsus weist eine unter Caracalla geschlagene Münze Θεογάμια auf, von Krause Neocorae civit. p. 81 auf Julia Domna bezogen. vgl. Mionnet Suppl. T. VII, p. 271. n. 458.
- 26) In Agrigent Polyaen. Strateg. V. 1; in Katana Cic. Verrin. IV. 45 u. s. w.
- 27) Vgl. z. B. Schol. Theocr. VII. 106: τῶν ἐφήβων ἐν Σικελία γίνεται ἀγῶν ἐν σκίλλαις, καὶ οἱ νικήσαντες ταῦρον ὑπὸ τῶν γυμνασιάρχων τιθέμενον λαμβάνουσιν ἔπαθλον. Reinigungsgebrauch? s. oben §. 23, not. 12. Verehrung des Aristaeus Diod. IV. 83: διὸ καὶ παρὰ τοῖς τὴν Σικελίαν οἰκοῦσι διαφερόντως φασὶ τιμηθῆναι τὸν Αρισταῖον ὡς θεὸν καὶ μάλιστα ὑπὸ τῶν συγκομιζόντων τὸν τῆς ἐλαίας καρπόν. Kotyttia in Sicilien mit den mit Gebäck und Obst behängten Zweigen nach Paroemiogr. gr. I, p. 333.
- 28) Schol. Pind. Olymp. VI. 162: ἐν τῆ Αἴτνη Διὸς Αἰτναίου ἄγαλμα ίδουται καὶ ἑορτὴ Αἴτναια καλείται.
- [29) Die katanäischen Brüder Amphinomus und Anapias οἱ παλούμενοι Εὐσεβεῖς nach Paus. X. 28. 1: οὕτοι μὲν δὴ τιμὰς παὶ ἐς ἐμὲ ἔτι παρὰ Καταναίων ἔχουσιν, vgl. dazu Strabo VI. 2. 3; Val. Max. V. 4; Sil. Ital. XIV. 196. Daher C. I. n. 5727: Εὐσεβέων πλυτὸν ἄστυ.]
- 30) Hesych. I, p. 1187: Έλώριος άγων τελούμενος ἐπὶ Ἑλώρου ποταμοῦ, wahrscheinlich dasselbe Fest wie bei Plut. V. Nic. c. 28: πρώτον μέν τὴν ἡμέραν, ἐν ἡ τὸν Νικίαν ἔλαβον, ἱερὰν ἄγειν θύοντας καὶ σχολάζοντας ἔργων, ᾿Ασιναρίαν τὴν ἑορτὴν ἀπὸ τοῦ ποταμοῦ καλοῦντας: wenigstens liegen sich beide Flüsse sehr nahe, vgl. Poppo prolegg. Thucyd. I. 2, p. 815 u. 523.

- 31) Ἐλευθέρια, Diodor. XI. 72; Τιμολεόντεια, Plut. V. Timol. c. 39, Μαρκέλλεια, Plut. V. Marc. c. 23 u. s. w.
- 32) Insofern diese von dem Geschlechte der Emmeniden mitgebracht waren; vgl. Müller Orchom. S. 339 und Böckh expl. Pind. p. 135.
- 33) Diod. IV. 24: περὶ τὴν πόλιν τῶν ᾿Αγυριναίων ἐν ταύτη γὰρ τιμηθεὶς ἐπ᾽ ἴσης τοῖς ᾿Ολυμπίοις θεοῖς πανηγύρεσι καὶ θυσίαις λαμπραῖς προςεδέγετο τὰς τελουμένας ὑπὸ τῶν ἐγχωρίων κατ᾽ ἐνιαυτὸν θυσίας. Dort künstliche herakleische λίμνη vor dem herakleischen Thor: ἀγῶνα δὲ γυμνικὸν καὶ ἵππικὸν καὶ ἕκαστον ἔτος μετὰ πάσης προθυμίας ποιοῦσι. πανδήμου δὲ τῆς ἀποδοχῆς ἐλευθέρων τε καὶ δούλων γινομένης, κατέδειξαν καὶ τοὺς οἰκέτας ἰδία τιμῶντας τὸν θεὸν θιάσους τε συνάγειν καὶ συνιόντας εὐωχίας τε καὶ θυσίας τῷ θεῷ συντελεῖν. Daselbst auch ein τέμενος ῆρωι Γηρνόνη, ος μέχρι τοῦ νῦν τιμᾶται παρὰ τοῖς ἐγχωρίοις; ebenso ein τέμενος mit jährlichen τιμαὶ und θυσίαι, dem alle Bewohner der Stadt ihr Haar heiligen, bis sie durch prāchtige Opfer den Gott versöhnt haben.
- 34) Paus. VIII. 24. 3: ἀγιώτατόν τε ἐπ παλαιοτάτου καὶ οὐπ ἀποδέον πλούτφ τοῦ ἱεροῦ τοῦ ἐν Πάφφ: vgl. Polyb. I. 55, Strabo VI, p. 418,
  Diodor. IV. 83, [C. I. III. n. 3199] und mehr bei Kreuser Hell. Priesterstaat
  S. 188 und Klausen Aeneas S. 485. [Mit dem Venusdienst hängen zusammen
  die in Egesta gehaltenen jährlichen Spiele zu Ehren des Anchises, wobei ein
  Schiffswettkampf (navale certamen) eigenthümlich Virg. Aen. V. 53 ff., Hygin.
  fab. 278. Daher Myrtenbekränzung Virg. Aen. V. 72. Priesterin der Αφροδίτα
  Οὐρανία in Egesta C. I. III. n. 5543. Aeneas neben Acestes als Stadtgründer
  geehrt Cic. Verr. Act. II. l. IV. c. 33.]
- 35) Vgl. Aelian. H. anim. IV. 2 oder V. hist. I. 15 und Athen. IX. 51: τῆς δὲ Σικελίας ἐν Ἐρυκι καιρός τις ἐστὶν, ὃν καλοῦσιν Αναγωγάς, ἐν ὡ φασι τὴν θεὸν εἰς Λιβύην ἀνάγεσθαι· τότ οὖν αί περὶ τὸν τόπον περιστεραὶ ἀφανεὶς γίνονται, ὡς καὶ τῇ θεῷ συναποδημοῦσαι, καὶ μεθ΄ ἡμέρας ἐννέα ἐν τοῖς λεγομένοις Καταγωγίοις μιᾶς προπετασθείσης ἐκ τοῦ πελάγους περιστερᾶς καὶ εἰς τὸν νεών εἰςπτάσης παραγίνονται καὶ αί λοιπαί.
- 36) Liv. XXV. 23: diem festum Dianae per triduum agi et vino largius epulas celebrari; vgl. Plut. V. Marc. c. 18 und über Artemis auf Ortygia im Allg. Müller Dor. I, S. 376 fgg. [Gerhard gr. Mythol. I, S. 353, Stark in Ber. Leipz. Ges. d. W. 1856, S. 68 ff.]
- 37) Für diese sind namentlich die Außschriften der Henkel sicilischer Thongefässe wichtig, welche Torremuzza inscr. Siciliae Panorm. 1784 sol. p. lxv1 sgg., Sestini viaggi, Berl. 1807. 8, p. 277, Judica antichità di Acre, Messina 1819, Avolio antiche fatture di argilla, Palermo 1829 u. A. zusammengestellt haben, und woraus sich nach Abzug der muthmasslich falsch geschriebenen solgende Namen ergeben: Αγοιάνιος, [also dem winterlichen Dionysos geweiht], Αρταμίτιος, Βαδρόμιος, Δάλιος, Θεσμοφόριος, Θευδόσιος, Κάρνειος, Πάναμος [mit dem Schaltmonat Π. δεύτερος], Τακίνθιος, dazu vielleicht aus D'Orville

Sicula p. 579 noch Λύκιος und nach der oben §. 67, net. 10 angezegenen Mittheilung Πεδαγείτννος und Σμίνθιος, so dass die Zwölfzahl beisammen wäre, wenn nicht einer oder der andere doch nur örtliche Bedeutung hat. [Daru kommt noch der Κνίδιος, als ein der Aphrodite oder der triopischen Demeter geweihter vgl. C. I. III. n. 5497. b. 5580. b. 5619. e. 5751. Vgl. noch Mommsen in Ztschr. f. Alterthumsw. 1846. n. 97. 98 u. a., jetzt C. I. n. 5375—5393. 5441. 5446. 5448. 5453. 5477. 5478. 5479. 5480. 5481. 5483 b. 5484. 5485. 5486. 5488. 5504. 5508 b. 5509—5541. 5556. 5560—5577. 5591 b. 5619 c—l. 5645. 5654—5660. 5668. 5670 ff. 5751 mit der Uebersicht und wenig genügenden Anordnung p. 675 ff.; wie kann z. B. der Δάλιος auf den December fallen? Vgl. auch Append. p. 1245 f.]

- 38) Vgl. Franz in Ann. dell' Inst. archeol. 1838, T. X, p. 75 und Monatak. S. 113 fgg.
- [39) Strabo IV. 179: ἐν δὲ τῆ ἄκρα τὸ Ἐφέσιον ἴδρυται καὶ τὸ τοῦ Δελφινίου ᾿Απόλλωνος ἵερόν· τοῦτο μὲν κοινὸν Ἰώνων ἀπάντων· τὸ δὲ Ἐφεσίας τῆς ᾿Αρτέμιδός ἐστι νεῶς τῆς Ἐφεσίας: ἔν τε ταῖς ἀποίκοις πόλεσι πανταχοῦ τιμᾶν ἐν τοῖς πρώτοις ταύτην τὴν θεὸν καὶ τοῦ ξοάνου τὴν διάθεσιν τὴν αὐτὴν καὶ τἄλλα νόμιμα φυλάττειν τὰ αὐτὰ, ᾶκεφ ἐν τῆ μητροπόλει ἐνενόμιστο. Vgl. die Münzen in de la Saussaye Numism. Narbon. p. 9—89. T. I—XII, unter anderen auch mit dem Rade, dem Zeichen der Wettrennen. Vgl. Stark Städteleben, Kunst und Alterth. in Frankr. S. 41. 584 ff.]
- 40) Justin. XLIII. 43: *Horalia*, vgl. A. Brückner hist. reip. Massiliensium Gott. 1826. 4, p. 53.
- 41) Petron. c. 141: Massilienses quoties pestilentia laborabant, unus se ex pauperibus offerebat alendus anno integro publicis et purioribus cibis; hic postea ornatus verbenis et vestibus sacris circumducebatur per totam civitatem cum exsecrationibus, ut in ipsum reciderent mala civitatis, et sic projiciebatur, dazu Serv. Virg. Aen. III. 57, worin Brückner p. 51 und F. G. Thisquen Phocaica, Bonn 1842. 8, p. 54 mit Recht die oben §. 60, not. 17 fgg. beschriebenen Thargeliengebräuche wiederfinden.

## Register.

Die erste Zisser bezeichnet den Paragraphen, die zweite die Note. — Griechische Wörter mit Spiritus asper s. unter H; Namen mit K vor ae, e, i, y unter C.

Aale 26. 12. Abadir 18. 3. Abae 40, 17. Αβατα 19. 13. Abdera 27.8; 45.6; 66.8. Abendgebet 21. 4. Aberglaube 8. 6; 12. 11 und 15; 42. 1 fgg. Acestes 68. 34. Achäer 49. 2. Achaia 51. 25. — Phthiotis 64. 19. Acharaka 41, 13. Acheron 41. 25. Achilles 16, 11; 17, 16; 50. 2; 53. 12; 66.38. Αχράς 52. 8. Ackerbau 2. 5; 47. 7; **56. 22.** Ackerstier 26, 21; 61, 16; 67. 7. Άδικία 10. 6. Adler 38. 7. Αδώνια 10. 11; 62. 34; 66. 19. Adoniasten 67. 9. Adranus 20. 12. Adrastus 23. 26; 29.17; 52. 34 u. 35. Αδυτον 19. 14. Aedepsus 40. 18. Aegae 41. 16. Aegeus 56, 7. Aegila 53. 22. Aegina 52. 16. Aegira 40, 22.

Aegis 35. 17 u. 20. Aegypten 3. 3. Aegypt. Gottheiten 12, 13, Aeneas 68, 34. Aenianen 64. 23. Aeolis 66. 28. Aepfel 25. 14; 50. 29. Aerndtefest 47. 7; 56.8. Aerolithen 18.3. Aeschylus 6. 4 u. 8; 59 18 fgg. Acthiops 38, 15. Aetnaea 68. 28. Aetnakrater 25. 3. Αετός 19. 7. Αγαθή τύχη 62.33. Λγαθοδαιμονιασταί 7. 10; 67. 9. Αγαθός δαίμων 44. 5; **68. 24**. Αγαλμα 18. 16. Agesilaus 12. 5. Αγητορία 58. 30. Aglaurus 27. 12; 35. 22; 61. 3 fgg. Αγνος 56. 17. Αγνωστοι θεοί 17, 13, Αγών 29. 2. Agonaltempel 18. 7. Agonotheten 54. 11. Άγοραίοι θεοί 15. 5. Agra 58, 26. Αγράνια 52. 5.

Agraulus 61. 4 fgg.

Αγρέμονες 46. 5.

"Αγοηνον 40. 10.

Αγριάνια 52. 5. Αγρίανος 61.13; 68.37. Agrigent 68, 22 fgg. Αγοιώνια 27.15; 63.14. Αγουπνίς 31. 6. Ayvieve 15. 10; 51. 12. Αγυφμοί 20, 7; 35, 14; 55. 13. Λίάκεια 52. 23. Αζάντεια 62.46; 64.11. **Λίδω 8. 7; 53. 46.** Alώρα 28. 13; 27. 16; **62.** 39; 66. 9. Akanthus 50. 5. Akarnanen 87. 11. Απονιτί 50. 14. Angaioi Isol Is. 5. Akraephia 63. 6. Απριτοβάται 66. 4. Απροάματα 29. 27. Aktaeon 64. 20. Αχτια 64. 16. Αλαλπομένιος 68. 22. Albunea 41, 12. Alea 51. 28. Aλέαια 51. 11 u. 19. Aleroldes 86. 13. Alexander 12. 5. Άλευφόμαντις 42. 15. Aliphera 51. 82. Alkathous 52, 41. Alkestis 64. 27. Alnov 16. 4. Allegorie 14. 7. Allerheiligstes 19, 14. Allwissenheit 18. 8.

Άλφιτόμαντις 42. 15. Aloog 14. 6; 17. 13. Altar 17.2; 22.9; 28.8. — beweglich 17. 9. — formen 17. 10. — gemeinschaft 17. 10. Altarist 55. 24. Alter 84. 20. Αλύται 50. 22. Αμαια 52. 17. Amarynthus 65. 3. Amazonen 62. 27; 65.7. Ambracia 64. 17. Αμβοοσία 58. 7. Ameisen 26. 9. Ammon 54. 2. Αμμώνια 62. 35. Ammonium 40. 27. Amnisus 14. 3. Amorgus 65. 10 u. 15. Amphiaraus 13.4; 88.20; **41.** 8. Αμφιαράϊα 63, 1. Αμφισοόμια 23. 17 ; 48. 6. Amphiklea 40. 2; 64.10. Amphiktyonen 7.2; 49.21. — zu Delus 65. 34. Amphilochus 41. 9. Amphiona 67, 40. Αμφιφώντες 25.9; 60.2. Αμφιπόλος 35. 3; 44, 10. Amphissa 64. 13. Amphissus 64, 12. Αμφιθαλής 36. 2; 50. 24; 56.9; 68.28. Αμφορίτης άγών 52.22. Amulete 42. 17. Amyklä 53. 14. Αναδείν 24. 12. Αναγκοφαγία 50. 16. Αναγώγια 13, 7; 68.25. Αναιφείν 39, 16, Ανακαλυπτήρια 62. 11; **68. 20.** Ανάκεια 62, 38, Ανάκληθοα 55, 39. Άνακτες παίδες 64. 13. Ανάκτορον 55. 19. Αναπτοτελεσταί 65. 7. Anaphe 16, 20. Ανάρουσις 56. 29. Ανάστατος άρτος 61.13. 'Ανάθημα 6. 3; 20. 8. Anaxagoras 10. 9. Andania 53. 1.

Androclus 66. 7. Androgeos 62.30. Andrus 65. 12. Ανειμένα 20. 10. Ανεμοποίται 42. 20. Ανετα 20, 10. Anfassen beimSchwur22.9. Anigros 23, 25, Ανοδος 56. 17. Ανολυμπιαδές 49. 20. Anthela 64. 33. Ανθεστηρια 43. 10; 58. 1;66.16 u. 22; 68.40. Anthropomorphismus 16. 20. Antigonus 12. 5. Antimachia 67. 23. Antinous 12. 5. Αντιπατρισταί 12. 10. Antissa 66. 38. Apamea 13. 11. Απαρχαί 9. 13; 20. 17; **25. 10.** 'Απατούρια 46. 1 ; 48. 12 ; 56. 29; 66. 32. Απαυλια 48. 5. Απεύχεσθαι 22. 3. Απήνη 30. 9. Αφελής 34. 3. Αφ `Ηρακλέους 30. 15. Άφηρωίζειν 16. 20. Αφ΄ έστίας 55. 26. Αφίδουσις 7. 8. Αφοσιούσθαι 12. 1 ; 22. 3. Αφροδίσια 14. 4; 52, 25, u. 30; 62, 45. Αφροδισιασταί 67. 9. Aphrodite 3. 6; 20. 16; **26. 3**; **52. 7**; **63. 16**; 67. 40. Απραία 67. 19. Ανοσία 64. 27. Απατούρη 66. 32. Δωρίτις 67. 19. — έν παλάμοις 66.24. — ἐν κήποις 61. 13; **67.** 19. — als Ehegöttin 14. 3. — Erycina 20, 16; 68. 34. — Εῦπλοια 67. 19. - Knidia 67. 19.

— Κωλίας 62. 45.

— Μορφώ 18, 18,— Πάνδημος 62, 45.

Στοατονικίς 10.16.|

Aphrodite Συρία 62.44. — Urania 3. 6; 25, 11 u. 20; 68. 35. Αποβαται 30. 30; 54. 23. **— βώμιος 17. 1.** - σημία 13. 7. — διοπομπησις 23, 25. ετος 20. 12; 43. 1. - δύειν 10. 2. **Θέωσις 12.4**; 16.6. μάττειν 23. 23. μισθωμάτων 12. 3. νιμμα 23. 25. - πομπαί 23. 18. φράδες ημέραι 43.3; 58. 16; 61. 6. — τρόπαιοι θεοί 23.18. Apollinische Feste 47. 4. Orakel 40. 2 fgg. - Religion 5.2; 27.8; 29. 22; 37. 4. Ароцо 3. 7; 23. 19; 26. 7; 37. 10; 40. 2; 51. **29 ; 52. 30 ; 53. 3 ; 54.** 6; 62. 2; 66.32; 67.44. - Αγυιεύς 15.10; 51.21. — "Autlog 40. 22; 64.16. — Λλεξίνανος 23. 18. — *Aμυκλαίος* 53. 14 u. 48. -- Βοηδοομιος **55.** 5. — Γενήτωο 17. **4**. — Γουνείος 66. 28. — Δαφναφόριος 63.28. — Δειραδιώτης 40.21. — Δελφίνιος 7.1; 67. 40; 68.89. Έπικωμαίος 9.6. Εβδομαγενής 44.5; 47. 4; 60. 10. — Θυμβοαίος 40. 22. — Θυρξεύς 40. 22. — Τσμήνιος 39.10; 63. 28. Καρικός 18. 13. — Kaqveios 53. 4 U. 29 u. 33. — Κιλλαΐος 26. 7. -- Κλάριος 40. 23. — Κοροπαΐος 66. 40. — Κόρυνθος 53. 4. — Κωμαΐος 66. 35. — Avreios 18.8 u. 12; **65. 26.** 

- Mαλόεις 66. 40.

Apollo Metayeitviog 55. I, — Παιάν 62. 3. *— Πανιώνιος* 66. 2. — Παρνόπιος 66. 37. — Παρράσιος 51. 1**4.** — Πατρφος 56, 29, — Horiog 67, 40. - Προστατήριος66.32. — Πτωΐος 63. 3. — Πυθαεύς 7. 2; 40. 22; 52. 89. — Πυθιος 62. 4. — Σελινούντιος 40. 19. -  $oldsymbol{\Sigma}$  $\mu$ ινθευς 67. 10. -  $m{\Sigma}\pi$ óð $m{\omega}$ ç 26. 20 ; 39. 10; 63. 19. — Σωτήρ 64.17. -- Tolonios 67.17. — Φιλήσιος 40. 25. — Φυλλαίος 40. 21. Απυρα 25.6; 65.6. Αραί 9.10; 22.4. Aratea 46. 3. Arbeitsruhe 43. 1. Αρχή 11. 12. Αρχιθεωρός 31. 22. Archonten 11. 1. - Basileus 11. 1; 56. **25**; 58. **3**; 61. 10. Ares 27. 12; 53. 9; 67. 40. Αρητης 35. 1. Aqyol ll&oi 18. 12. Ariadne 64. 10; 65. 13. Arion 14, 4. Aristaeus 47. 7; 65. 23; **68. 27.** Aristandrus 41, 13. Aristomenes 28. 6. Aristoteles 16, 14, Arkadien 51. 19 fgg. Aprtol 62. 19. Aquelog 52. 6. Άροτος παίδων 56. 22. — legos 56. 17. Αρρηφοροι 54.13; 56.32; 61.9. Άρταμίτιος 68. 37. Artemis 51. 15; 53. 21; 59. 1; 66.10 und 32; **67. 40.** — Αγοραία 15, 5. — Άγροτέρα 56. 8 u. 5; 59. 2; 66. 32. Alφειονία 51. 8.

— Άμαρνσία 7. 8; 62. 17; 65. 3. — Βραυρωνία 62**.** 9. — Δαφνία 51. 8. — Δερεατις 53. 23. — Διατύννα 47, 5; 53. 13. Έλαφία 51. 8. Eŭxleia 52, 26. — Έφεσία 8. 12; 66. 4; 68. 39. — Θεομία 66. **4**1. Ισσωρία 53, 14. — Καρυάτις 53, 15. — Κεδρεατις 18. 1. — Κολαινίς 7. 8. Κορνθαλλία 53. 24. — Κουρίδιος 53. 35. — Λαφοία 26. 11; 51. 42. — Λιμνάτις 51.41; 53. 16. — Λιμναία 53. 14. — Λυγοδέσμα 66.21. — Μουνυχία 7.8; 27. 10; 34.19; 60.1. — Όρθία 53, 28. — Παρθένος 66. 23. — Περγαία 35. 1**4.** — Σαρωνία 52. 16. - Στροφαία 66. 13. Ταυροπόλος 3. 9; 18, 12; 27, 14; 62, 17. Τοιπλαρία 27. 10; 51. 42. — 'Τμνία 34. 9; 51. 18. — Φεραία 64. 27. — Χιτωνία 62. 17. Λοτεμίσια 14. 4; 47. 4; 53. 36; 66. 4; 68. 36. Asche 17. 5; 23. 9; 51. 3; 63. 19. Aschenaltare 17. 5. Ασχολία 50. 32. Ασέβεια 10. 8. "Ασιναρία 48. 1; 68. 30. Asine 17. 1 u. 2; 53. 3. 'Ασκλήπια 13, 12; 14. 4; 52. 13; 59. 4; 62. 8; Avernus 41. 21. 66. 23. 'Ασκώλια 57. 10. Ασπίς 52. 2. Assus 11. 1. Άστυδρόμια 67. 46.

Άσυλία 10. 15; 49. 10. Αταβυριασταί 67. 9. Athamas 64, 19. Αθηναια 54. 10; 56.83. 'Αθηνᾶς νιχητήρια 56. 1. Athene 14. 4; 51. 40; 67. 41. Αλέα 10.16; 51.19. Έλλωτία 52, 25, Έργανη 56. 88 Ίλιας 62. 7. — Ίτωνία 68. 8. — Κορία 51. 17. - Κραναία 85. 8. — *Λινδί*α 67. 8. — Λουσία 10. 26. — Μήτηο 51. 11. - Nίκη 54. 11. *-- "Ογγα* 18. 6. — Παιωνία 62. **3**. — Παλληνίς 62. 9. — Holiás 18. 12; 54. 12; 61. 1 fgg. — 110liovzog 67.40. - Σπιράς 89. 7; 56. 11. 61. 14. Σωτειρα 61. 21. <del>--</del> Τριταία 51. 40. m - Tφιτογένεια 44. 5. - Τριτωνίς 13.4; 67. 45, — Tyleia 54. 11. — Χαλινίτις 41. 15. — Χαλκίοικος 58. 25. "A8 805 10. 9. Athleten 50. 13. Αθλοθέται 54. 18. Athmonon 62, 25. Atreus 49, 2, Attika 54 fgg. Aufzüge 31. 11. Αύληται ανδρές 59. 12. Αύλφδία 50. 12. Ausländische Einflüsse 3.3. Ausspucken 23. 2. Autolykus 41, 18. Αύτοψία 55, 29. Auxesia 52. 17. Αξιος ταύρος 51. 1. Άζησία 52. 17. ALVE 26. 19. Bacis 87. 4 u. 22; 52. 1.

Astypalaea 65. 11.

Backwerk 25, 18,

Βαδρόμιος 68. 37. Βαδρομιών 66. 22. Bären 26. 9. **Bätylien 18. 18.** Baumdienst 18. 1 und 11; 24. 8. Bäume 17. 10; 18. 11. -- zahme 14. 6. Bánzai 31. 10. Banzos als Priestername **35. 22.** Ballazoáðer 52. 9.  $B\alpha\lambda\lambda\eta\tau v_S$  55. 39. Bannformeln 42. 18. Barbaren 32. 19. Barfüssigkeit 35, 19. Βασίλαι 51, 5. Βασιλεύς 5. 7; 11. 1; 44.10; 56.25; 58.3; 61. 10; 65, 7; 66. 2. Backlides 85, 16. Βασίλιννα 58.11. Βασκανία 42. 4. Baubo 55. 34. Bauchredner 42. 16. Beamte 11. 2. Βέβηλος 19. 4. Becken chernes 40. 26. **Βησσοί 40. 2.** Begegnungen 38. 15. Begeisterung 37. 5. Begrābniss 22. 15. Beischlaf 22. 15. Bendidien 54.2; 60.22. Berge 14. 2, Berggötter 14, 13. Beute 20. 4. Bewegliche Feste 46. 2. Βιδιαίοι 53, 40. Binden 65. 7. Bleitafeln 42. 19. Blick böser 42. 4. Blitze 88. 11. Blumen 25, 2. Blumenstreuen 17. 3. Blut 28, 27. Blutsühne 5. 2; 28, 20. Boadoog 84. 5. Bock 26. 3 u. 5. Βοηδρόμια 56. 4. Βοηγία 66. 11. Bootien 68. Bósc 65, 82. Bogonschiesson 30. 11. Bohnen 32, 24; 56. 7.

Βωμός 17, 4. Βοώναι 11. 17. Βορεασμοί 47. 11. Bovoc 28, 28, Bottiäer 20. 17. Βούβρωστις 28, 19. Bücher 56. 20. Bovnatios 49. 11; 26; 64. 5. Bovnoleiov 62. 17. Bovλαὶοι θεοί 15.6; 18.9. Bovlipos 63. 21. Βουφόνια 46. 1; 61.15.| Bovs 11. Βουθυσία 65. **2**0. Βουτύποι 36, 6; 61.20.| Βουζύγης 1. 11; 61. 16. Βραβεύς 50. 24. Brach liegen der Felder 20, 10, Branchiden 19. 18 ; 40. 26. Brasiae 53. 10. Brasidas 12.5. Brauron 20. 16; 62. 14 fgg. Βραυρώνια 62. 19. Βρέτας 18. 16. Βριμώ 55. 28. Brysese 53. 11. Βριτόμαρτις 67. 40. Brizo 41. 5. Brüderschaften 7. 10. Bündnisse 22. 12. Buphonien 46.1. Bura 89. 17; 51. 34. Burggötter 15. 4. Butas 61. 11 u. 12. Βύσιος 40, 14; 47, 4.

Caeneus 4. 4. Caestus 30. 24. Oekropstöchter 61.8 fg. Celeae 52. 37. Ceos 45. 6; 65. 23. Ceryken 55, 23. Chalce 67. 9. Chalcedon 11. 1. Chalcidenser 20. 17. Χαλιδοφόρος 36, 12. Xalneia 48, 7; 56,32. Χαλκιδικόν δίωγμα 56. 19. Χαρίλα 27. 16; 64. 6. Χαρίσια 62. 31. Χαριστήρια 20. 9.

Χαριστήρια έλευθερίας **56. 4.** Chariten 24.7; 65.8. Χαριτησια 29.28; 63.5. Χαρμόσυνα 62. 40. Χαρώνιον 41. 14. Χειρονομία 29. 15. Χειροπόνια 48. 7. Χελιδονισμός 67. 18. Χέονιψ 28. 7. Chiron 9. 6; 64. 20. Chius 27. 4; 65. 11; 66.44. Χλαίνα 51. 30. Χλόεια 47. 8; 60. 6. Xòes 58. 19. Xon 25. 15 u. 19. Xoqog 29. 12; 36. 16; 59. 22. Χρηματίτης άγών 30.4. Χοησμολόγοι 37.21. Χοησμών διαθέται 37. 21. Χοηστήριον 39. 6. Chryse 67, 10. Χουσούν θέρος 25.10. Χουσοφορία 85. 16. Cirrha 20. 10; 49. 7. Cius 66. 30. Coeus 4. 3. Collecten 35. 14. Colonien 7. 1; 13. 13; 66 fgg. Cortina 40. 10. Oriobolien 12, 13. Cultusgemeinschaft 8. 17. — mythen 2. 6. — stätte 13. 12. Cyane 68, 18. Cybele 66. 26; 67. 45. Cydonia 67. 38. Cyklische Chöre 29. 11; **59. 12.** Cyknus 4. 3. Cynaetha 51. 36. Cynosarges 62, 24. Cyprier 38, 26. Cyrene 67. 44 fgg. Cyzikus 11. 1; 66. 22 u.

Δαδαφόριος 64. 2. Δαδούχος 36. 1; 55, 22. Daedalus 6. 4. Δαειρίτης 55. 27.

26 fgg.

Daemonologie 42. 12. Δαίδαλα 18.11; 46.13; 63. 22 fgg. **Δαίμων 8. 6.** Δαίτης 16. 4. Δαίτων 16. 4. Δαιτφοί 28, 22; 36, 6; 61. 20. ⊿άlιος 68. 37. Δαλός 23. 6. Δαμεια 68, 6**.** ⊿αμία 52. 17. Danaiden 52. 12. Danaus 52. 4. Daphne 13. 4; 14. 4. Δαφνηφορείον 60, 16.  $\Delta \alpha \varphi \nu \eta \varphi o \varrho (\alpha | 31.14; 63.$ 28; 64. 6 u. 23. Δαφνηφόρος 35. 2. **Δαύλις 52. 5.** Δειπνευς 16. 4. Δειπνοφορία 56, 7; 61. 10; 64. 32.  $\Delta$ εισιδαιμονία 8. 6. Δεκάτη 18. 5; 20. 4; **45.** 12; **48.** 6. Δήλια 63. 1 u. 10; 65. 34. Δηλιασταί 65. 32. Delische Chore 20 17. Delium 10. 15; 38, 11. **∆**Éltoi 1. 11. Delus 17. 4; 23. 18; 25. **6**; **29**. **17**; **60**, 17; **40**. 22; 65. 21 fgg. Delische Theorie 60. 14; 65. **82.** Delpher 20, 17; 24, 7. Delphi 5. 7 fgg., 25. 5; 28. 6; **36.** 20; 39. 13; 40, 10; 48, 7; 64, 1 fgg. u. 24. Δελφίνια 52. 21; 60. 8. **Delphinion 54.7**; 60.13; 67. 40. Demen 7.8; 57.21; 62. 7 fgg. Demeter 13. 4 u. 11; 25. 2; 31. 7; 51. 20; 52. 14; 58. 19; 57. 5; 62. 8; 67.21; 68.17 fgg. — **Λμφικτυονίς 64.33.** — Άχαιά 63. 29. — Έλευσινία 55. 6; 66. 7. — Eūzloog 60. 7.

Demeter Θεσμοφόρος 56. Dionysus Αίσυμνήτης 51. 14 u. 27; 66. 33; 68. 24. — `Ιμαλία 67. 13. — Καβειραία 63.18. — *Μυσί*α 51. 35. — Παναχαία 51.33. - Πρόσυμνα 52, 12. — Χαμύνη 13. 9. — Χθονία 52. 14. — Χλόη 61. 7. ⊿ημήτρια 47.4; 62.8; 65. 14; 68. 20. Demetrius 12. 5. Δημοτελή ίερα 8.4; 81. 5; 35. 13. ⊿ημοθοινία 31. 5. Demüthigung 23. 24. Δενδροφορία 31. 14. Denthelitis 53. 4. ⊿ερματικόν 85. 18. **⊿ŧξιός 38. 30.** Deukalionische Fluth 58. 20 u. 22. Diadem 24. 13. Diagoridas 31. 6. Diagoras 10 9. Διάχονος 36. 14. Διαμαστίγωσις 27. 14;| **53. 26.** Δίαρχοι 50. 18, Διάσια 48.13; 58.23. Διασταί 7. 10. Δίαυλος 30, 26. Dicaearchus 12. 4. Διδύμεια 66. 10. Didymeum 40, 26, Δίια 51.37; 66.14. Δuπετή 18. 13. Δίκαιον 10. 6. Dikte 67. 25. Διογενισταί 12, 10. Diokles 52. 42. Diomea 62. 23. **⊿ιομίς** 55. 2. Διονύσια 47, 10; 51, 23; **52.** 81; 57. 8; 63. 30; 65. 4 u. 11; 66. 9 u. 27; 67. 14; 68. 1 fgg. — έν άγροις 57. 22. — έν ᾶστει 59.3 u.8. Διονυσιασταί 67, 9. Dionysus 13. 4 u. 11, 31. 9; 53.48; 64.2. — Αίγοβόλος 27. 17; 68, 19.

'Ανθεύς 51. 43. - Aqueus 51.43. Βακχειος 52. 36; **65.** 13. — Βουγε**ν**ής 52.3. Elevitequic 59.7. Ένδενδρος 18.11. Ζαγρεύς 67.28. — Ίατρός 64. 10. — kadmeischer 18.12. *- Λαμπτ*ήο 51.35. — Λαρύσιος 53. 9. Λιμναίος 58. 10. — Avolog 52.36. — Melavalyıç 52. **25.** — Μεσατεύς 51.48. – Nvxtėliog 31.6. — Παλαίμων 66.**44.** — Προφήτης 64. 10. Συμίτης 18. 11. — Χορευτής 65.28. — Ώμάδιος 66.**44.** — Ώμηστής 27. 4. Dionysosbilder 18. 11 u. 12. Dionysoscult 3.8; 29.18. Διοπομπείν 23. 23; 57.8. Διοσαταβυριασταί 7. 10. ⊿iòs βovs 66.12. Διοσημίαι 38. 12. Διοσιρίται 19.18. Διοσκώδιον 23. 28. 57. 8 ; 64. 20. Dioskuren 3. 9; 53. 8; 65. 25; 67.44. Διος ξενιασταί 7.10. Διπανάμια 67.16. ⊿ιφοοφορία 59. 29, Διπόλια 61. 15. Δίσχος 30.21. Διθύραμβος 29. 7; 57. 18; 59.11. Dodona 39. 17; 63. 80; **64.** 18. Δοκιμασία ίερέων 34.1. — der Athleten 50.6. **Δόλιχος 30.28.** Δολοφονία 23. 28. Doppeltempel 19. 20. Dorier 5.1; 29.18; 52 fgg.; 57 **igg**. Δορπεία 56.29. ⊿ógv 18.15. **⊿oύλων πόλις 20. 16.** 

**Δωδεκητς** 26. 2. Δράμα πρός δράμα 59. Dramatische Poesie 29.20; **59.** 16. Dreifuss 40, 10 u. 27; 59. 18; 67.7. Dreiverein der Götter 21. 9; 22. 18. Drerer 22. 16; 67. 40. **Δοομήϊος 67.36.** Δρόμος Άχίλλειος 66.88. Drymaea 64. 9. Dryoper 4. 8; 20. 17; 58. Dryopis 64. 14. Dryops 53. 5.

Kber 51. 22. Ezeiv 20. 1. Έχελίδαι 54. 23. Έχετλαϊος 16. 4. Echetus 4. 4. Έγκοίμησις 41. 19. Έγχυτοίστριαι23.17u.28. Egesta 68. 84. Ehebrecherin 8. 1. Ehelosigkeit 84. 9; 36. 5. Ehe zweite 34. 10. Ehrenplatz 35. 10. Eiche zu Dodona 39. 22. Eichenkranz 50. 27; 54.28. Eide 9.6; 21.9; 22.8. Eidgötter 22. 18 u. 19; **23**. 18; 61. 8. Eier 23. 12. Eigenthumsrecht 20, 1. Elnadeig 46.5. Είκαδισταί 12. 10, Eingeweide 88. 21. Eingeweihete 82. 10. Einkünste der Priester 85. Eintheilung der Götter 14.5. Einzug der Sieger 50, 30. Είρηνη 54. 9. Έιρεσιώνη 25.2; 56.9; **61.** 7. Eiserne Ringe 65. 7. Είσιέναι είς τὰ ίερά 8. 14. Είσιτήρια 11. 10. Έπδύσια 67. 88.

Έπεχειρία 43. 11; 45. Επί βωμώ 55. 24. 11; 49. 10; 51. 12. Ήλακάτια 53. 19. Έλαφηβόλια 59. 2; 64. 8. Έλαφιος 51. δ. Elea 68.7. Έλευσίνια 6. 10; 82. 20; 51. 28; **52.** 35; 58. 21; 55. 6 fgg. Eleusis 13.4; 57.6. Eleutherae 56.29. **Ελευθέρια 48.1; 63.9;** 66. 18; 68. 31. Elis 49. 19; 51. 1 fgg. Embaros 34, 19; 60.2. Εμβόλιμος μήν 45.12. Εμβρονταΐον 13.12. Έμμέλεια 29, 20. - πλόχια 62.42. — πυρα 38.20. Emmeniden 68.32. Empedocles 12.5. Έμπυρα 38, 20. Έναγίσματα 16. 14; 28. — αγώνιος πούς 50.27. — δυμάτια 52. 9. — ηλύσια 18. 12. — **&**EOL 37.5. — οδία 15. 1**4**. – όδια 38, 15. — τέμνειν 16.14. *— τομα* 28. 16. Ενναετηρίς 46.14. Έννεακαιδεκαετηρίς 45. 15. Entbindung 28, 17. Entblössung 50.5. — des Hauptes 21. 18. Enyalios 18.18. Epakria 1.6. Epaminondas 53. 1. Επηλύσια 42.4. Exercise 50.15. Έφέσιον 68.39. Έφήβια 48. 7. — ίππιος δοόμος 30. 30. Έφέστιοι θεοί 15.2. Ephesus 9. 5; 10. 15; 29. 18. - Geheimschrift 42. 18. — Tempel 18. 1. Epheu 53. 87. Έπέτειος θύσια 46. 4. | Erysichthon 4. 8.

— αγερμός 50. 24. — αγωγή 42. 18. — αχθής έορτή 63.25. — βδαι 46. 8. — *delfeig* 60. 11 u. 13. — *δήμι*α 48. 8. — δημία 13. 7; 64. 4. — θετοι ἐορταί 10.12; 46. 7. **- θυμίατρος 35. 14.** — **χλείδι**α 62, 5. - πρήναι 53. 20. — μεληταί 11. 5; 58. 3. – μήνιοι 11.14;46.5. -- μιξία 48. 11. — νίχια 48. **4**. — οπτεία 32.14; 55.7 u. 30. -- σκαφια 67. 12. — σκήνια 53. 18. τελέωμα 56, 18. — των άμαξων 57. 20. — φδή **42.** 3. — ώνυμοι **44**. 10. Epidaurus 52.13. — Limera 58.8. Epimenides 23, 18; 27,12. Epopeus 4. 8. Eppich 50.27. Epulones 36. 20. Ερανισταί 7. 6. Eratokles 49. 3. Erblichkeit 34. 18. Erdgottheiten 39.6. Erechtheum 17. 16. Erechtheuspriester 51. 14. Ήρεσίδαι 35. 2. Eretria 59.8; 65.4. Ereuthalion 51. 8. Εργαστίναι 54. 13. Εργάτια 53. 24. Erigone 27. 16; 62. 39. Erinnerungsfeste 48.1. Erinyen 14. 11; 22. 4; 25. 20; 42.4; 52.28; 52. **26.** Eros 66, 16. Ηροσάνθεια 47.6. Έρωτίδια 29. 28; 63. 4. Έρρηφόρος 61. 9 igg. Erstgeburt 34. 20. Erstlinge 25. 2 u. 19; 56.7.

4

Erythrae 9.4; 66.14. Eryx 20. 16; 68. 34. Esel 26. 7. Essen d. Fluchopfers 22.13. Έσσῆνες 36. 20; 66. 4. Έσχάρα 16. 13; 28. 3. Eteobutaden 61.11. Εύαγγέλια 48.2. Ενάνδρια 54.31. Euamerion 16. 14. Euboea 20.12; 66.1. Εύδάνεμοι 55. 25.  $E \~v\~d ειπνος Φυσία 62.39.$ Εύγενεῖς 56. 24. Eŭnleia 18. 5; 52. 28; **68. 2.** Eule 38. 7. Eumeniden 52. 31; 28. 19. Eumolpiden 1.12, 55.25. Eupatriden 1.12. Ευνοστος 16.4. Εύοδιος 16. 4. Εύφημία 28.9. Euripides 36. 12; 55. 39. Εύριπίδειος όρχος 22.8. Εύρυπλείδαι 42.16. Eurykles 41.16. Eurynome 51. 27. Eurysakeion 62.46. Eurystheus 62. 9. Εύσέβεια 8.6; 10.6. Εύσεβείς 68. 29. — der Athener 54.4. Eutresis 40. 19. Εύζεσθαι 21. 18. Εύχή 24. 4. Εὐώνυμος 38. 10. Έξαίρετον 20. 4. Εξηγηταί 1. 12; 38. 12; 51. 2. Έξορχεϊσθαι 32. 15.

Fackel 23. 12.

Fackellauf 30. 31; 52: 25; 54. 24; 55. 31; 56. 31; 58. 5 u. 14; 62. 36; 65. 13 u. 25.

Familienfeste 48. 6.

Farbe 26. 23.

Fasten 43. 4; 55. 33; 56. 17; 68 6.

Faustkampf 30. 24.

Feierkleid 23. 4.

Feige 23. 23.

Feldpriester 33. 9. Fenster 19. 11. Ferkel 23. 23. Fesseln der Götterbilder 18. 18. Feste 43 fgg. Festgesandtschaft 31. 16; s. auch Sempol. Festmärkte 43. 2. Festspiele 29. 2 fgg.; 48 14. Festtempel 18. 7. Festzeiten 8.11; 44 fgg. Fetischismus 2. 2; 18. 14. Feuer 23. 10; 25. 7. - ewiges 17.4; 34.11. έν Έλευσίνι 55. 29 u. 37. — brand 23.6; 68.7. — holen 7.3; 65.9. — probe 28. 18. - loses Opfer 25. 6; 67. 8. — stätte 17.4. Fichtenzweige 50. 28. Fische 20. 12; 26. 13. Flamininus 12.6. Fliegen 42. 19. Fliessendes Wasser 19.5: 23. 7. Flöten 28. 17; 36. 16. Floralia 68. 33. Flüche 9. 9; 22. 1 fgg. Fluchformel 22.14. Flussgötter 14. 13; 25. 7. Frauen bei Mysterien 55. 12. — bei Schauspielen 43.9. Frauenfeste 32. 19; 43. 7; 51. 31; 56. 14; 68. 20. Frauenkämpfe 51. 3; 67. Freigelassene 20, 15; 54. **2**8. Frühling 47. 6. Frühträume 37. 19. Füllen 30. 8. Furcht 8. 5.

Gaben 24. 2. Γαῖα 39.6; 67.46. Γαλάξια 62. 31. Γαλεώται 38.17. Galinthias 63. 13.

Gambreum 66. 8. Γαμήλια 57. 28. Γαμοδαίσια 48. 5. Γάμος 48. 5. Gans 20. 12; 26. 14. Ganymeda 18. 7; 52. 37. Gebet 21. Geburt des Zeus 65.25. Geburtstage d. Götter 44. 5. Geburtstagsfeier 48. 6. Zus. Gedächtnissiest 48. 1. Geheimniss 4.8, 8.3; 32. 2 Igg. Geiselung 27. 14; 51. 31; **53. 28**. Gela 68. 25. Geldbussen 50.18. Gemälde 18.21; 20.9. Gemeinden 1.5; 7.6. Γενέθλιοι Θεοί 7.5. Γενέθλια 48.6. Ι'ενέσια 48. 6 u. 11 ; 56.2.  $oldsymbol{\Gamma}$ evetvlli $oldsymbol{\delta}$ es  $oldsymbol{62.45.}$ Gephyräer 63.23. Γεφυρισμός 55.12. Gerathe heilige 20.3. Γεραίραι 35.2; 58.12.  $oldsymbol{\Gamma}$ εραίστια 65. 2. Γέρανος 29. 17; 60. 16.  $\Gamma$ éqlphaç 2.3; 35.11. Ι'εράστιος 53.38. Geronthrae 53.9. Gerstenkörner 28. 11. Geryones 68.33. Gesang 29. 6. Geschlecht der Opferthiere **26**. **22**. Geschiechterseste 48. 12. Gewänder 20. Giebel 19. 7. Gigantomachie 54. 13. Gladiatoren 30. 10. Glaucus 49. 3; 53. 1. Gliederzucken 38.13. Götterbilder 2.12; 18.17. Gorgasus 53. 4. Gottesfriede 49.9. Γουνάζεσθαι 21.14. Grab des Zeus 67.26. Gräber der Heroen 16.11. Gränzsteine 15.8; 20. 2. Γρίφοι 63. 14. Grosse Götter 51. 40; 65.6. — Göttinnen 53. 1.

Grotten 14. 3.

Gruben 28. 28. Gryneum 40. 22; 66.36. Gymnasiarchie 58. 5. Gymnopädien 53. 39 igg. Gytheum 53. 9.

Hear 25. 5; 68. 33. - der Opferthiere 22. 18; 28.42. — langes 35. 18. - scheren 25.5; 48.7; **52.** 19. Hades 63. 3. Hadestempel 13. 12. Hände erheben 21.10. — falten 21.10. Hagelbeschwörer 42.21. Αγνά θυματα 25. 8. *Αγνεία* 23. 1 u. 22; 35.5; **56. 18.** Hahn 20. 12; 26. 14. Αίμαμουρία 27 14; 28.27. Αίμασσειν βωμούς 28.15. Haine 14. 1 u. 6; 19. 18; **35**. 8. Halae 62 17. Αλαδε μυσται 55.14. Aliα 18. 10; 67. 2. Άλιασταί 7. 10. **Aλιαίος 67. 3**5. Halikarnasus 34. 24; 67. 18. Halimus 56. 15. Άλῶα 47.2; 57.5. Aloria 51. 11. Άλτῆφες 30.19. Hamadryaden 14, 14. Harma 13. 4. Harmonia 41. 13. Hasen 26. 11. Hausgötter 15.2; 18.9. Hautgeld 35.13. Hebe 52. 36. Ήγητορία 60.7; 61.7. Έδος 18. 17. Heerd 15. 1. Heilquellen 14.4; 25 3. Eleos 36.14. Hekale 62. 26. Hekate 15. 14; 23. 23; **26.** 8; **42.** 9; **44.** 5; **52.** 24; 55. 16 u. 28; 65. 46. Έκαταῖα 15. 15; 23. 25. Έκατης δείπνον 15, 16,

Έκατομβαία 52. 1 u. 20; Hermen 15. 9. 53. 38; 64. **23.** Έκατομβαιών 54. 6. Επατομβεύς 53. 38. Εκατόμβη 26. 16. Έπατομφόνια 48.3;53.3. Helena 3. 9; 18. 11; 53. 8. Ελενοφόρια 62.16 Helenus 42. 15. Helike 51. 34. Helios 52. 20; 60 8; 67.2 — Ποσειδών 67.4. Hellanodiken 50. 18. Ellωτια 51. 19; 52. 25; Ηρώα 16. 12. **67. 30.** Ellwris 62. 10; 67. 30. Helorus 68. 30. Ημέρα τινός 48. 6. Hemithea 25. 20; 41. 15. Ένη και νέα 25. 20; 45. **62**. **36**. Hera 47. 12. — Απραία 52. 29. in Argos 18, 12; 32.6. — Γαμηλία 57. 28. - Κιθαιρωνία 18. 12 ;| **63. 23**. — in Kos 67. 21. — Lacinia 68. 16. Ηραια 51. 4 u. 37; 52. 1 u. 20; 65. 15; 66. 20 Ήραῖον βαδίζειν 66.20. Ήραιος 67. 36. Heraklea 41. 26. Ήρακλεια 43. 10 ; 52. 32 : **62.** 21; 63. 11; 65. 14; 66. 16 u. 32; 68. 33. Herakles 4. 6 u. 10; 5. 3; 15. 13; 16. 14; 30. 15; 27. 11; 39 16; 42. 18; 44. 5; 49 2; 52 31; 53. 24; 58. 30; 64 u. 21. Heraklidenzug 5. 1. Ήράσιος 53. 38. Herbst 47. 3 u. 10. Hercyna 41. 3. Equeioi 8201 15.2. "Εομαια 11. 13; 15. 11;

63, 15; 67, 89.

Hermes 25. 18; 28. 19; 32, 16; 44.5. — cekropischer 18. 12. — cyllenischer 18.15. --- ήγεμόνιος 62.8. — levrog 63. 16. - pelasgischer 65. 6. ·- Φεραίος 64. 27. γαριδότης 43 12. — **χθόνιος** 58. 20. Hermias von Atarneus 9, 4. Hermione 52.14.  $H \rho \omega l s 32 16; 64.6.$ `Ηροϊσταί 7. 10 f. Herold 21. 6; 36 9; 50. **22; 55.23**. Herse 61. 8 u. 9. Hesiod 6. 5; 64. 12. Hesperis 67. 45. Hephaestus 13. 11; 56. 32;  $E\sigma i\alpha$  8. 2; 17. 14; 15. 1 u. 7; 28. 24; 67. 40. <u> – πρυτανίτις 66.35.</u> Εστίαρχος 36.14. Έστίασις 29.1; 31.5. Έστιατόρια 19.18; 28.24. Hesychus 62. 37. Hetaeren 20.16; 57.8. Έταιρίδεια 64. 28. Ιδούειν 18. 19; 24. 18. Ίερά 1. 7; 10. 4; 18. 7: 19. 2; 24. 6. — οσος **5**5.1**2.** — πόλις 20. 1. -- πολος 11.11; 34.3; **44**. 10. — συκή 55. 12. -- τέλεια 22.11; 24.4. — θετα 28. 20. Ίερά**ςχης 11. 8 und 10**; Zusatz. Ίερᾶσθαι 33. 5. Ίερατική Ουσία 7. 7; **33.** 8 5 u. 17; 65. 30; 67. 7 Hieratische Kunst 18. 20. `Ιε**ρ**αύλης 36. 16. *Tequion* 28, 23. Tequis 83. 3 fgg. Iéon 66 4. 'Iegol ärdgeg 20. 1. `Ιεροίς χρηστηριάζε**σθ**αι **39. 10.** 43. 10; 51. 30 u. 37; Izgódovlos 3. 9; 20. 14; 52. 29; 62. 11; 68. 34.

Ίεροθύτης 11. 10; 35. 1; [Οπλιτοδρόμος 30. 29. 44. 10. – **κήρυξ 36. 9**; 55. **23** — μηνία 44. 12 — μνήμων 9. 4; 11. 3.  $-\nu l \times \eta s = 50.3.$ — νόμος 11. 13; 36. 14. — ποιός 11.10; <del>62</del>.18. - σαλπιγ**ντής 36. 17**. — σποπία 38, 23. - συλία 4.3; 1<del>0</del>.14. — φάντης 53. 21. — *qavtis* 34.10. — **90**000 36. 14. — φυλάξ 11. 7. `Ιερός γάμος 32. 15; 55. **28**; 57. 28; 58. 13; 62. **28**; **66**, **18**; **67**, **28**, — λόγος 32. 13. Ίερώσυνα 35.11. Ίερωσύνη έπέτειος 34.15. `Ιπετηφία 24. 14. Ίμέτης 23. 26; 52. 37. Hilastische Gebräuche 23. 21. ΄Ιμάλιος 47. 12; 67. 36. Ίμαντες 30. 24. Hinrichtung 43. 12. Hinterzelle 19.15. Hippodrom 50.14. Ιπποσφομιος 63, 10, Ιπποδαμιον 51. β. 'Ιπποκόριος 16. 4. Hippokrates 12, 5. Hippolytus 52. 19. Hipponium 68. 14. Hirsche 20. 12; 26. 11. Ίστάμενος μήν 45, 11. 'Ιστιάτορες 66. 4. Hochaltar 17. 10. Höhlen 14. 3. Hohle Monate 45. 11. **Όλμος 40. 10.** 'Ολοκαυτείν 28. 19. Olóxlygos 34. 1. Holzart symbolisch 18, 11. - unglückliche 23. 25. — νηφάλια 25. 20. Holzbilder 18. 11; 61. 4. Homer 51. 1; 6. 5. Homerische Zeit 2.10; 65. `Ομοχέται 19. 21. Ομολωία 63. 24. Honig 25. 18. Όπλομαχία 30. 10.

'Ωραια 47. 11. Horen 28.22; 60.8. Όρκια τέμνειν 20.11. Opriol Beol 22.19. Oqxos 22. 7 u. 19. u. 11. Ogos 15.8; 20.4. Όσια 21. 1; 25. 12. Όσίας ένεκα 12.1. Όσιοι 34. 15; 40. 13; **64. 1.** Octov 10, 4; Zusatz. **Οσίωσις 35. 6**. Οσίως θύειν 23. 22. Hunde 20. 12. Hundeopfer 23. 23; 26 8. Hundetodtschlag 9. 7; 47. 6; 52.5. Hyacinthus 53. 36 fgg. Τακίνθιος 68, 37. Hyacinthien 43. 10; 47 7; 53.16. Hyampolis 64. 8. Ταργίδες 52. 3. Hybla 38. 17 u. Zusatz. Τβριστικα 52. 10. Τδρανός 86.14; 55.27. Τδρόμαντις 42. 15. Τδροφόρια 47. 5; 52. 21; Τουλος 29. 9. **58. 22**. Υδροφόρος 36. 3 u. 4. Hylas 66. 30. Hymnen 29. 4 u. 6; 5f. 2. Τμνφδοί 36. 15. Hypāthraltempel 17, 16. Τπεκκαύστρια 35. 2. Hyperboreer 3. 10; 25.9; **26.** 7. Τπερβώϊα 67. 32. 'Τποζάκοφος 36. 7. Τποθηκαι 17. 21. Υπορχηματικοί τρόποι 29. 24. Τποσπονδοφόρος 51. 2; Zusatz. Hyrcanus 55. 29. Hysiae 40. 19. Τατήρια 52. 7.

Jahr 44. 6; Zusatz. Jahresanfang 45. 18. — in Attika 54, 5.

Jahreszeiten 47. 3. Ίακχαγωγός 55. 27. *[ακχείον 55. 11.* Ialysus 34. 18. lambe 55. 34. Ίαμβίζειν 29. 3. Hörner des Altars 17. 5 Iamiden 38. 18 u. 23; 39. 11. Ιάραξ 19. 11. lasius 50. 23. Isson 23. 26; 28. 19. Ίατρός ήρως 16. 4. Ίχναία 40. 21. lkaria 13. 4. Iliea 62. 7. Ilissus 58. 28. Imbramus 65. 10. Imbrus 65. 11. Ιναγια 67. 31. Ino 41.7; 52.42; 53.8; 66. 44; 67. 20; 68. 7. Inoquell 25. 2. Inschriften 20. 2 u. 9; 24. 20. Instrumentalmusik 29, 9. Ινύνια 65. 8. Ίοβάκχεια 58. 12. Iodama 63. 3. Ionier 51. 34. Ionischer Kalender 54 3. Iphigenia 3, 9. Iphikles 51. 30. Iphitus 49. 5. Isagoras 7. 8. Iselastici ludi 50. 3. Isis 54. 2. Isthmien 49. 3 fgg.; 52.26. Isthmius 53. 1. 'Ιθυντήριον 37. 11. Ithyphallen 29. 18. Ιθώμαια 53. 2. Jungfrauen 34; 36.3. — in Olympia 43.9. - kämpfe 67. 45. — opfer 27. 4. u. 15. - tänze 53.28; 54.17.

> Κάβαρνοι 65. 29. Κάβειροι 63. 18; 64. 11; K**äs**e 35. 9. Kálaðos 56. 17.

Ixion 23. 26.

Ιυγγες 42. 19.

Καλαμαιών 66. 23. Καλαμίτης ήρως 16. 4. Καλαοίδια 53. 22. Kalchas 33. 4; 37. 10; 41. 11. Kalenderverwirrung 45.6. Kallias 51. 25. Καλλιεφείν 28.6; 38.24; **57.** 6. Καλλιγένεια 56. 19; 65. 4. Kallippus 45. 16. **Καλλίχορος 22.9; 51.12.** Κάλλους άγών 51. 2. u. 20; 66. 42. Καλλυντήρια 61. 3. Kampfarten 30.2; 50.6. Κανά 28. 11. Κανηφόρος 36. 3; 54. 30. Κάνναθρα 53. 9. Kaphyae 51. 26. Κάρες 58. 15. Κάρνεια 53.29 fgg.; 67. 41. Κάρνειος 68. 37. Κάρνιον 14. 4. Karnus 53. 30. Kagos 30. 15. Karthaea 65, 24. Karyatiden 53.15. Kasmilus 65. 6. Kassotis 40, 11. Kastabus 41. 15. Kastalia 40. 11. Κατ' έξωλείας όμνυναι **22.** 7. — Γερών τελείων 22.11. — αγίζειν 28. 18. — αγωγή Κόρης 68.33. — αγώγιον 66. 7; 68. **35.** - αρχεσθαι 28. 12. - δεσμός 42. 19. εχόμενοι 37. 5. — **xavtal** 36. 14. — νίπτης 61. 5. - odos 56. 16. Katana 68.28. Katanäische Brüder 68.29. Κατά πουμνάν ήρως 16. 4. Καθαφμοί 23. 25; 32. 9. Καθάρσια 23. 29 fgg. Kaukon 53. 2. Kaulonia 68. 10.

Kėlng 16.4; 30.7. Κεντριάδαι 36. 6; 61.20. Κεράτινος βωμός 17. 5. Κεράων 16. 4. Κέφνος 25. 2. Κερνοφόρος 35. 2. Κήρυκες 24. 10; 36. 6 u. 11; 55.23. Keule 35. 20. Κίδαρος 20, 12. Kinder beim Eide 22. 15. — eingeweiht 32. 25. Κισσοτόμοι 52. 37. Κιστοφόρος 36. 14. Κιττώσεις 58. 5. Κλαδευτήρια 47. 11. Klarus 40, 25. Klazomenae 66. 15. Klydoves 38. 10 u. 18. Κληζδες 66. 4. Kleiderwechsel 52. 10. Κλειδούχος 35. 17. Kleidung der Priester 35. 15. Kleine Feste 46. 13. — Mysterien 58, 25. Kleity 66. 29. Kleoboea 65, 26. Kleoetas 50. 14. Kleomedos 65. 11. Kleomenes 49, 23. Kleostratus 45. 14. Κληφομαντεία 39. 15. Κλίναι 18. 10; 52. 1. Klisthenes 52. 35. Knabenchöre 60. 21 Knakalus 51. 18. Κνέωρον 56. 17. Κνίδιος 68. 37. Knidus 19. 18; 67. 19. Κνίσα 25. 7. Κνισαν άγνιάς 8. 15; 31. 3. Κνισμός 56. 19. Κογξομπαξ 55. 40. Kóns 65, 7. Κοινόν των θιασωτών u. a 7. 6. Κοινοβωμία 18. 5. Kolias 56. 15. Κολοβά 26. 8. Kolophon 26. 8. Κωμάν 35. 18. Κομμοκάριος 67. 35. Komodie 59. 25.

Κῶμος 31.9; 59.8. Kovidalog 16. 4. Konnis 62. 28. Κόνυζα 56. 17. Κοπίδες 53. 30. Κωπώ 63. 28. Kora s. Persephone. Κόραι 17. 3; 25. 4. Κοραγείν 68. 19. Korcyra 68. 1. Κόρδαξ 29.20; 57.18. Κόρεια 51.9; 68.21. Koressus 65.25; 67.10. Korinth 20. 16; 49. 22; **52. 25.** Koroebus 49. 8. Κοροκόσμια 17. 3; **25. 4.** Korybanten 1. 11; 3. 8; 29. 9; 42. 11; 65. 5; **67.27.** Korykische Grotte 14.3. Κορυθαλία 53. 26. Κορυθάλλη 48. 7. Kos 67. 20. Κοσκινόμαντις 42. 15. Κοσμητήριον 52. 36. Κοσμώ 61. 9. Κωταρχος 65, 7. Κότινος 50. 25. Κοτύττια 10. 11; 68. 27. Κούφεια 68. 17. Ι Κουφεώτις 56, 29. Κουφοτρόφος 55. 27. Κοαδίας νόμος 60. 19. Krähe 38, 6. Kragaleus 64. 15. Kragalliden 20. 18. Κοάμβη 22. 8. Krannon 64. 22. Krānze 17.3 u.10; 24.7; 35. 17; 50. 24 fgg.; 68. Κρατήρας Ιστάναι 31.4. Κρατηφιακός 36. 14. Κρεωδαίται 28. 22.  $K \varrho \eta \pi i \varsigma$  67. 23 fgg. Κοησίπαιδες 66. 20. Kreta 67. 24 ff. Kreuzweg 15. 15; 23. 25. Krieg 21. 6. Κριοφόρος 36.4; 63.15. Κοιθολόγος 35. 13. Κοοκωνίδαι 55. 23. Κοοκωτός 29. 18; 62. 11.

Κρόνια 46. 1; 51. 5; 54. 8; 67. 15. Koovos 27.13; 51.5. Kreig 32. 16; 56. 25. Κτήσιοι θεοί 15. 2. Kuhopfer 3. 3. Kunstkammern 20.5. Kunstwerke 6. 2. Kureten 65.3; 67.27. Kusshände 22. 16. Κυαμίτης 16. 4 Κύβδασος 16. 4. Κυβερνήσια 62. 29. Κυπεών 55. 35. Kunlioi goool 29. 11; **59. 12.** Κυννίδαι 34. 10. Κυνοφόντις 9. 7; 52. 6. Κυριττοί 53. 24.

Lacinium 68. 16. Lämmertage 52 6. Lagerstreu 23. 1. Lager 28. 22. Lais 64. 28. Aanios 16. 12. Auntiões 34. 2. Lamia 64. 26. Λαμπάς & Fackellaul Lampe 19. 11. — ewige 17, 14. Lampon 12. 14; 87. 15. Lampsake 16. 16. Lampsakus 66. 23 u. 25. Λαματήρια 51. 85. Laogoras 4. 3. Larissa 5. 7. Lauf 30. 25; 50. 3. Laufbahn 30. 25. Lebadea 41.2; 63.8. Lebenslänglichkeit 34.15. Leber 38. 27. Leberiappen 38. 28. **Λέγερ**να 52. 1. Lectisternium 31.15. Λεγόμενα έπὶ τοῖς δραμένοις 32. 13. Leichenbegängniss 23.15; **35.** 5. Leichenreden 53. 43. Leichenspiele 39.3; 50. 1; 63. 12; 66. 29; Zus. Leiden der Götter 32. 15. Leise beten 21. 17.

Λεκανόμαντις 42.15. Λήϊτον 64. 19. Leleger 3. 9. Lemnus 65. & Lenacon 19. 3. Λήναιος 58. 11. Λήναια 57. 22; 58. 5. Leokorien 54, 15. Leonidas 53. 43. Lepress 18. 7. Lernäische Quelle 23. 25. — Mysterien 52. 12. Lesbus 66. 38 u. 42; 67. 10. Leto 18, 12; 67, 38 u. 40. Letoon 6. 4. Leukas 27, 18; 64, 16. Λευκάθεα 66, 17. Leuke 66. 15. — Insel 66, 33. Leukippiden 35. 22. Leukothea s. Ino. Libationen 25. 15. Lichter 24. 18. Lieblingsthiere der Götter 26. 4. Ainvov 25. 2. Λικνοφόρος 36. **14**. Lilaea 25. 3. Λίμναι 57. 25; 58. 4. Λιμού πεδίον 20.10. Lindus 87. 7. Linus 8.5; 13.4; 47.7; 5**2**. 6. *Α*ιθοβολία 52. 17. Λοιβή 25. 18. Lokrer 3.9; 64.11. Lokri 68. 13. Lokrische Jungsraum 20. 17; 27. 15; 68. 13. Λομβαι 34. 2. Loos 34. 21; 49. 25. Loosorakel 39.15. Lorbeer 23, 6; 25, 11; 39. **26.** Λόοδων 16.4. Lucullea 12. 16. Luft als Reinigungsmittel Meerwasser 23. 8. 23. 13. Lustrationen 23. 16; 65. 33. Aovrais 36.14; 61.5. Λουτροφόρος 35. 2.

Λυγνάπυρια 36.14.

Λύχνοι 24. 18. Αύκαια 27. 5; 51. 18. Lykanthropie 27. 6. Λύπιος 68. 37. Lykomiden 34. 19; 55. 25; 62. 1**4**. Lykorea 40.2. Lykosura 51. 22. Lyktus 67. 24. Lykurg 5. 11; 12. 5. Lykurgische Rhetren 40.26. Λύμαξ 23. 25. Lysander 12. 5. Lysandria 12.6; 66.20.

Μαχανεύς 68. 2. Machaon 35. 4. Macistier 51. 6. Magneten 20. 17. Magnesia 64. 20 u. 25. Mahlzeit 21. 4. Makaria 62. 22. Μακάριος 16. 18. Malerwettkämpie 50.11. Mallus 41. 9. Μαντείον 39. 3. **Mantel** 51. **39**. Mantinea 36. 1U. Mavting 37 fgg. Μάντις 33, 9; 51. 2. Manto 20, 17. Manumissio sacra 20. 15. Marathon 56.3; 62.22. Μαρκέλλεια 12.6; 55. 31. Markigötter 15. 5. Macyalizar 23. 23. Maske 35. 21. Massalia 7. 1 ; 68. 7 u. 39 f. Μαστιγοφόροι 50.10. Μάττων 16. 4. Maulthiere 30. 9. Maus 20. 12. 23; 40. 11; 48. 7; 50. Medea 23. 26; 42. 10; **52. 29**. Meergötter 13. 10; 21. 11; **25.** 7. Meerzwiebeln 23. 12; 51. 7; 68 23. Μεγάβυζοι 66. 4. Μεγαλάρτια 85. 21. Megara 11. 4; 52. 38. Mέγαρον 19.6 u. 14.

Μεγαρίζειν 56. 24. Μειλίζαι 30. 24. Μειλίχιοι Θεοί 23. 18.  $M\eta\lambda\alpha$  25. 14; 50. 29. Melampus 37. 12: 52. 43. Melanippus 52. 35. Melicertes 49. 4; 66. 44. Μέλισσαι 35. 2; 56. 27. Melisseus 1. 2. Melite 55. 2. Melitaea 64. 21. Μέλισσαι 35. 2; 56. 27; **66. 44.** Μελλιέρη 66. 4. Melon 63. 10. Μέλπεσθαι 26. 12. Menelaus 53. 6. Menestheus 41. 13. Μήνισκος 42. 18. Menschenopfer 27.2; 60. 11; 63. 14 u. 16; 66. 44; 67. 15. — vergötterung 18. 19. - zehnten 20. 17; 27. 15; 68.13. Μηφία und μηφοί 28. 21. Merops 1. 2. Messenien 53. 1 fgg. Μεσογαιείς 1.5; 62.21. Μεσοστροφωνίαι 66. 30. Μεταγείτνια 55. 1. Μήτης Πλακιανή 66. 26. Methapus 63. 23. Methymna 27. 4. Meton 45. 15. Μετωποσκοπία 42.15. Μητραγυρται 42. 13. Metrische Orakel 39. 21; 40. 28. Μητοφακός θίασος 7.10. Μητοφον 62. 31. Μιαραί ημέραι 58. 16. Milch 25, 18, Milet 66. 8 u. 9. Mimik 29. 19. Minyas 63. 5 Μίσθωμα 12. 3. Μισθούσθαι 12. 3. Mithras 12, 13. Μνάμων 11. 3. Mörder 23. 20. Μώλεια 51.16. Molosser 22. 13. Molykria 64. 12.

Monate 44, 11; 45. 2.

Monate Böotien 63. 25. — Cyzikus 66. 24. → Delphi 64. 5. — Ionien 54. 3. — Korcyra 68. 2. — Kreta 67. 35. — Lamia 64. 26. — Lampsakus 66. 24. — Olbia 66.31. — Sicilien 68. 37. - Sparta 53. 36. — Thera 67. 42. Monatstage 44. 5. Mond 42. 9. - Herabziehen 42.10. Μονομαχία 30.10. Μονοφάγοι 52. 24. Monotheismus 2.7; 32.4 Mopsus 23.23 u. 25; 41. 10; 39. 16. Morgus 67. 23. Morgengebet 21. 4. Μορίαι 20.6; 54.17. Μόροττον 62. 3. Morychus 18. 8. Mucia 12. 6. Μουνυχιων 60. 1. Munychus 60. 2. Musaeus 32. 7. Μούσεια 48. 10; 63. 4. Muscheln 25. 4. Mundus patens 58. 16. Musen 14. 12; 34. 20. Musische Kämpfe 29.28; 50. 9; 53. 31; 54. 25; 60. 21; 63. **4**. Μύχιοι θεοί 15. 2. Mycenae 20. 17. Mveir 32. 3. Μυησις 55. 17. Mykale 66. 3. Mykalessus 25. 2. Mykonus 65. 17. Mvllol 68. 24. Myonia 18.7; 28.26. Myrten 52. 1 f.; 54. 28; 55. 12. Myrtilus 51. 30. Μύσται 24.9. Μυσταγωγός 32. 22. Mysterien 4. 8; 6. 10; 32. 3 fgg. — Aegina 52. 24. — Amorgus 65. 16. -- Andania 53, 1.

Mysterien Eleusis 55. 6 fgg. — Kreta 67. 24. — Lerna 52.12. — Samothrace 65.5. — Theben 63. 29. Μυστηριωτιόες σπονδαί **49.** 9. Mytilene 14. 2. Nachtfeier 31.6; 54.17; 55. 37; 57. 6. Ναΐα 64. 18. Ναος 19. 6. Narcissus 41. 8. Nationalspiele 5. 11; 49. 1 fgg. Naturfeste 47. 2 fgg. Natursymbolik 32. 8. Naturverehrung 2. 2. Naukratis 66. 35. Naupaktus 14. 3. Naxus 65. 13. Neapel 68. 9. Νεβοίς 29. 18. Neckereien 29. 3; 51. 36; **52.** 18; 55. 34; **56. 14**; 57. 20; **58. 9**. Νεπρομαντείον 41.21. Νεπυσια 48.11. Nylyts 68.11. Neleus 52. 26. Nemeen 49. 4 fgg. Nemeion 64. 12. Νεμέσεια 48. 11; 56. 2. Νευφοσπαστα 42.17. Newadou 12.7; 36.8. Νεωποιοί 11. 6. Νηφάλια 25. 16. Nephthys 54. 2. Νηστεία 43.4; 48.1; **56. 18.** Neuer Gottesdienst 10. 9. Neumond 45, 13; 46, 6. Neuplatoniker 12. 5. Nicken des Bildes 40.27. Niedersitzen 21. 20. Niedrige Sitze 21. 20. Niesen 38. 14. Nικητήρια 56.1.Nikomachus 53.4. Ninus 42. 6. Νομίζειν θεούς 10. 1. Νόμος 29.8; 54.22. Νουμηνιασταί 46. 5. Numen 14. 8.

Νυπτέλια 31. 6. Νυπτίδαι 37. 11. Nymphen 14. 9; 25. 20; 31. 7; 67. 46. Νύμφαια 14. 4 u. 9. Νυμφόληπτος 37. 4. Νυμφων αγών 64.14.  $Nv\xi$  41. 6. Nysa 13. 4.

Uberpriester 35. 24. Obscone Gesten 42.4. Ocha 18. 1. Ochsen als Festgabe 54.17. Odysseus 2. 12. Oel 24. 15; 25. 18. Oelbäume 50. 25; 54. 19. — im Erechtheum 17.12. — holz 61. 4. — zweig 23. 6. Oertlichkeit 13. 1 fgg. Oeta 14. 2. Olanes 18. 15. Olnétag 53. 16. *Οί* κημα 19. 6. Οίποσκοπικόν 38. 15. Οίνοχόος 36. 12 Οίωνιστής 38. 3. **Olovos** 38. 7. Okteteris 49. 8 u. 11. Olbia 66. 33 f. Όλολυγή 28. 17. Olympia 49. 2 fgg. Olympiaden 50. 4. Olympische Götter 13. 5. - Orakel 39. 8. — Spiele 49. 2; 50. 14 f. Spiele zu Athen 60. 5. — Spiele zu Cyrene 67. 45. Olympus 64. 35. Ώμοφαγία 31. 10. Άμοθετείν 28. 18. Όμφαλός 40. 10; 52. 38. 'Ομφή 38. 18. Onchestus 63. 2. Όνειφοκρίται 37. 20. 'Ονειφοπόλοι 37. 8. \*Oveioog 37. 7. Onomacritus 32. 7. Όνόματα 52.32. Opfer 24 fgg.

Opferantheil 35. 12.

Opfergemeinschaft 28. 8; Παιώνια 62. 2. 31. 20. — geschirr 23. 4. — mahl 28. 2 u. 24. — messer 28. 13. — schau 26. 17; 38. 19 ff. - thier 28. 4. — zeit 44. 7. Opheltas 49. 4. Όπισθοδόμος 19. 15. Opus 64. 11. Orakel 12. 11; 31. 18: 37. 18; 39 fgg. Orchestik 29. 14. — in Delos berühmt 65. 31. Orchomenus in Arkadien **51**. **2**5. — in Böotien 63. 5 u. 13. Orestes 58. 10. Όργας γη 20. 11. Όργεωνες 7. 6. Όργια 32. 18. Orientalische Culte 3. 6; Πανιώνια 66. 2. 12. 12. Orientirung d. Tempel 19. 10. Oropus 25.3; 41.8. Orpheotelesten 32. 7. Orpheus 1. 11; 3. 11; 32. 7; 65. 7. Orpbische Mysterien 64.35. Όρφικός βίος 42. 8. Orsippus 50. 5. Ορθαπτον 24. 14. Ortsname 13. 2. Ortygia 68. 30. Ωσχοφόρια 25. 2; 31. 14; **56. 7.** Osiris 54. 2. Oscilla 27. 16; 62. 30. Όσσα 38. 18. Os sacrum 28. 21. Osten 19. 10. 'Οξυθύμια 23. 25 ; 60. 20.] Ovlaí 28. 11. Ούλοχύται 28. 11. Οῦπιγγες 29. 7. Ούράνια 53. 27.

Pagasae 4. 3. Παγλάδια 67. 11. Παιάν 29. 7 u. 10.

Palaemon 22. 9. Paliken 10. 15; 14. 13; **22**. 9; **27**. 10. Palladion 62. 7. Pallenis 62. 9. Palme in Delos 50. 23. — zweige 50. 23. Pamisus 53. 4. Pan 37. 4; 40. 2; 51. 7; **62**. 32. Παναιτιασταί 12.10. Panaetolia 64. 15. Πάναμος 49. 17; 56. 8. Παναθήναια 29. 28; 54. 10 fgg. - in Rhodus 67. 8. Παναθηναϊσταί 7. 10. Πάνδια 59. 5. Pandora 61. 8. Pandrosus 61.8. Πανελλήνια 62. 2. Πανήγυρις 31. 1; 43. 2. Πανιασταί 67. 9. Pankratium 30. 13 u. 14. 11αννυχίς s. Nachtfeier. ΙΙάνοψ 16. 4. 11ανοψία 56. 7. Παντέλεια 46.10. Pantheismus 14. 7. Παράβασις 57. 20. *— δοσις* 32. 25. — σοξονίκαι 30. 15. — εδοοι 19. 19. — ιέρη 66. 4. — πέτασμα 19. **12**. φθεγκτήρια 48. 5. — бітоі 36. 19. Parnass 38. 7. Parthenope 68. 9. Parus 24. 7; 28. 17; 65. **26**. Pasiphae 41. 7. Patara 40. 30. Patrae 51. 47 fgg. Πάτριοι θεοί 7. 5. — θυσίαι 11. 1. Πατρώα Γερά 7. 1. Πατρώοι θεοί 7. 5. Pausanias 53. 43.

Πεδαγείτνυος 55. 3; 68.

37.

Πήγασος 59. 7.

Peitho 52. 32.

Πέλανοι 25. 18, Pelasger 1. 1. Pelasgische Götterbildung 18. 18. Πελειάδες 39. 24 fgg. Pellene 51. 85. Pelopion 16.3; 51.6. Pelops 13. 6; 49. 2; 28.25. Πελώρια 3.10; 64.29. Πένταθλον 30. 16. Πεντετηρίς 46. 14. Hénlog 51.4; 54. 13; 56. 33; 61, 10. Pergamum 11, 1; 41, 16, Περίαπτα 42, 18, -- βολος 19.2. — μάττειν 28, 23; 42. 17. — οδονίκης 50. **32**. — ορία 48. 9. — ραντήρια 19.4; 23. 5: Zusatz. σχυλακισμός 28. 13. Perikles 54, 23. Perlhühner 30. 42. Persephone 51.9; 55.26; **58. 29; 55. 28; 66. 22;** 68. 13, Perser 17. 2. Pervigilia 31. 6. ΙΙέτοωμα 9.11; 22.9. Pfauen 20. 12. Pferde 20. 12; 25. 7; 26. 9; 67. 5; **Zusatz**. Pferderennen 80. 7. Phaeakenstadt 18.3. Φαιδούνειν 18, 10, Phaleron 56, 10, Φαλλικά 29, 18. Φαλλός 15. 12; 18. 15; **29. 18; 59. 9.** Φαλλοφορία 57. 19. Φαναί 64. 1 u. 2. Pharae 18. 13; 39. 19. **Φ**αρμακοί **60. 20.** Φαρμάττειν 42. 2. Φάσματα 37. 1. Pheidon 49. 20. Pellinal 30. 4. Φήμαι 38. 18. Pheneus 51. 29. Pherae 64, 26, Φερεφάττια 66. 28. Φιαληφόρος 30.8; 68,14. Phigalea 25.2; 51, 20.

Pilleidai 55. 26. Philosophie 12. 9. Philosophische givodol **48.** 6, Φίλτρον 49. 20. Phintas 53. 1. Phinix 67. 40. Phlegyas 4. 3. Φλιάσιος 53, 88. Phlius 10. 16; 52. 36. Phlya 60.36; 62.14. Φλυήσιος 47. 12. Φόβος 53. 46. Phonicien 8. 7; 34. 18; 49. 3; 52. 24. Phönissen 20.17. Phoroneus 1. 2. Φράτριος 48, 12. Phrygische Weihen 32.8. Φρυκτοί 5. 7. Phylakus 16. 4. Phylas 4. 3. Φυλλοβολία 50. 24. Phytaliden 23, 18; 62.19. Pierosquelle 50. 2. Illvanes 18. 21; 20. 9. Pindar 8. 9; 64. 6. Piräisches Theater 57. 13. Pisaten 49, 20, Illanis 18, 10. Plataese 63.9 u. 21. Platane 67. 28. Πλατανισταί 58. 40. IIInmozón 55, 40. Plutonia 13, 11; 41, 13; **68.** 11.  $m{\Pi}$ λυντήρια 61.  $m{8}$ ;  $m{65.26.}$ ΙΙλυντρίδες 61. 5. Podalitius 41. 11. 11οιμενίδαι 34.18; 62.3. Ποιτρόπιος 64. 8. Πόχιος 47.11. Nolieig deol 15. 4. Πολιούχοι **θεοί 15. 4.** Πώλος 30. 8. Polykson 58, 1. Πολυώνυμοι 21. 7. Πομπή 31, 11; 52, 1; 53, 25; 54. **26**; **59.** 7; 67. 4. Πομπεῖα 81. 22. Πόπανα 25. 13. Πορνοπιών 66. 87. Porphyrion 8. 6. Ποσειδεών 44. 5.

Poseidon 8. 7; 26. 4; 44. 5; 57. b. -- in Aegina 52, 25. - Γεραίστιος 65. 2. — Elimovios 7. 8; 51. 34; 66. 2. — in Kalauria s. Zusatz. *— Πετραίος* 64. 34. — phonicischer 54. 2. — im Pirāeus 62, 13. — Πυλάοχος 52. 3. — am Rhion 64, 12. Σατράπης 18. 11. — am Sumion 62.13. Σάμιος 51. 6. - in Taenarum 58.5. — in Thessallen 64.34. — in Troezen 25, 2. Ποσίδεια 65. 18. Posidonia 68. 8. Praesus 67. 37. Πραξίδιωοι 22. 9. Πραξιεργίδαι 61. 5. Πρίασθαι Γερατείαν 84. 24. Priene 11.1; 66.2. Priester 32, 2 fgg. Priestergeschlechter 34. 18. Priesterinnen 34, 10. Priesterkasto 1. 4. Priesterschaft 7. 12. Priesterwohnung 18.9. Privatweihen 42. 11. Ilooαγών 46. 10. — avlla 48. 5. γαμεια 48. 5. -- εδοία 85. 10. — борос 19. 8. εισαγείν 59, 17. — εραγίστρια 7. 11. — ηρόσια 47. 11; 56.28. — **Θεσμία 50. 1**5. — δύματα 28. 10. — θυραία 15. 15. — Dueig 17. 10. — λόγια 47. 11. — μαχια 58. **2**0. — μαντις 83. 14. μαντεία 40. 15. — ναοι θεοί 19. **22**. -  $\nu \alpha o_S$  19. 8. — engle 55. 18.

στατήριος 68. 26.τέλεια γάμων 48.5;

57. 28.

Προτελής 46. 10. — τουγαια 47, 11. - gartides 55. 26. — φητεύειν 33, 14. — φήτης 40. 2 u. 13. — φθασία 66. 15. — χαριστήρια 47, 6; **62. 6.** Procession s. πομπη. Proetus 52. 5. Prometheus 4.5; 28.21; **62**. **36**, Prosaische Orakel 40, 28. Hoognovely 21. 16. — όδια 31. 13. φθεγκτήρια 48. 5. — χαιρητηρια 62. 4. Prosymna 52. 12. Προτεσιλάεια 64. 30. Ποωτόποσις 36. 3; 62.9. Prytaneum 15. 7; 36, 18. Ψαιστά 25. 13. Ψηφομαντεία 39. 15. Ψυχοπομπείον 41. 28 u. 26. Ψυζαγωγοί 41. 26, Πτωχικόν πρέας 64. 18. Πτωϊα 64. 23. Ptolemaeus 12. 5. Ptoum 40. 19. Purpur 85. 26. Putz der Götterbilder 18. 10. Πυανέψια 56, 6 u. 8.  $\Pi v$ oroog 38. 20; 89, 13 u. 14; Zusatz. Nuggizn 29. 21; 54. 28; 67. 27; Zusatz. Pyrrhus 16. 1. Πυρσών έορτή 52. 2.  $\Pi v q q o q o q 33.9; 35.6;$ 36. 14; 65. 9. Πυθαήα 52, 40. Pythagoras 12. 5. Πυθαϊσταί 39.8; 62.4. Pythia 40. 9. Pythische Spiele in Ceos **65. 24.** — in Delphi 40 fgg. — in Sicyon 52, 83 fgg. Πυθικός νόμος 29. 23. Πύθιοι 40. 16. Pythion 38. 11; 62. 4. Πύθων 42. 16.

Quellen 13. 12; 14. 4; 19. 5; 40. 4.

Mabe 38. 7. Räucherung 23, 10. Rathhaus 15. 6. Rauchopfer 29, 10, Rebhühner 26. 14. Rechtsverhältnigs der Götter 10. 1 fgg. Rechts u. links 38. 9 u. 10. Reiher 38. 6. Reinheit 19. 5; 23. 1; **82.** 9. Reinigungsfeste 47. 5. — gebräuche 23. 19. — gewässer 23, 25. Ρειτοί 35. 9. Neitpferde 30. 7. Reliquien der Heroen 51.6. Ραβδόμαντις 42. 15. Ράβδου άναληψις 67.20. Ραβδούχοι 50. 26. Ραβδοφόφοι 50. 20. Rhadamanthys 9. 6; 22. 8; 25.11. Rhapseden 29, 27; 54, 24; 56. 31; **62. 14.** Rhea 14. 3; 20. 16; 44.5. Rhegion 68, 12. Rhium 64. 12. Rhodus 67. 1 fgg. Richter 59. 24. Rinder 29. 19; 26. 1 u. 13. Ringer 30, 13. Ritteraufzug 58. 14. Römische Feldherrn 12.5. Rosakämpfe 30. 5 fgg. Rothe Farbe 24, 14. Rundbau 19. 6. Runde Altäre 17. 10.

Saatfeste 47. 8.

Σαβάζια 10.11; 42.11.

Säulen 19. 8.

Salganeus 12. 5.

Σαλαμινία 60. 13.

Salamis 16.1; 64.9.

Salben 24. 15.

Salmoneus 36.17; 50.21.

Σάλπιγξ 58. 15.

Σαλπιγκταί 36.17; 50.21.

Salz 23. 9; 28. 11; 62.48. Sammeln für Tempel 20.7. Samothrace 10. 15; 11. 1; 65. 5 lgg. Samus 66. 18. Σανίς 66. 21. Sardes 25. 11. Σαρώνια 59. 16. Saron 52. 16. Sarpedon 41, 12. Satyrn 22, 18. Satyrdrama 59. 17. Scephrus 51. 21. Schaafe 20. 12; 26. 1. Scham weibliche 32. 19; **68. 24.** Schaltcyklus 45. 12; 46. Schaltjahr 45. 19. - monate 45. 12. — tage 45. 13. Schatzhäuser 19. 16. Schatzmeister 11. 9. Schauspieler 7.9; 57.16. Schauspielzeit 59. 31. Schierling 34. 9. Schilde geweiht 20. 4. Schildkampf 52. 2. Schildkröten 10. 14. Schlächter 36. 13. Schläge am Altar 53.28; 60. 16*.* Schlagen der Erde 21.12, Schlangen 20. 12; 37. 12. Schlüssel 85. 17. Schmäuse 28.22; 43.6. Schönheit der Priester 34. 6; 36. 4. Schönheitswettkämpse 51. 2. u. 20; 66, 42 f. Schuhe 35. 16, Schuldner 43. 12. Schulterblatt 88.20. Schutzflehende 23, 24; 24, 14; 52. 37. Schutzgötter 7. 9; 8. 12; 15. 4. Schutzverwandte 54. 28. Schwalbenliedchen 67.18. Schwangere 9. 8. Schwanz 28, 21.

Schwarze Thiere 26. 28.

Schweine 28, 23; 26, 1 U.

10; 52.7; 67.15 u.25.

Schwefel 23. 4 u. 11.

Schwäne 22. 6. Schwurstätten 22.9. Scillus 14. 6. Sciron 4. 6. Sclaven 8, 2; 20, 13; 48. 10; 52. 24; 53. 35; 57. 12; 58. 15; 62. 27; 64. 21; 67. 22 u. 39; 68. 38. — im Tempel 20, 13. Seewettkämpfe 54. 28; 62. Segel des Theorenschiffes **49**. **22**. Seherknnst 37. 11. Σηπός 16. 12. Σελεύκεια 66. 14. Σεληνίς **42**. 18. Seligkeit der Eingeweihten **32**. 10. Σελλοί 39. 18. Semele 64. 6. Σεμναί θεαί 62. 37. Σεμνότης 35. 15; 36. 3. Σεπτήριον 29. 23; 64. 6. Serapeen 41. 14. Sibylle 37. 4 u. 22. Sicilien 68, 17 fgg. Siegel 26, 24. Sieger 50. 22 fgg. Siegesfeste 48.1 u. 4; 56. 3; 60. 2. Σίγηλος 16. 4. Signalisten 36. 17; 50, 21. **Zinivvig** 29. 20. Sinis 4. 6. Sinope 66. 34. Sisyphus 4.5; 38. 22; **52. 26.** Sitte 1. 9. Sitzen 21. 20; 28. 22. Σκάμμα 30. 20. Σπαφηφορία 54. 29. Σπιαδηφορία 54. 29. Σκιέρια 51. 23. Σπίλλα s. Meerzwiebel. Σχίρα 56, 12, Σπιροφόρια 23. 23; 61. 14. **Σμίνθια** 67. 10. Σμίνθιος 67.10; 68.37. Sodalitäten 7.10. Solon 45.8; 50.31. Σόλος 80. 12.

Sommer 47. 7.

Sonderfeste der Geschlechter 32, 19. Sonnenjahr 45. 16. Sophokles 12.5; 59.22. Σωσίπολις 18. 21; 22. 9. Σωτήρια 46.4; 48.1 u. 8; 64.7 u. 21; 63.7. Speerwerfen 30. 18. Spercheios 17. 1. Σφαγείον 28. 18. Σφαγίς 28. 13. Σφαιφομαχία 30. 24. Σφαιρίστρα 61. 10. Σφάζειν 28. 14. Sphragitische Nymphen 14. 10; 40.19. Σπλαγχνεύειν 28. 24. Σπονδαύλης 36. 16; 51.2. Σπονδή 25. 15. Σπονδείον 25. 16. Σπονδοφόρος 11.10; 36. 14; 51, 2, Sprengwasser 19. 4; 28. 5; **28.** 7. Sprung 30, 20. Spucken in d. Busen 42.4 Staatsverfügung über Tempelgut 8.16. Stabaufheben 22.10. Stabwerfen 39, 15. Σταδιοδρόμοι 50. 4. Stadium 30. 25. Stalaktitengrotte 14. 9. Stammfeste 48. 13. Stammgötter 7. 5. Σταφυλοδρόμοι 53. 32. Statisten 59. 22. Statuen 50. 32. — gefeite 42. 18. Steine heilige 18.13; 22. 9; 64, 23. Στέμματα 25.8; 34.17. Στήνια 56. 14. Στεφανοφορία 24. 11; 48. 2: 65. 7. Στεφανηφόρος 24. 11; 35. 17. - als Heros 9.5; 16.4. Στεφανίτης άγων 80.4. Sterbehaus 23. 16. Sternschnuppen 38. 13. Στεονόμαντις 42. 16. Stickerei heilige 54, 18. Stierkämpfe 55, 39: 64. 34; 66, 5.

Stimmen 38, 18.  $oldsymbol{\Sigma}$ τοὰ Έλευ $oldsymbol{artheta}$ έριος 61.21.  $oldsymbol{\Sigma}$ tolioths 36. 14. Stimmen 38. 18. Strassengötter 15. 10. Strategen 54, 34. Στρόφιον 85.17. Stufen 17. 10; 19. 9. Stymphalus 51. 34. Στύραξ 25. 11. Supplicationes 31. 15. Sühnfest 51. 43; 52. 5; 60.4; 65.9; 68.40. Sühnopfer 23. 19 fgg. Sündenbekenntniss 23.6; **65.** 7. Sündenbock 23. 24. Sybaris 10. 14; 49. 8; 68. II. Syleus 4. 3. Συναυλία 54. 25. Συμβίωσις 7. 10. — βολοι 38. 15. — Вюμоι 17. 10. --- ϑημα 32. 24. — πομιστήρια 47.11. -- ναοι 19. 21. — οδος 7. 9.**8**% — οικέσια 54. 9. — σίτια 12. 10. — στασις **5**5. 17. — der Priester 36. 18. Symbolische Opfergaben **25.** 13. Syracus 10. 14; 68, 30 f. Συρμαία 53. 17. Συρτών όρχησις 63.7. Syrus 65. 14.

Tage der Götter 44. 5.
Tageseintheilung 45. 4.
Tageszeit 29. 1.
Tägliche Opfer 46. 3.
Ταινάρια 53. 7.
Ταίναρον 41. 26.
Ταινίαι 24. 8: 35. 17;
50. 24.
Talismane 42. 17.
Tanagra 15. 3; 63. 15.
Tantalus 4. 5; 28. 2.
Tanz 29. 5.
Ταφή ἀξία 50. 31.
Ταράξιππος 16. 4; 50. 2.

Sythas 52. 32.

Tarent 12.2; 68.3. Tauben 20. 12; 26. 14; 39. 20; 68. 35. Taucherwettkampf 52. 15. Taxiarchen 54. 34. Τανρια 64. 34; 66. 5. Tαvροβόλια 12.22; 23.28. Τανοοι 66. 5. Ταυροκαθάψια 64. 25; 66. 34. Tauromenium 68. 38. Ταυροπόλια 12. 13. Ταυροχόλια 66, 27, Tegea 51. 19 fgg. Тедуга 40. 19. Telchinen 18, 13. Telephus 13. 6. Τελεστήριον 55. 19. Τελετή 32. 1; 55. 17. Telines 34, 19; 68, 27. Telmessus 37.11; 41.13. Τέμενος 19. 1; 20. 3. Temesa 16, 12, Τέμνειν όρχια 22, 11. Temon 64. 23. Tempel 2. 12; 7. 7; 9. 5; 11.9; 14.5; 18.1; 19. 1 fgg. - vor der Stadt 15. 3. — baumeister 11. 6. — cult 46. 3. — einkünfte 7. 12. — garderobe 18. 10; 62. 20. — inventar 20. 7. — räuber 10. 14. — schatz 9. 13. — schlaf 41. 12. - sklaven 20. 13. — thüren 19. 12. — wächter 11.7. Tenedus 27. 4 u. 12; 66.44. Tenus 65. 18. Teos 66. 9 u. 16. Τέρας 38. 16. Terpander 53. 45. Τεσσερακοστόν 48. 6. Τετραδισταί 46. 5. Τετραλογία 59. 21. Θαλάσσιαι 66. 26. Thaletas 53, 45. Θαλλοφόροι 86. 4; 54. 31. Θαλύσια 25. 9; 47. 6; 67. 21. Θαργήλια 27. 8; 60. 4; [Θεσμοφόριος 68. 37.

68. 41.

Thasus 65. 29 u. 30. 🚉 Θαυλια 68. 5. Θαυλωνίδαι 61. 20. Theagenes 65. 30. Θεαροδοκία **40.** 15. Theater 57. 13; 59. 24. Theben 63. 11 fgg. Θεηκολοι 11. 10 u. 14; **51. 2. Establice** 63. 21. Themis 40. 7. Θεμιστεύειν 40. 6. **Θεόγνια 57. 10.** — γάμια 68, 19 u. 25. — σασιος 68. **37**. — δαίσια 67.34 u. 46. — δόσια 65. 12. — ληπτοι 37. 5. — loyog 36, 10. — μορία 35. 12.  $\xi \dot{\epsilon} \nu \iota \alpha$  10. 12; 51. 38; 64. 5; 65. 19 u. 27; 68. - οίνια 57. 10. Θεοί παταχθόνιοι 41. δ. Theodorus 62. 39. Theoklymenus 37, 6. Theokrasie 32. 15. Θεοποιός τέχνη 18. 19. **Θεοπρόπος 37. 9 ; 40. 16.**] — φανια 64. **4**. Θεωρία 7. 2; 31. 16; Zus. Θεωρικόν 59. 24. Theoris 42. 6. Θεωφοί 31. 16; 40. 16; 44. 10. Thera 16. 20; 67. 42. Θεραπεία 2. 3. Therapnae 53. 8. Θερμιακή πανήγυρις 66. 41. Θεομολαος 67. 36. Thermus 64. 15. Θησαυροί 19, 16. Θήσεια 62. 27. Theseus 4. 10; 48. 7; 49. 3; 54.9; 56.6; 60.13; 62. 22. Θεσμοφόρια 3. 5; 19.18; 32.2 u. 17; 46.1; 51. 28; 53. 20; 56. 5 u. 16; 63. 29; 64. 9; 65. 4; 66. 6 u. 32; 68. 24 u.26. Thesmophorion 22, 9.

Thespiae 34. 79. Thespis 59. 15. Thessalien 42.10; 64.19 fg. Θευμορία 35. 12. Θίασος 7.6 u.9; 29.17; **52. 25.** βακχικός 29. 18. Thiasosämter 7. 11. **Θιασώται 7, 6.** Thiere heilige 20, 12. Thieropfer 26. 1 fgg. Thracier 3. 11. Thrasybulus 56. 4. ⊌ριαί 39. 14. **Θρονωσις 42.11; 28.23**; 65. 7. Θύειν 25. 8. **Θυηχός 83. 10.** Θυηπόλος 35. **1**. Θυία 51. 1. Θυιάδες 64. 1. Θυματα 25. 9. Thymbra 40. 22. Θυμιατηρια 17. 14; Zus. **Θυνναίον 47. 11.** ₩vov 25. 11. ⊌vooxoog 88. 10. Θυρεατικοί στέφανοι 58. 40. **Θυσιάδες 35. 2.** Θυσίαι Γερατικαί 33. 8. Θύτης 36. 13. Τιλφωσσιον 40. 19. Tiμαl der Götter 8. 12. Timoleon 68, 31. Tiresias 37. 10; 39. 7 u. 16; 41. 11 u. 23. Tische 15. 16; 17. 15. Tιδηνίδιlpha 53. 26. Tityus 4. 3. Tlepolemus 67. 6. Todesstrafe 42. 6. Todesweihe 28, 12. Todtencult 16. 17; 28, 25. — fest 46. 1; 48. 11; **56.** 1. - orakel 41. 28. Todtschläger 25. 18. Tomarus 39. 19. Τόμια 22. 11. Τόνεα 66. 21. Tonweisen 29. 9. Τωθασμός 29. 3. Tragödie 29. 20; 59. 18. Tralles 85. 11.

Trankopfet 25. 15. Toanega s. Tische. Τραπεζοφόρος 36. 14. Τραπεζώ 61. 9. Trauerkleidung 50. 1. Trauertage 43. 3. Träume 37. 7 u. 19 fgg. Traumorakel 41. 1 fgg. Τρίαινα 18. 15. Τριακάς 44.5; 45.10. Tolethols 46. 14; 49. 13; **63.** 30; 67. 33. Τρίγλη 55. 16. Trikka 41. 16. Τριοδίτις 15. 15. Τοιόπια 67. 19. Triphylien 51. 16. Triptolemus 1. 11. Tritaea 51, 40. Tritonissee 67. 45. Tolttvs 26. 2. Troezen 48. 10; 52. 16 u. Trompete 28. 17. Trophonius 2.12; 41. 2; 63*.* 8. Τουγησός 55. 16. Τουγφοοί 57. 18. Τύχεια 66. 25. Tyche 66. 25. Turmu 18. 4.  $T\dot{v}_{Q}eta\eta$  52. 11.

Uhrea 45. 7.

Οὐλοθυσία 26. 2.

Unbekannte Götter 17. 13.

Ungerade Eahl 19. 8.

Unterirdische Götter 13. 6;

24. 12; 28. 16 u. 27;

29. 1; 31. 7; 82. 5; 41.

6; 44. 5; 45. 5; 58. 20.

Tynnichus 6. 4.

Ver sacrum 27. 15.
Verbrennen 25. 7.
Vergötterung 12. 4.
Vermählung 35. 20.
Verpachtung 20. 6.
Verschluss der Tempel 19.
13.
Versenkung der Opferthiere
13. 10.
Verträge 9. 4.

Verunreinigung 23. 3 u.15. Verwünschungen 9. 9; 22. 1 fgg. Viergespann 30. 6. Vögel 20. 12; 26. 14. Vogelschau 38. 3 fgg. Volle Monate 45. 10. Vorhänge 19. 12.

Wachteln 26. 14. Waffen 20. 4. — lauf 30. 29. - rahe 43. 11. — schmack 54. 34. - tanz 29. 21. Wahl 34, 16. Wahrsagung 37. I fgg. Waldgötter 14. 13. Waschungen 23. 3. Wasser 25. 18. — tragen 32. 12. — zauber 42. 3. Wegegotter 15. 13. Wehrwolf 27.6; 51.18. Weihe 24.5; Zusatz. Weihwasser 19. 4; 23. 5; 28. 7. Weingeschenke 20.8; 24. **20**; **25**, 1. Weihrauch 25. 11. Wein 25. 19. — fliessender 65. 12. Weinlese 47. 9. Weinschenker 36. 12; 66.5. Weinspender 59. 35. Weissdorn 23, 12. Weisse Gewänder 35. 16. — Thiere 26. 23. Weltalter 4. 7. Werthpreise 30. 4; 50. 29; 51. 11; 52. 34. Westen 19. 10. Wettermacher 42, 20, Wettspiele 29. 2 fgg. Widder 23. 24; 26. 3. Wild 20. 13. Wildpret 26. 11. Windgötter 17. 3. Winter 47. 10. Wochenbett 23. 14; 48. 6. Wolfsopfer 26. 9. Wollenbinde 24. 8 u. 14. Würfel 39. 5 u. 17; **56. 12**.)

Σένια 64. 22. Σόανα 18. 10; 12. 16. Σουσαριασταί 67. 9. Σενικοί θεοί 8. 11; 10. 12. Σένος ίατρός 16. 4. Συλεύς 36. 14; 51. 2.

**Zvoris 50. 30.** Lagrets 67. 33. Zahl ungerade 19. 9. Ζάχορος 36. 7. Zauberei 42. 4. Zauberringe 42. 18. Zehnte 8. 15; 20. 4; 36. **20.** Zeichendeutung 37. 9. Zeichenerakel 39. 1 fgg. Zeitrechnung 44. 1 fgg. Zelea 40. 22. Ζημία 56. 19. Zerynthische Grotte 65.5. Zeus άγοραξος 67. 40. — άπταίος 64. 20. <u> — αστραπαίος 39. 7.</u> — άπόμνιος 51, 32. — *pasiledg 63. 8; 65.* 26. — povlačos 9. 2. — yewqyos 57. 2. — **Lineales** 20. 10. — ἐκαλεῖος 62. **26**. — élevitéquos 16. b. — Ėliųvios 6. 17; 34. 19; 61. 21. — équeiog 15, 2. · Idaios 32. 6. — '**Ιδ**ωμαΐος **5**3. 3. — *IS*wpárus 48. 3. — inμαίος 65. 23. – καθάρσιος 23, 18; **33. 19.** — *καταιβατης* 13.12. — *πλάφιος* 40. 24; 51. **2**0. — in Kreta 67. 25. λαφύστιος 19. 18; 27. 4; 64. 19. — λύκαιος 27. 8; 42. 3; 51. 20.

— μαιράκτης 47. 12;

— pazavevs 68. 2.

57. 1.

| Zous perlízios 23. 18                                      |
|------------------------------------------------------------|
| <b>57.</b> 3; <b>58. 53.</b>                               |
| — μεσέρχιος 15. 2.                                         |
| — νάτος 40. 23; 64.18                                      |
| - Νέμειος 49.16; 64.12                                     |
| — 'Ολύμπιος 69.5; 51.3                                     |
| — ὁμαγύριος 51. 33.                                        |
| — ὁμόριος 68, 15.                                          |
| <ul><li>— ὁμόριος 68. 15.</li><li>— ὅριος 15. 8.</li></ul> |
| — őquios 50. 17.                                           |
| <ul><li>— ουράνιος 53. 27.</li></ul>                       |
| — πάναμος 67. 16.                                          |
| — — — — — — — — — — — — — — — — — — —                      |

| Zeus πανελλήνιος 62.2. |                                       |
|------------------------|---------------------------------------|
| — πανομφαίος 39. 8.    | — φηγός 18. 11.                       |
| — πάσιος 15. 2.        | <ul><li>— φηγωναίος 39. 22.</li></ul> |
| — πελώριος 64. 29.     | — φράτριος 56. <b>29.</b>             |
|                        | Ziegen 26. 1 u. 3; 28. 19;            |
| — σθένιος 52. 4.       | 39. 12; 52. 29; 56. 5.                |
| — σκοτίτας 14. 9.      | Zunge des Opferthiers 28.             |
| - στοιχαδεύς 9. 2.     | 20.                                   |
| — συγγένειος 15. 2.    | Zusatztage 46. 8.                     |
| - σωτής 61. 15 u. 21.  |                                       |
| — ταλλαίος 67. 40.     | Zweigespann 30. 5.                    |
| <u>.</u> .             | Zwölf Götter 6. 7; 51. 1.             |

## Zusätze und Berichtigungen.

- Seite 1. füge zur Literatur hinzu: Alfr. Maury histoire des religions de la Grèce antique. Paris 1857. T. I. II. (Der II. Theil enthält les Institutions religiouses de la Grèce).
- S. 4. Zeile 24 lies ίδούεσθαι für ίδοῦσθαι.
- S. 6. Z. 4 l. Epheten f. Exegeten.
- S. 9. Z. 18 füge hinzu: Schelling Einleitung in die Philosophie der Mythologie in sämmtl. Werken Abthl. 2. Bd. 1. Stuttgart 1856 und Ludw. Feuerbach Theogonie nach den Quellen des klassischen, hebräischen und christlichen Alterthums. Leipz. 1855.
- S. 10. Z. 2 füge hinzu: Friedreich Realien in der Iliade und Odyssee. Zweite Ausgabe. Erlangen 1856.
- S. 18, Z. 4 l. wesentlichen f. wesenttlichen.
- 8. 81. Ζ. 24 Ι. τιμάν Γ. τιμάν.
- S. 39. Z. 18 ist die Klammer um Schömann fgg., nicht um Buttmann 15 zu stellen.
  Z. 29 l. ɛlg f. ɛlg.
- S. 48. Z. 5 ist das Punctum vor Pausanias zu streichen.
- S. 45. Z. 5 füge vaois zu tois hinzu.
- S. 48. Not. 4 füge hinzu: Petersen in Ztschr. f. Alterth. 1857. n. 4, dessen Exposition aber durchaus nicht die Scheidung der ιερά als Cultus, der οσια als Weihgeschenk und Agonistisches, als höhere und niedere Weihe erweist.
- S. 48. Not. 7 füge hinzu: J. C. Behaghel de vetere comoedia deos irridente part. prior. Aristophanes. Cott. 1856.
- S. 51. Z. 3 l. sich f. sieh.
- 8. 54. Z. 25 l. ύφηρημένον f. ύφηρημένον.
- S. 55. Z. 18 v. u. füge über die ξεράρχαι hinzu: inschriftlich bei Rangabé Ant. Hellen. II. n. 454; dagegen n. 1210 scheint es Nomen proprium.
- S. 67. Z. 29 l. Griechenland £ Griechenlands.
- S. 74. Not. 7 füge hinzu: Inschrift bei Rangabé Ant. Hellen. II. n. 703: καλέσαι δε αύτους και έπι ξένια είς πουτανεῖον έπι τὰν κοινὰν εστίαν.
- S. 78. Z. 38 I. ändern f. andern.
- 8. 84. Ζ. 20 1. άφηρωίζειν 1. άφηωρίζειν.

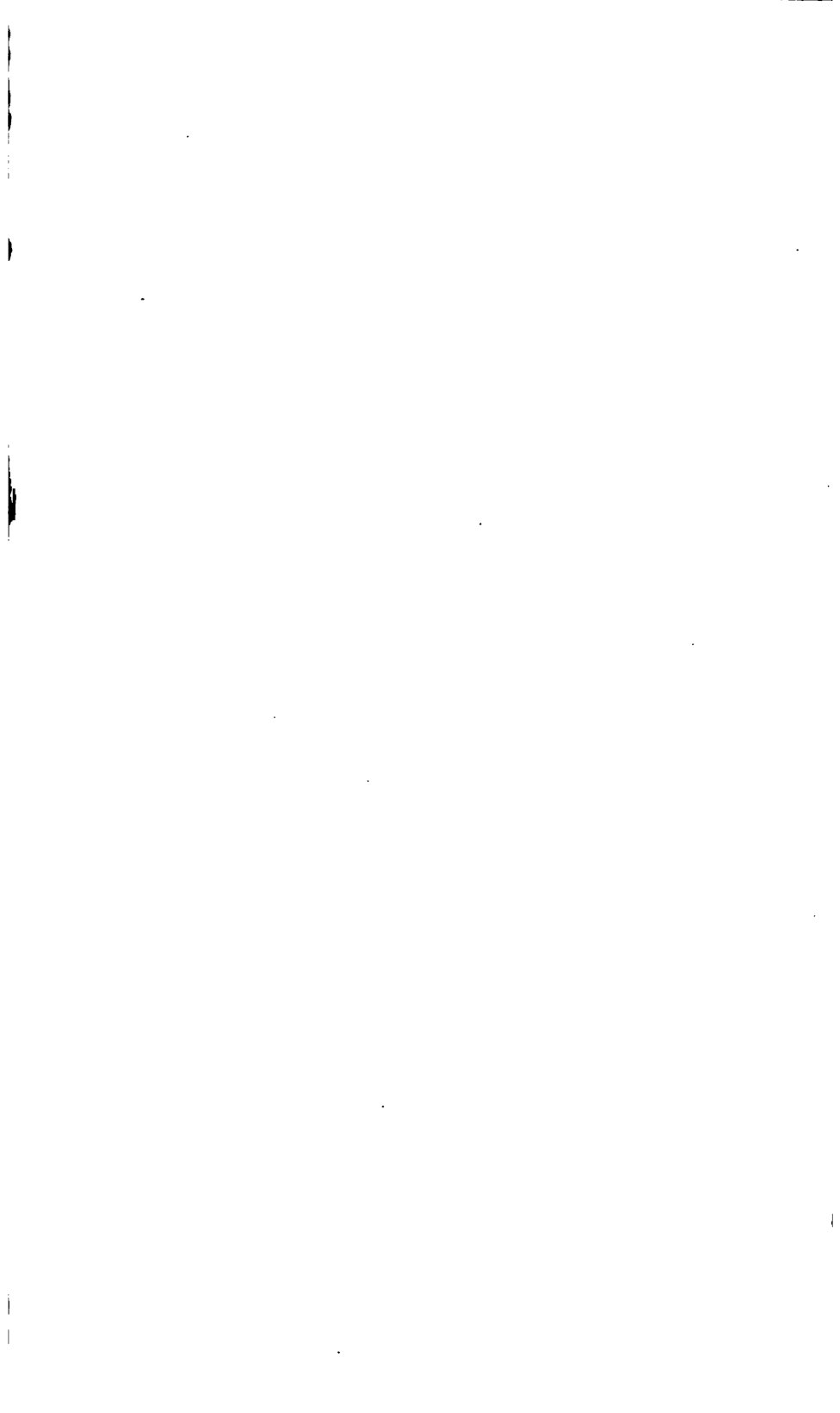
- S. 86. Z. 1 v. u. l. nógai f. nógas.
- S. 91. Z. 1 setze ein Punctum an das Ende und l. So f. so.
- S. 93. Zu Note 9 füge hinzu: die Dreizahl überhaupt heilig vgl. Aristot. de coelo I. 1: καθάπες γάς φασιν καὶ οί Πυθαγόςειοι τὸ πᾶν καὶ τὰ πάντα τοῖς τρισὶν ωρισται· τελευτή γὰς καὶ μέσον καὶ ἀρχή τὸν ἀριθμὸν ἔχει τὸν τοῦ παντὸς, ταῦτα δὲ τὸν τῆς τριάδος· διὸ παρὰ τῆς φύσεως εἰληφότες ώσπες νόμους ἐκείνης καὶ πρὸς τὰς ἀγιστείας χρώμεθα τῶν θεῶν τῷ ἀριθμῷ τούτῳ, dazu Welcker gr. Götterl. 8.53.
- S. 95. Z. 42 l. mit f. auf.
- S. 96. Z. 23 l. Stele f. Stelle und Z. 17 v. u. l. Metroon f. Metrion.
- S. 104. Z. 8 l. Heroa f. Heroen.
- 8. 105. Ζ. 37 l. Διοσιρίται f. Διοςτρίται.
- S. 109. Z. 12 l. τὸ λοιπὸν f. τὰ λοιπὸν.
- S. 117. Z. 39 l. πολυώνυμος f. πυλυωνυμος.
- S. 127. Z. 24 streiche die Klammer vor Virgil.
- S. 135. Z. 16 l. einzelnen f. eizelnen.
- S. 137. Z. 21 l. Tempelgeräthe f. Tempelgesetze.
- S. 139. Zu Note 19 füge hinzu: vgl. die genaue Schilderung eines Weihopfers von Petersen in Ztschr. f. Alterth. 1857. n. 41.
- S. 145. Zu Note 11 füge hinzu: Weihrauchgefässe (θυμιατήρια) häufig erwähnt, so jetzt Rangabé Ant. Hellen. II. n. 868; 873, in Denkmälern selten erhalten, so in einem aus Alexandria stammenden, als assyrisch bezeichneten Exemplar der Karlsruher Sammlung s. Walz turibuli assyr. descriptio. Tub. 1856.
- S. 155. Z. 11 l. Theil III f. Cap. IV.
- S. 177. Zu Note 21 füge hinzu: die Dioskuren ὑπ' αὐτῆ (Αθηνᾶ) πυροιχίζουσι Aristid. orat. in Minerv. Ueber Darstellungen s. Braun ant. Marmorw. II. Taf. 8; Beulé l'Acrop. d'Athèn. II, p. 318. t. 4.
- S. 178. Z. 12 l. ήσαν f. ησαν.
- S. 184. Z. 1 l. ovtwv f. ovtwv.
- S. 188. Z. 7 l. διατριβαί f. διατριβμί.
- S. 189. Z. 4 v. u. tilge den Absatz.
- S. 190 Z. 3 l. Polyaen f. Virg. Aen.
- S. 192. füge zu Note 16: nach Rangabé Ant. Hellen. II. m. 818 findet an die Theoren in Athen von Seiten der Apodekten eine Vertheilung von Geld statt nach Angabe des betreffenden Proxenos.
- S. 225. Note 14 füge am Ende hinzu: ὑποσπονδοφόροι oder ὑποσπονδοφχησταὶ in olympischen Inschriften s. Göttling Inscr. Olymp. III. Jen. 1853.
- S. 240. Z. 10 v. u. füge hinzu: vgl. über Klein-Hybla oder Hybla Gereatis: καὶ ἱερόν σφισιν Ἡρλαίας ἐστὶ θεοῦ παρὰ Σικελιωτῶν ἔχον τιμάς τεράτων γὰρ σφᾶς καὶ ἐνυπνίων Φίλιστος ὁ ᾿Αργομενίδου φησὶν ἐξηηγηταὶ εἶναι καὶ μάλιστα εὐσεβεία τῶν ἐν Σικελία βαρβάρων προςκεἰσθαι.
- S. 247. Note 14. Ueber die delphischen πυρκόοι vgl. Eur. Ion. 1077 fgg., dazu Wieseler in N. Jhbb. f. Philol. u. Pädag. LXXV. 10. S. 681 f.
- S. 248. Z. 6 streiche die Klammer.
- S. 250. Z. 3 l. elné t. elné.
- S. 256. Z. 5 füge hinzu: und jetzt derselbe in N. Jhbb. f. Philol, u. Pädag. Bd. LXXV. 10. S. 665-694.

- S. 257. Z. 26 l. 11) f. 12).
- S. 268. Z. 8 setze die Klammer nach: zugleich.
- S. 293. Z. 5 v. u. l. Scaligers f. Scalingers.
- S. 293. Z. 2 streiche die Klammer und füge an den Schluss von Not. 1: vgl. jetzt die Revision der ganzen Frage über die griech. Mondcyclen von Em. Müller in Ztschr. f. Alterthumsw. 1857. n. 55. 59. 66. 71, der mit Rinck zu dem Scaligerschen Princip der Jahresanfänge und Einschaltung der Monate wesentlich zurückkehrt.
- S. 296. Z. 15 streiche das Komma nach Theoretiker und l. Oktaeteris f. Oktaeteres.
- S. 297. Z 29 l. 19) f. 18), weiter Z. 8 v. u. 20) f. 19) und S. 298. Z. 4 l. 21) f. 20).
- S. 810. zu Note 6 füge hinzu: vgl. jetzt Petersen über die Geburtstagsseier bei den Griechen. Leipzig 1858.
- S. 343. zu Note 16 füge hinzu: über das Poseidonsest auf Kalauria, die θυσία επική des Poseidon und dortige andere Heiligthümer (Artemision, Tempel des Γαιάοχος) s. Inschrift in Expedit. de Morée: Inscr. gr. et lat. Cah. 5, n. 286, Rangabé Ant. Hell. II. n. 821 b.
- S. 352. setze vor Z. 8 12).
- 8. 853. Z. 24 l. Tidnvidlois f. Titnvidlois.
- S. 364. Z. 12 v. u. setze vor: sowie eine Klammer, die Z. 8 nach: macht zu schliessen.
- S. 872. Z. 14 l. ὀπώρας f. ὁπώρας.
- S. 375. Z. 24 l. ἐπιμεληταὶ f. ἐπιμελεταί.
- S. 377. Z. 5 schliesse Klammer nach loguçóv.
- S. 882. Z. 5 schliesse Note 1 mit Klammer.
- S. 395. Z. 4 l. φιλογέλως f. φιλόγελώς.
- S. 426. Z. 14 v. u. l. Februar f. Febauar.
- S. 427. Z. 12 l. Evagor. f. Evagr. und Z. 16 l. 870b f. 8706.
- 8. 420. Z. 8 v. u. Παιωνία f. Παιώνια.
- S. 432. Z. 24 l. ovte f. ovte.
- S. 489 Z. 4 ist am Schluss 10) einzufügen und danach die folgenden Nummern um eins weiter zu rücken.
- 8. 444. Z. 1 v. u. l. 80) f. 26).
- S. 448, Z. 1 v. u. l. Hain f. Stein.

alon 6, 61.

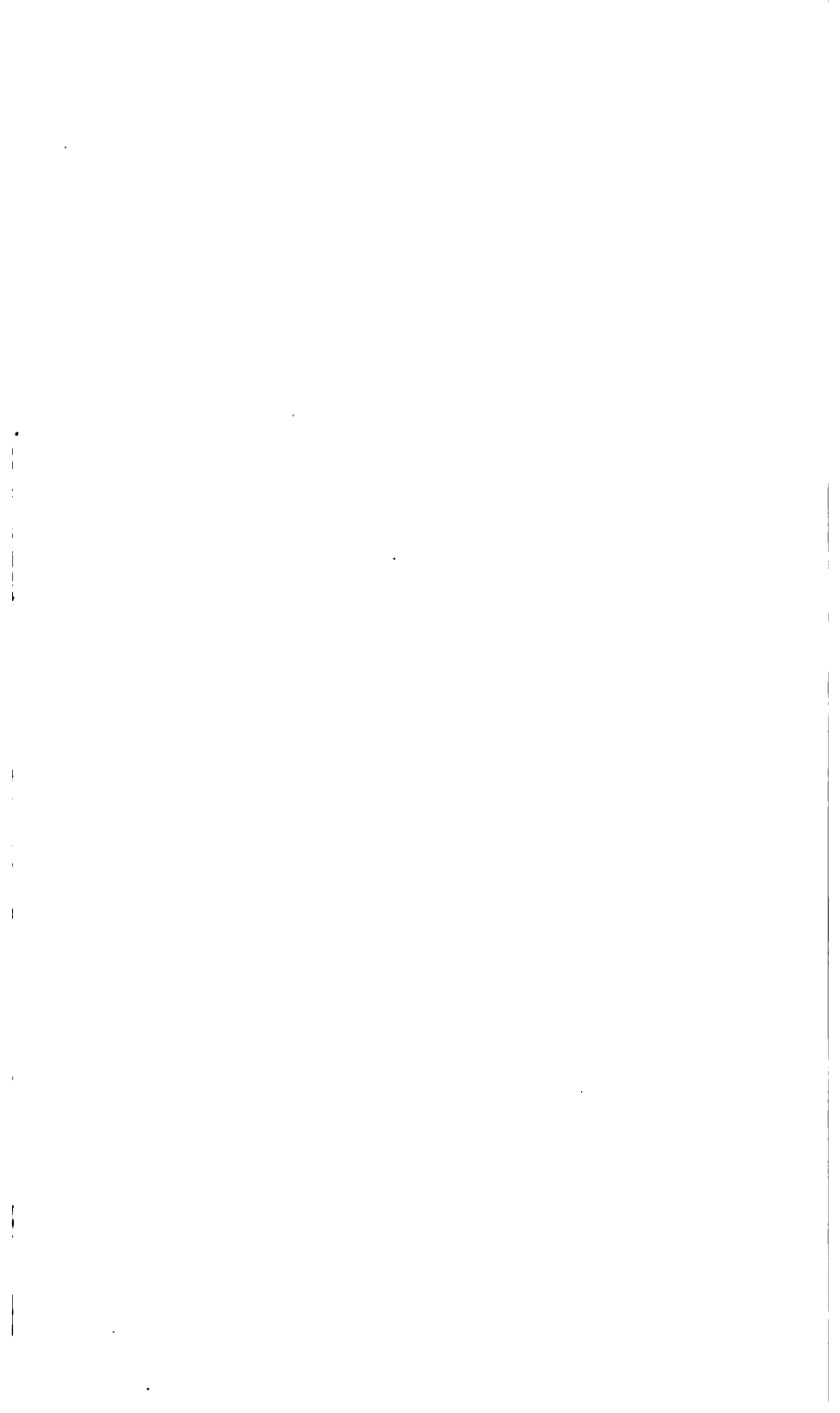
## In meinem Verlage sind ferner erschienen:

Bückhii, A., specimen editionis Timaei Platonis dialogi. 4. 10 Ngr. — 30 kr. - — Commentatio Academica de Platonica corporis mundani fabrica confiati ex elementis geometrica ratione concinuatis. 4. 10 Ngr. — 30 kr. - Commentatio Academica altera de Platonica systemate coelesticum globorum et de vera indole astronomiae philolaicae. 4. 10 Ngr. - 30 kr. - — Simonis Socratici, ut videtur, dialogi quatuor, de lege, de lucri cupidine, 8. maj. 25 Ngr. — 1 fl. 30 kr. de justo ac de virtute. Crouzer, Fr., das akademische Studium des Alterthums, nebst einem Plane der humanistischen Vorlesungen und des philologischen Seminarium auf der Universität zu Heidelberg. gr. 8. 15 Ngr. — 45 kr. - Dionysus, rive commentationes academicae de rerum bachicorum orphicarumque originibus et causis. Vol. I. fasc. I. cum fig. acn. 1 Thir. 15 Ngr. - 2 fl. 15 kr. Vol. I. fasc. II. c. fig. aen. 1 Thir. 25 Ngr. - 2 fl. 45 kr. Fragmenta historicorum graecorum antiquissimorum, collegit, emendavit, explicuit, ac de cujusque scriptoris aetate ingenio fide commentatus est F. Creuzer. Hecataei historica itemque Charonis et Xauthiomnia. 1 Thlr. 8 Ngr. — 1fl. 54 kr. Hahn, K. A. Auswahl aus Ulfilas gothischer Bibelübersetzung. Mit einem Wörterbuch und einem Grundriss zur gothischen Buchstaben- u. Flexions- $22^{1}/_{2}$  Ngr. — 1 fl. 20 kr. lohre. gr. 8. geh. Halm, C. F., Lectiones Stobenses. In II Part. 4. maj. 20 Ngr. — 1 fl. 12 kr. Hermann, Dr. K. Fr., Lehrbuch der griechischen Antiquitäten. 1. Bd. 4 Auf. 2 Thlr. 15 Ngr. — 4 fl. 30 kr. Auch unter dem Titel: - Lehrbuch der griechischen Staatsalterthümer aus dem Standpunkte der Geschichte entworfen. Vierte mehrfach veränderte und vermehrte Auflage. - desselben Werkes 3. Band. Enthaltend: die Privatalterthümer mit Einschluss der Rechtsalterthümer. gr. 8. 2 Thir. — 3 fl. 36 kr. (Preis des compl. Werks in 3 Bdn. 6 Thir. 15 Ngr. - 11 ft. 42 kg questionum de jure et autoritate magistratum apud Athenienses capita duo, quibus illustri patriae gymnasio Francof. saccularia tertia celebranda gratulatur. 8. maj. broch. 15 Ngr. — 54 kr. Kortum, Dr. F., Römische Geschichte von der Urzeit Italiens bis zum Untergang des abendländ. Reichs übersichtlich u. mit steter Beziehung auf die Quellen für den Privat- und Lehrgebrauch dargestellt. 2 Thlr. 10 Ngr. — 4 fl. 12 kr. - Geschichte Griechenlands v. d. Urzeit bis zum Untergang des achäischen Bundes. 3 Bde. Thir. 6. 8 Ngr. — fl. 10. 48 kg. Mureti, M. A., institutio puerilis. Ad. M. Antonium fratris f. et in eam Antonii Constantini notae. In usum tironum seorsum edidit C. Ph. Kayser. Ed. 2a. 8. maj. 4 Ngr. — 12 kr. - Scripta selecta. Curavit C. Ph. Kayser. Accedit F. Creuzeri epistola. 1 Thir. 15 Ngr. — 2 fl. 24 kr. ad editorem. 8. maj. Plotini liber de pulcritudine. Ad codicum sidem emendavit annotationem perpetuum, interjectis Danieli Wüttenbachii Notis, epistolamque aci eundem ac praeparationem cum ad hunc librum tum ad reliquos cet. ad-2 Rthlr. — 3 fl. 36 kr. jicit Fr. Creuzer. ΦΙΛΟΣΤΡΑΤΟΥ, ΦΛΑΟΥΙΟΥ, BIOI ΣΟΦΙΣΤΩΝ, Flavii Philostrati Vitae Sophistarum ed. Kayser, Ph. Dr. 2 Thir. 15 Ngr. - 4 fl. 30 kr. ΦΙΛΟΣΤΡΑΤΟΥ ΠΕΡΙ ΓΥΜΝΑΣΤΙΚΗΣ. Philostrati Libri de Gymnastica, quae supersunt nunc primum edidit et interpretatus est C. L. Kayser, Ph. Dr. Accedunt Marci Eugenici imagines et epistelae nondum editae. 8. maj. 1 Thir. 5 Ngr. — 2 fl. 6 kr.





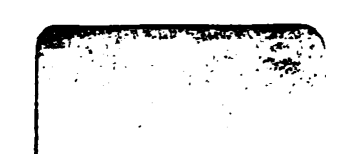
|   | • |   |  |   |   |
|---|---|---|--|---|---|
|   |   |   |  |   |   |
| • |   | • |  |   |   |
|   |   |   |  |   |   |
|   |   |   |  |   | • |
|   |   |   |  |   |   |
|   |   |   |  |   |   |
|   |   |   |  |   |   |
| • |   |   |  |   |   |
|   |   |   |  |   |   |
|   |   |   |  |   |   |
|   |   |   |  |   |   |
|   |   |   |  | • |   |
|   |   |   |  |   |   |
|   |   |   |  | • |   |

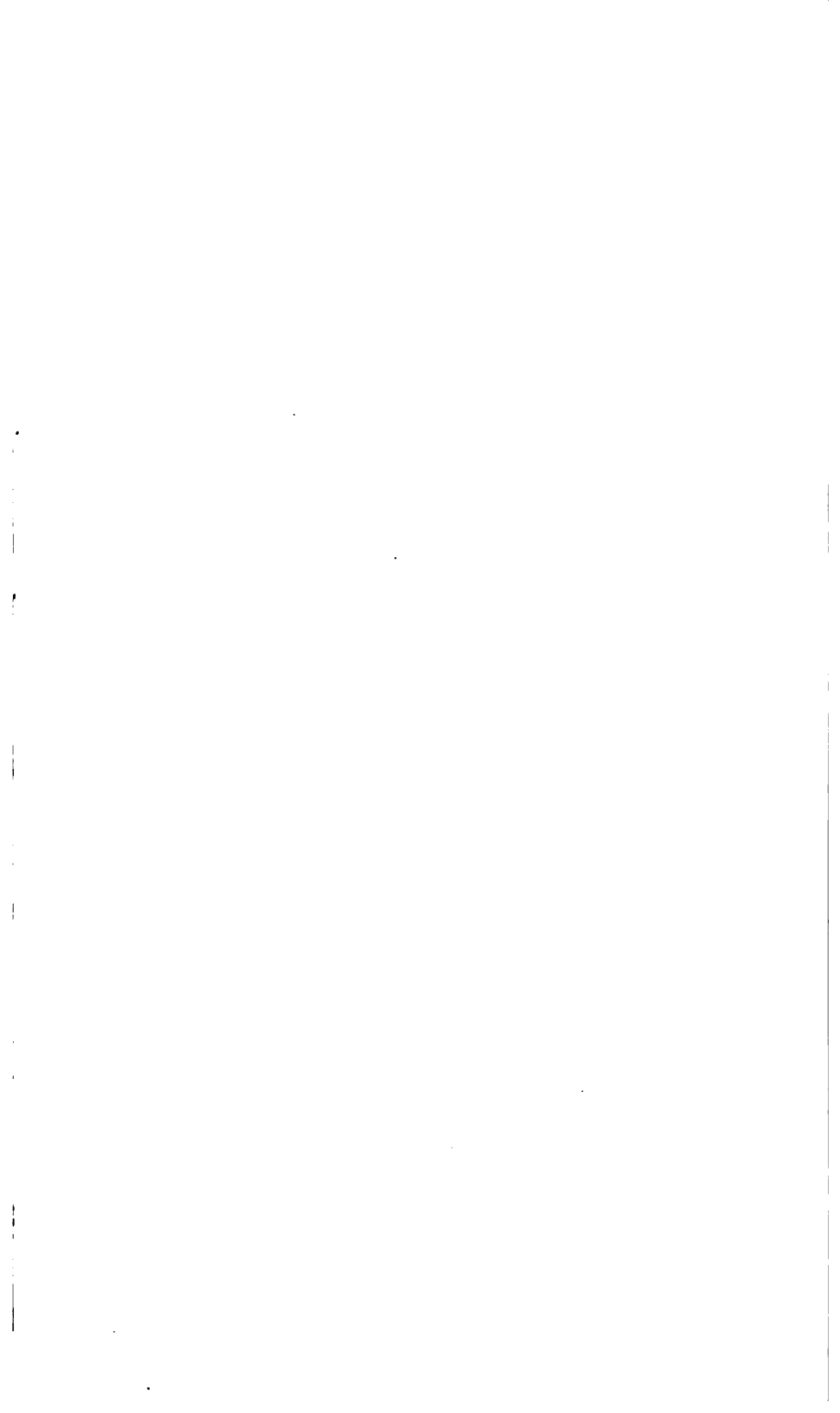




| DATE DUE |          |  |  |  |
|----------|----------|--|--|--|
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
| •        |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          |          |  |  |  |
|          | <u> </u> |  |  |  |

**DEMCO, INC. 38-2931** 







| DATE | DUE |
|------|-----|
|      |     |
|      |     |
|      |     |
|      |     |
|      |     |
|      |     |
|      |     |
|      |     |
| ,    |     |
|      |     |
|      |     |
|      |     |
|      |     |
|      |     |
|      |     |
|      |     |
|      |     |

**DEMCO, INC. 38-2931** 

